
Προβάλλοντας τους κρατίστους
Πρακτικές τίμησης και η δύναμη της εικόνας και του λόγου στην ελληνική πόλη 
της Αυτοκρατορικής περιόδου

Γεώργιος  Κουκοβασί λης
C enter  for  Hel lenic  Studies ,  Har vard Univers ity 
g iorgoskoukovasi l is@gmai l .com
ORCID ID:  0009-0005-3041-8701

ABSTRACT

The political culture of the imperial-period Greek cities gave rise to a sophisticated system of civic honors. Such honors 
were bestowed upon both Roman officials and local worthies who acted as pillars of their communities. Within the context 
of imperial-period honorific culture, we observe the intensification of the honorific statue habit. Under this framework, 
the various institutions and executive bodies of the Greek cities developed a rich honorific vocabulary so as to buttress 
conduits of power and privilege. This article investigates public, eponymous, marble portraits, and their inscribed bases, 
from the Greek mainland. It focuses on the incorporation of mythological metaphors into the standard repertoire of public 
honorific language, as evinced by inscriptions engraved on statue bases. By looking closely at the relationship between 
specific statuary types and the claims of honorific language, I am examining the nuanced ways in which publicly decreed 
portraits complemented, embodied even, the impression conveyed by honorific inscriptions.

«Honour is the value of a person in his own eyes, but also in the eyes of his society. 
It is his estimation of his own worth, his claim to pride, 

but it is also the acknowledgement of that claim, 
his excellence recognized by society, his right to pride». 

(Pitt-Rivers 1965, 21)

ΕΙΣΑΓΩΓΗ 

O πολιτισμός της ελληνορωμαϊκής Ανατολής διακρίθηκε για τον αριστοτεχνικό συνδυασμό γραπτού λόγου 
και εικόνας. Οι επισκέπτες και κάτοικοι των ελληνικών πόλεων των πρώτων μεταχριστιανικών αιώνων 
ευρίσκοντο σε διηνεκή οπτική επαφή με μία πανστρατιά μαρμάρινων και χάλκινων αγαλμάτων Θεών, Ηρώων, 
αυτοκρατόρων και εξεχόντων ιδιωτών. Τέτοιου είδους μόνιμα δημόσια μνημεία αποτύπωναν με τον πλέον 
γλαφυρό τρόπο τόσο τη συλλογική ταυτότητα των κατά τόπους κοινοτήτων όσο και την προσωπική ακτινοβολία 
διακεκριμένων προσωπικοτήτων. Το παρόν άρθρο εξετάζει τιμητικούς ανδριάντες, οι οποίοι επιβιώνουν με 
τις ενεπίγραφες βάσεις τους και έχουν ανακαλυφθεί εντός ενός καταγεγραμμένου αρχαιολογικού πλαισίου. 
Συνάμα, λαμβάνεται υπόψιν το ιστορικό περιβάλλον της Ελλάδος των Αυτοκρατορικών χρόνων.

Η άνευ προηγουμένου πρωτοκαθεδρία του δημόσιου τιμητικού ανδριάντα, αναφερόμενου στις αρχαίες 
πηγές ως «εἰκών» και «ἀνδριάς», στην αισθητική εμπειρία της ελληνορωμαϊκής πόλης αποτελεί ιδιαιτερότητα 
της υπό συζήτηση εποχής, με έντονα κοινωνικοπολιτικά και ιδεολογικά χαρακτηριστικά (όσον αφορά τη 
σχετική αρχαία ορολογία, βλ. Keesling 2017β, 837–61. για την εντατικοποίηση της εν λόγω πρακτικής κατά 

Α U R A  8  ( 2 0 2 5 ) :  5 7 – 8 8                                                                                                         D OI :  ht tp : / / d x . d oi . org / 1 0 . 2 6 2 4 7 / au r a 8 . 3L i c e ns e :  C C  B Y- NC - N D  4 . 0 .



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  5 8  ·

την Αυτοκρατορική περίοδο, βλ. Smith 1998, 56–93. Fejfer 2008, 16–72. Griesbach 2011, 77–110. Schröder 
2011, 34–76. Dickenson 2017, 125–26. Dillon κ.ά. 2021). Κατά τη διάρκεια της ύστερης Ελληνιστικής περιόδου, 
ήτοι μεταξύ του 2ου αι. π.Χ. και του ύστερου 1ου αι. π.Χ., σημειώνεται μία μεταβολή στο modus operandi των 
ελληνικών πόλεων. Συγκεκριμένα, παγιώνεται η επιρροή μίας διακριτής ανώτερης τάξης, τα μέλη της οποίας 
συχνά αναφέρονται στις συγκαιρινές πηγές ως «ἄνδρες ἔνδοξοι», «ἄριστοι», «πρωτεύοντες», «ἡγούμενοι» και 
«εὐεργέται» (βλ. Δίων Χρυσ. Λόγοι 31.165. Στράβ. 14. C 650.48. SEG 44: 1162. όσον αφορά τους «πρωτεύοντες» 
και «ενδόξους άνδρες», βλ. Engels 2005, 129–43. Zoumbaki 2008, 221–39). Δρώντας εντός του συμβατικού 
θεσμικού πλαισίου της κλασικής πόλης, τα οικονομικά εύρωστα στρώματα εν τοις πράγμασι επείχαν θέση 
πυλώνα της συλλογικής ζωής. Η προνομιούχος «αφρόκρεμα» των τοπικών κοινωνιών εγκαθίδρυσε συν τω 
χρόνω μία κάθετη εξουσιαστική σχέση με το λοιπό πολιτικό σώμα, αξιοποιώντας τον θεσμό της ευεργεσίας. To εν 
λόγω άτυπο πολιτικό/κοινωνικό καθεστώς προσέκτησε μόνιμο χαρακτήρα άμα τη ελεύσει της αποκαλούμενης 
«basse époque hellénistique» (ο όρος ανήκει στον Louis Robert 1960, 344. βλ. επίσης Gauthier 1984, 82–107).

Η περί ου ο λόγος μεταλλαγή ήταν απότοκο σημαντικών ιστορικών εξελίξεων στην ευρύτερη περιοχή. 
Με την απορρόφηση του μεγαλύτερου μέρους της ελληνικής Ανατολής από τη ρωμαϊκή πολεμική μηχανή, 
ήδη από τον 2ο αι. π.Χ., οι «πρωτεύοντες» έδρασαν ως επαινετοί διαμεσολαβητές μεταξύ της νεοπαγούς 
ρωμαϊκής εξουσίας και των τοπικών κοινωνιών που αντιπροσώπευαν (στον περίφημο λόγο-εγκώμιό του 
«Εἰς Ῥώμην», ο ρήτορας Αίλιος Αριστείδης (Λόγοι 26.64) επαίρεται για τον ρόλο της άρχουσας τάξης ως 
«φρουρού» των πόλεων ελέω Ρώμης. η θεωρητική συμβολή του Geoffrey de Ste. Croix (1981, 518–37) στο 
ζήτημα της επικράτησης εντόπιων ολιγαρχιών, υπό την αιγίδα της Ρώμης, έχει αποτελέσει σημείο αναφοράς 
για τη μελέτη της πολιτικής κουλτούρας των μετακλασικών ελληνικών πόλεων. βλ. επίσης Woolf 1994, 124. 
Alston και van Nijf 2011β, 11–7. Ma 2024, 279–89). Μολαταύτα, οι εν λόγω αστοί δεν πρέπει επ’ ουδενί να 
εκληφθούν ως απλοί εντολοδόχοι της Ρώμης, που διαδραμάτισαν έναν καθαρά διαχειριστικό ρόλο. Αντ’ 
αυτού, οι ίδιοι φρόντισαν επιμελώς να προβληθούν ως «Ur-Bürger» («πρωταρχικοί πολίτες»), όπως θα λέγαμε 
αντλώντας από την ορολογία του γερμανικού ιδεαλισμού, και παραδείγματα προς μίμησιν (στον Ροδιακό λόγο 
του, ο μεγάλος ρήτορας και φιλόσοφος Δίων Χρυσόστομος Προύσης (31.162) διατείνεται με στόμφο πως οι 
κρατούντες «φαίνονται καλύτεροι από όλους τους άλλους» διαμέσου της εμπλοκής τους σε όλες τις εκφάνσεις 
της πολιτικής και θρησκευτικής ζωής).

Παρατηρούμε, λοιπόν, πως ο καμβάς της συλλογικής ζωής της αυτοκρατορικής πόλης διαπνέεται από μία 
διακριτά ολιγαρχική αντίληψη. Σε αυτό το κλίμα, σημειώνεται μία έμφαση στον εντόπιο πατριωτισμό, την υψηλή 
καταγωγή και παιδεία, την κατοχή κληρονομικών ιερατικών θέσεων και πολιτικών αξιωμάτων, καθώς και την 
πρακτική της ευεργεσίας (βλ. van Bremen 1996, 300–2. Engels 2005, 142. Rizakis 2015, 143–60. Chaniotis 2018, 
320–22. Ma 2024, 334–41). Προπαγανδίζοντας με συνέπεια τους εαυτούς τους ως ipso facto ήρωες της πόλης, 
τα μέλη των ανωτέρων στρωμάτων της ελληνικής αυτοκρατορικής πόλης ενίσχυαν αποφασιστικά το πολιτικό 
κεφάλαιό τους και προωθούσαν μία πολιτισμική ατζέντα. Εντός αυτού του πλαισίου, οι διαπρεπείς αστοί της 
εποχής όφειλαν να υπαγάγουν τη δημόσια εικόνα τους σε επιτελεστικούς κανόνες, οι οποίοι προήγαγαν τον 
κοινωνικό εξαιρετισμό (αναφορικά με την έννοια της «επιτελεστικότητας»/performativity και τον κατεξοχήν 
επιτελεστικό χαρακτήρα του ελιτίστικου πολιτισμού της ελληνορωμαϊκής πόλης, βλ. Gleason 1995, 159–68). 
Αυτή η πολιτική ετεροκαθορισμού εδραίωνε το αίσθημα «του ανήκειν» σε μία προνομιούχο «ομάδα», τα μέλη 
της οποίας μετείχαν σε ένα πλέγμα κοινών πολιτισμικών αξιών. Όπως ήταν αναμενόμενο, οι πρακτικές τίμησης 
τέτοιων επιφανών ιδιωτών διαδραμάτισαν πρωταγωνιστικό ρόλο στην πολιτική κονίστρα της Graecia Romana.

Από τις αρχές του 4ου αι. π.Χ. και εφεξής, παρατηρείται η συμπερίληψη του τιμητικού ανδριάντα στις 
κορυφαίες τιμές που μπορούσε να απονέμει η πόλη στους επιφανείς πολίτες της, τιμές χωρίς τις οποίες «ζῆν 
οὐκ ἄξιον ἦν» κατά τον Δημοσθένη (Δημ. 23.136. σχετικά με την (επαν)εισαγωγή της πρακτικής του δημοσίου 
τιμητικού ανδριάντα στον ελληνικό κόσμο κατά τα τέλη του 5ου και τις αρχές του 4ου αι. π.Χ., βλ. Ma 2013. 
Keesling 2017α, 19–52. για τις «μέγισται τιμαί», βλ. Azoulay 2017, 99–100). Κατά την Αυτοκρατορική εποχή, 
η δημόσια αναγνώριση διαμέσου της ανέγερσης ενός δημοσίου εικονιστικού ανδριάντα, καίτοι αυθαίρετη 
ορισμένες φορές, συνέχισε να αποτελεί κορυφαίο στόχο των αστών της ελληνορωμαϊκής Ανατολής (Δίων Χρυσ. 
Λόγοι 31.16). Μπορούμε να διαβάσουμε αυτά τα αποσπασματικά ή πλήρως σωζόμενα μνημεία ως «ιστορίες» 



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  5 9  ·

που επιβάλλονταν στο αστικό τοπίο και αξιώνονταν μέσω της σύζευξής τους με τον δημόσιο βίο. Γλυπτές 
αναπαραστάσεις ιδιωτών και γραπτός λόγος επέστεφαν τα κοινωνικά, πολιτικά και πνευματικά επιτεύγματα 
επιφανών ανδρών και γυναικών της εποχής, εξασφαλίζοντας την αναγνώρισή τους εν ζωή και διαιωνίζοντας 
τη μεταθανάτια μνήμη τους, για μεγαλύτερο ή μικρότερο χρονικό διάστημα.

Οι πεπαιδευμένοι αστοί που κρατούσαν τα ηνία των πόλεων ανέπτυξαν ένα πλούσιο λεξιλόγιο τιμητικών 
όρων για την κατίσχυση της ιδιότυπης «ηγεμονίας» τους (αναφορικά με το ιδεολογικό πρόσημο, καθώς και 
τον έντονα ιεραρχικό χαρακτήρα των ποικίλων τιμητικών τίτλων της εποχής, βλ. Lafond 2006, 33–54. Heller 
2020, 265–7). Περί το 200 μ.Χ., ο Ιούλιος Πρόκλος από τη Διονυσιάδα της Αραβίας, παραδείγματος χάριν, 
τιμήθηκε με έναν «χρυσόστομον ἀνδριάντα», ως δείγμα δημόσιας αναγνώρισης της ρητορικής δεινότητάς του 
(SEG 41: 1583). Την ίδια περίοδο, ένα ψήφισμα από την Αφροδισιάδα της Καρίας προέβλεπε την ανίδρυση ενός 
«ἀνδριάντα τῆς παιδείας» προς τιμήν του Ευνόστου (SEG 65: 947. για τις εν λόγω επιγραφές, βλ. Chaniotis 
2014, 273). Οι ενεπίγραφες αγαλματικές βάσεις καθώς και αυτόνομα τιμητικά ψηφίσματα χρησιμοποιούνταν 
κατά το δοκούν, προκειμένου να συσσωματώσουν τις λεκτικές εκφράσεις αυτοθαυμασμού της άρχουσας τάξης 
στο ήδη υπάρχον τιμητικό ρεπερτόριο των διαφόρων θεσμών και πολιτικών οργάνων της πόλης (το ευμέγεθες 
corpus των δημόσιων επιγραφών υποδηλοί ότι οι προϋπάρχουσες πολιτικές δομές των ελληνικών πόλεων 
διατηρήθηκαν, καίτοι εν πολλοίς εθιμικά, με πείσμωνα τρόπο καθ’ όλη τη διάρκεια της Αυτοκρατορικής 
περιόδου. βλ. Gleason 2006, 234. Lafond 2006, 81–135. Alston και van Nijf 2011β, 4–7, 9–10, 14. Ma 2024, 348–
57). Στο πλαίσιο του πολιτισμού της ελληνορωμαϊκής Ανατολής, το συγκεκριμένο «αρετολόγιο» αποσκοπούσε 
στη διέγερση συγκεκριμένων συναισθημάτων. Ειδικότερα, οι πολυπληθείς δημόσιες τιμητικές επιγραφές 
αποτελούν δείγματα γλωσσικών στρατηγικών που προωθούσαν τη δημιουργία μίας πατερναλιστικής σχέσης 
μεταξύ της εντόπιας κληρονομικής élite και της λοιπής πόλεως, διαμορφώνοντας ταυτόχρονα το συλλογικό 
φαντασιακό της κοινότητας (Lafond 2006, 137–43. van Nijf 2013, 351–68).

Το πανόραμα τιμητικών όρων της Αυτοκρατορικής περιόδου επιδέχεται διαφόρων ερμηνειών και 
θεωρητικών προσεγγίσεων αναφορικά με τις κοινωνικοπολιτικές διαστάσεις της γλώσσας. Ο συναισθηματικά 
φορτισμένος, με ποικίλες αποχρώσεις, δημόσιος λόγος συνέβαλε στη συγκρότηση ενιαίων συναισθηματικών 
κοινοτήτων (emotional communities) με διαφέροντα τοπικά χαρακτηριστικά (η Barbara Rosenwein (2006, 
2) ορίζει τις συναισθηματικές κοινότητες κατά τον εξής τρόπο: «groups in which people adhere to the same 
norms of emotional expression and value – or devalue – the same or related emotions»). Αναντίρρητα, ο χώρος 
συνιστά μία κρίσιμη μεταβλητή, καθοριστική για την ερμηνεία των κειμένων και των εικόνων που «δρουν» 
εντός του, προκαλώντας κοινωνικά καθορισμένες αντιδράσεις (ο Henri Lefebvre σημειώνει στη σημαντική 
μονογραφία του «The Production of Space» (1991, 143): «space commands bodies, prescribing or proscribing 
gestures, routes, and distances to be covered»). Η εικόνα που προκύπτει από το διαθέσιμο υλικό είναι ότι οι 
γλωσσικές στρατηγικές αυτοπροβολής της άρχουσας τάξης διαφοροποιούνταν αναλόγως του χρόνου, του 
τόπου και του είδους της ανάθεσης (αναφορικά με τη θεωρητική ανάλυση περί υποκειμένου, γνώσης και 
εξουσίας στην Αυτοκρατορική περίοδο, βλ. Foucault 1986, 85).

Κάτι τέτοιο δεν θα έπρεπε να μας εκπλήσσει. Το αίσθημα της τιμής δεν υπήρξε ποτέ μονοσήμαντο στον 
ελληνικό κόσμο. Αντ’ αυτού, οι κοινωνικές αντιλήψεις περί «φιλοτιμίας» (αγάπης για τις τιμές/φιλοδοξία) 
μεταβάλλονταν διαρκώς, απηχώντας ευρύτερες ιδεολογικές και κοινωνικοπολιτικές ζυμώσεις. Χαρακτηριστικά, 
η «ομηρική» και αρχαϊκή τιμή, βασισμένη στο ηρωικό/αριστοκρατικό ήθος, απηχεί ένα σύστημα αξιών που απέχει 
παρασάγγας από τις δημοκρατικές τιμές της κλασικής πόλης (Blok 2017, 198–202. Heller και van Nijf 2017β, 
3–5). Εύλογα, λοιπόν, διερωτώμεθα πώς το αίσθημα της τιμής προσλάμβανε ιδιαίτερες αποχρώσεις ανάλογα 
με τις διαφορετικές προτεραιότητες και αξίες του ψηφιδωτού ελληνικών τοπικοτήτων της Αυτοκρατορικής 
περιόδου; 

Βασική θέση της έρευνάς μας είναι ότι ο κοινωνικός και συναισθηματικός αντίκτυπος των δημοσίων 
τιμητικών επιγραφών μπορεί να αποτιμηθεί σε ικανοποιητικό βαθμό μόνον μέσω της συμπερίληψης στη 
συζήτησή μας των, δυστυχώς σπανίως σωζόμενων, σχετικών ανδριάντων. Οι επιγραφές, όπως αναφέραμε 
προηγουμένως, δεν αποτελούσαν αυτόνομες οντότητες που επιβάλλονταν μονομερώς στο αστικό περιβάλλον. 



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  6 0  ·

Όλοι οι κορυφαίας σημασίας δημόσιοι χώροι, οι οποίοι ενίοτε αναφέρονται ως «ἐπιφανέστατοι τόποι» στα 
επιγραφικά τεκμήρια, κοσμούνταν με πλήθος αγαλμάτων (IG II² 1331. IG XII,3 331. SEG 57: 369. Ma 2013, 
67–9). O βασικός στόχος μας, λοιπόν, πρέπει να είναι η διερεύνηση του τρόπου με τον οποίο γλωσσικές 
στρατηγικές αποκτούσαν ιδιαίτερη τοπική χροιά και νόημα, συμπληρώνοντας τον σύγχρονο πολιτισμό της 
εικόνας (βλ. ενδεικτικά, Smith 2006 (Αφροδισιάδα). van Nijf 2010, 163–88 (Τερμησσός). Dillon 2021, 56–80 
(αρχαία Αγορά Αθηνών).

Υπό αυτό το πρίσμα, η αποτελεσματική διερεύνηση του εν λόγω αντικειμένου προϋποθέτει την υιοθέτηση 
μίας εμβριθούς διεπιστημονικής προσέγγισης. Είναι γεγονός ότι μία σειρά από παλαιότερες αλλά και πιο 
πρόσφατες μελέτες –άξιο μνείας είναι το έργο των Άγγελου Χανιώτη και Onno van Nijf– έχουν ενισχύσει καίρια 
την κατανόηση της πολύπλευρης σχέσης μεταξύ επιγραφικής, συναισθημάτων και της πολιτικής κουλτούρας 
της ελληνικής πόλης της Αυτοκρατορικής περιόδου (Chaniotis 2012, 91–129. 2021, 9–30. 2024, 85–100. van 
Nijf 2011, 215–42). Το ίδιο, ωστόσο, δεν μπορεί να ειπωθεί και για τον τομέα που άπτεται της μελέτης της 
αρχαιολογίας και τέχνης της Ρωμαϊκής Ελλάδος (αξιόλογες διεπιστημονικές προσπάθειες αποτελούν οι εξής 
συλλογικοί τόμοι, Camia και Rizakis 2008. Alston και van Nijf 2011α. Heller και van Nijf 2017α). Μέχρι τούδε, 
δεν έχει εκπονηθεί κάποια συνθετική μονογραφία, εξ όσων ο συγγραφέας γνωρίζει, η οποία να εξετάζει εις 
βάθος από τη σκοπιά της αρχαιολογίας τους ποικίλους τρόπους με τους οποίους η προέλευση των αγαλματικών 
βάσεων και σχετικών ψηφισμάτων, τα γλυπτά καθεαυτά, το πλαίσιο θέασης, καθώς και οι προσδοκίες του 
κοινού καθόριζαν το εννοιολογικό περιεχόμενό τους (προς αυτήν την κατεύθυνση κινείται ένα κεφάλαιο από 
την πρόσφατη μονογραφία της Estelle Strazdins (2023, 123–93).

Για να ψηλαφίσουμε τα νήματα που συνέχουν τις επιγραφές με τους συνανήκοντες ανδριάντες και τη 
γεωγραφική προέλευσή τους, θα στραφούμε σε επιλεγμένες μελέτες περίπτωσης από τον κυρίως ελλαδικό 
χώρο, λαμβάνοντάς υπόψιν και comparanda από τη Μικρά Ασία. Προκειμένου να κατανοήσουμε τη ρητορική 
που δικαιολογούσε τις πρακτικές τίμησης της ελληνορωμαϊκής πόλης, εστιάζουμε τόσο στα σωζόμενα 
εικονιστικά αγάλματα όσο και στην ορολογία των ενεπίγραφων αγαλματικών βάσεων. Σε αυτό το πλαίσιο, 
δίδεται ιδιαίτερη έμφαση στο περιεχόμενο συναισθηματικά φορτισμένων μεταφορών που εντοπίζονται στις 
συναφείς επιγραφές. Αφορμώμενοι από τη γλώσσα των αγαλματικών βάσεων, διερωτώμεθα εάν μπορούμε 
να εντοπίσουμε κάποια συσχέτιση μεταξύ δημοφιλών εικονιστικών τύπων και συγκεκριμένων όρων/τιμών. Τι 
μπορούμε, άραγε, να συναγάγουμε από την προέλευση των εν λόγω αγαλματικών τύπων, καθώς και από την 
επίκληση συγκεκριμένων αρετών, ως προς τις αξίες και προτεραιότητες των επιμέρους γεωγραφικών ενοτήτων 
της ελληνορωμαϊκής Ανατολής;

H ΔΥΝΑΜΗ ΤΗΣ ΜΕΤΑΦΟΡΑΣ: ΜΕΛΕΤΕΣ ΠΕΡΙΠΤΩΣΕΩΝ

Η σύγκριση ή/και ταύτιση επιφανών προσωπικοτήτων με Θεούς και Ήρωες, με σκοπό την εξύψωση ή υπονόμευσή 
τους, αποτέλεσε σύνηθες χαρακτηριστικό της πολιτικής ζωής της Αρχαίας Ελλάδος (Caneva και Wallensten 
2023, 657–60). Ευφάνταστες οικογενειακές και ιστορικές/μυθολογικές μεταφορές δημιουργούσαν ισχυρά 
συναισθηματικά ερείσματα στο πολιτικό σώμα μέσω της δύναμής τους να ανακαλούν προσωπικές εμπειρίες, 
καθώς και την ιστορική μνήμη της κοινότητας (για τη σημασία των μεταφορών στον χώρο των συναισθημάτων 
και τη δόμηση της γλώσσας εν γένει, βλ. Theodoropoulou 2012, 460–64). Στην κλασική Αθήνα, παραδείγματος 
χάριν, κωμοδιογράφοι της εποχής (όπως ο Κρατίνος), παραλλήλιζαν τον Κίμωνα με τον Κρόνο, ενώ ο 
«μεγαλομανής» διάδοχός του Περικλής ταυτιζόταν περιπαικτικά με τον Δία. Συνάμα, η περίφημη σύντροφος 
του Περικλέους Ασπασία μνημονεύεται σε σύγχρονα έργα ως «νέα Δηιάνειρα», «Ομφάλη» και «Ήρα», σαν 
συνέπεια της φημολογούμενης διαβρωτικής επιρροής της στον Αθηναίο πολιτικό (Πλούτ. Περικλής 3.3–4. 24.6. 
Caneva και Wallensten 2023, 658). Η εν λόγω πρακτική έλαβε θεσμικό χαρακτήρα στο πλαίσιο της απόδοσης 
τιμών στους ελληνιστικούς βασιλείς. Χαρακτηριστικός του μετακλασικού Zeitgeist είναι ο ιθυφαλλικός ύμνος 
του Ερμοκλή της Κυζίκου που έψαλαν οι Αθηναίοι προς τιμήν του Δημητρίου Α’ «Πολιορκητή», βασιλέα της 



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  6 1  ·

Μακεδονίας, κατά την περίοδο 294–288 π.Χ. (Αθήν. Δειπνοσοφισταί 6.63 = 253D–F. ο ύμνος συντέθηκε εξ 
αφορμής της επίσκεψης του Δημητρίου στην Αθήνα το 291/290 π.Χ.. βλ. Habicht 1997, 92–4. Chaniotis 2018, 
44–5, 112–13). Στον εν λόγω ύμνο, ο τότε κραταιός Αντιγονίδης ηγεμόνας όχι μόνον παρομοιάζεται με τη 
συνώνυμή του Θεά Δήμητρα, για την ευεργετική του δράση, αλλά παρουσιάζεται ως υιός του Ποσειδώνα 
και της Αφροδίτης. Συν τω χρόνω, η επικράτηση της μοναρχικής εξουσίας εις βάρος της δημοκρατικής πόλης 
ευνόησε αυτήν την πρακτική, προλειαίνοντας το έδαφος για την τίμηση των Ρωμαίων στρατιωτικών ηγητόρων 
της Res Publica και, εν τέλει, των αυτοκρατόρων.

Περίπου τρείς αιώνες αργότερα, οι πάντοτε ταχύβουλοι και ταχύγνωμοι Αθηναίοι εόρτασαν τα Παναθήναια 
του 38/37 π.Χ. προς τιμήν του «Ἀντωνίου θεοῦ νέου Διονύσου» (IG II² 1043, 22–3. Poloczek 2021, 126–27). 
Κατόπιν της αποκαθήλωσης του επιδόξου «Θεού», με τη Ναυμαχία του Ακτίου το 31 π.Χ., ο αγωνοθέτης 
Ποσειδώνιος αφιέρωσε το 21/20 π.Χ. έναν ανδριάντα στον «Σεβαστὸν καίσαρα νέον Ἀπόλλωνα». ήτοι στον 
μεγάλο νικητή και πρώτο αυτοκράτορα Οκταβιανό Αύγουστο, Imperator Caesar Divi Filius Augustus από το 
27 π.Χ. και εφεξής (SEG 29: 167. Worthington 2021, 249). Παρομοίως, ο τελευταίος αυτοκράτορας της Ιουλιο-
Κλαυδιανής δυναστείας Νέρωνας (54–68 μ.Χ.), τιμήθηκε ως «Νέος Απόλλωνας» δυνάμει των διαβόητων 
καλλιτεχνικών επιδιώξεών του (IG II² 3278. Wallensten 2017, 31). Τιμητικές επιγραφές από την προχωρημένη 
Αυτοκρατορική περίοδο είναι ενδεικτικές της συστηματικής συνταύτισης των μεταγενέστερων αυτοκρατόρων 
με την πλειάδα Θεών και τοπικών Ηρώων των ελληνίδων πόλεων (για την απόδοση μυθολογικών/θεϊκών 
επιθέτων σε αυτοκράτορες/ειρες από την αρχή του Αυγούστου μέχρι τον 3ο αι. μ.Χ., βλ. Wallensten 2017, 
25–40. 2018, 37–8. Frija 2023, 631–55). Παραδείγματος χάριν, σε μία επιγραφή από τις Ερυθρές της Μικράς 
Ασίας, ο συναυτοκράτορας του Μάρκου Αυρηλίου (161–180 μ.Χ.) Λούκιος Βέρος (161–169 μ.Χ.) αναφέρεται 
ως «Νέος Ερυθρός», ήτοι ο Ήρωας κτίστης της πόλης (Engelmann και Merkelbach 1973, 379–83, αρ. 224. 
Wallensten 2017, 33).

Όπως επιμαρτυρείται από τον πρόσφατα δημοσιευμένο κατάλογο των Stefano Caneva και Jenny Wallensten, 
στην ελληνορωμαϊκή Ανατολή παρατηρείται η συστηματική χρήση μυθολογικών ή ιστορικών μεταφορών για 
την τίμηση μελών του αυτοκρατορικού οίκου και επιφανών αστών (Caneva και Wallensten 2023, 666–707). 
Χαρακτηριστικά, o ευεργέτης της Αυγούστειας περιόδου Ιούλιος Νικάνωρ, ορμώμενος από την Ιεράπολη της 
Συρίας, χαιρετίστηκε ως «Νέος Όμηρος και Θεμιστοκλής» στην Αθήνα (IG II² 3788: Ἡ ἐξ Ἀρείου πάγου βουλὴ 
καὶ ἡ βουλὴ τ[ῶν Χ] | καὶ ὁ δῆμος ὁ Ἀθηναίων Ἰούλιον Νικά[νορα] | νέον Ὅμηρον καὶ νέον Θεμιστοκλ[έα]. 
βλ. Jones 2011, 79–83. Caneva και Wallensten 2023, 695–700). Ένα ακόμη ενδιαφέρον παράδειγμα προέρχεται 
από το Άργος, όπου μία εξέχουσα αστή τιμήθηκε ως «Νέα Υπερμνήστρα», ήτοι η ενάρετη Δαναΐδα, κατά τον 
2ο αι. μ.Χ. (SEG 16: 259. Caneva και Wallensten 2023, 673–74, αρ. 5). Αυτή η πρακτική αποσκοπούσε στη 
συμβολική αποτύπωση σχέσεων εξουσίας με τρόπο οικείο προς τους ελληνικούς πληθυσμούς (Spawforth, 
2012, 39–41. Wallensten 2018, 37–48). Βεβαίως, τα όρια μεταξύ της λατρείας ζώντων (Divini) και νεκρών (Divi) 
αυτοκρατόρων/είρων και της απόδοσης τιμών στην εντόπια élite ήσαν ευδιάκριτα και απροσπέλαστα. Πλην 
μίας εξαίρεσης (βλ. τελευταίο υποκεφάλαιο), μόνον τα μέλη του αυτοκρατορικού οίκου λάμβαναν τιμητικούς 
τίτλους ρητά συνδεδεμένους με το Ολύμπιο Πάνθεον (Wallensten 2018, 39). Εντούτοις, η μακραίωνη, κατά 
βάσιν αριστοκρατική, παράδοση του αφηρωισμού των νεκρών επέτρεψε στις πόλεις να αναπτύξουν ένα 
συμβατικό ρεπερτόριο τιμών, ανεξάρτητων από την πρακτική της consecratio και την αυτοκρατορική λατρεία 
καθεαυτήν (αναφορικά με τα μεταβαλλόμενα κοινωνικοπολιτικά χαρακτηριστικά της ηρωολατρείας κατά την 
Ελληνιστική και Ρωμαϊκή περίοδο, βλ. Hughes 1999, 167–75. Jones 2010, 48–74. ο Simon Price (1986, 35–6) 
έχει επισημάνει επαρκώς τις διαφορές μεταξύ της τίμησης των αφηρωισμένων νεκρών και της αυτοκρατορικής 
λατρείας). Δοθέντος ότι οι «οικογενειακές» μεταφορές έχουν μελετηθεί έως έναν βαθμό ικανοποιητικά, στις 
ακόλουθες σελίδες θα ερευνήσουμε τις βασικότερες εκ των επιμαρτυρούμενων αλληγορικών-μυθολογικών 
μεταφορών που απαντούν στις όποιες βάσεις σώζονται μαζί με τους συνανήκοντες ανδριάντες τους από τον 
ελλαδικό χώρο (van Bremen 1996, 348–57. Canali De Rossi 2007. Giannakopoulos 2008, 251–68. Xydopoulos 
2021, 785–801. Heller 2020, 45–50, 167–74).



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  6 2  ·

ΕΣΤΙΑ ΠΟΛΕΩΣ 

Μία ευμεγέθης ομάδα επιγραφών της Αυτοκρατορικής περιόδου καταγράφει τον πολυσυζητημένο τίτλο 
«ἑστία πόλεως» προς τιμήν διακεκριμένων γυναικών. Παλαιότερες προσεγγίσεις είχαν θεωρήσει ότι ο περί 
ου ο λόγος τίτλος παραπέμπει στην κατοχή ιερατικού αξιώματος σχετικού με τη λατρεία της Θεάς Εστίας και 
τη δημόσια «κοινή έστία» των ελληνίδων πόλεων (Spawforth 1985, 206–7. Pomeroy 2002, 125. πρβλ. Lafond 
2018, 1: 415 (τιμητικός τίτλος). Heller 2020, 228, σημ. 35). Εντούτοις, η αξιοσημείωτη σπανιότητα ιερέων/
ιερειών της Εστίας στον ελληνικό κόσμο (η Θεά δεν πρέπει να συγχέεται με τη ρωμαϊκής προέλευσης Vesta) 
εγείρει σημαντικά ερωτήματα ως προς τα ιδιαίτερα χαρακτηριστικά της εν λόγω λατρείας (επί του θέματος, 
βλ. Kajava 2004, 3–6, με αναλυτική συζήτηση των διαθέσιμων πηγών και επιγραφικών τεκμηρίων. δηλωτικό 
του αμφίσημου και συνάμα έντονα συμβολικού χαρακτήρα της Θεάς είναι ένα χωρίο του Παυσανία (2.35.1), 
στο οποίο ο περιηγητής καταγράφει την απουσία λατρευτικού αγάλματος στο ιερό της Εστίας στην Ερμιόνη). 
Η ενεργός συμμετοχή των πρυτάνεων στην εποπτεία της ιερής φλόγας, του συμβολικού κέντρου της πόλης, 
υποδηλοί ότι η λατρεία της προσωποποιημένης Θεάς της Εστίας, προστάτιδας του οίκου και της οικογένειας, 
αποτελούσε έναν θεσμό με μεικτά πολιτικά και θρησκευτικά χαρακτηριστικά (η λατρεία της Εστίας φαίνεται ότι 
περιοριζόταν κατά μέγα μέρος στα τοπικά πρυτανεία και βουλευτήρια. Ο Διονύσιος Αλικαρνασσεύς (2.65.4) 
αναφέρει ότι τα πρυτανεία των πόλεων είναι αφιερωμένα στην Εστία, της οποίας τη λατρεία επιμελούνται οι 
κατέχοντες τη μεγαλύτερη δύναμη στην πόλη: «Τά γέ τοι καλούμενα πρυτανεῖα παρ´ αὐτοῖς [Ἑστίας] ἐστὶν 
ἱερά, καὶ θεραπεύεται πρὸς τῶν ἐχόντων τὸ μέγιστον ἐν ταῖς πόλεσι κράτος». Επιπροσθέτως, στον λόγο του 
«Περί Παραπρεσβείας», ο Αισχίνης (45) αναφέρεται στον όρκο που έδωσε ο Δημοσθένης στην «Ἑστίαν τὴν 
βουλαίαν»).

Υπό αυτό το πρίσμα, ο Mika Kajava (Kajava 2004, 17) έχει καταδείξει με πειστικά επιχειρήματα, κατά την 
άποψη του γράφοντος, ότι η προσφώνηση «ἑστία πόλεως» αποτελεί, επί της ουσίας, έναν τιμητικό τίτλο με 
ιδεολογικές και κοινωνικοπολιτικές σημάνσεις. Ενδεικτικό είναι ένα χωρίο από τα περίφημα «Ονειροκριτικά» 
του Αρτεμίδωρου, που χρονολογούνται στον 2ο αι. μ.Χ. Ο ερμηνευτής ονείρων επισημαίνει πως «η ίδια η 
Εστία και τα αγάλματά της υποδηλώνουν τη βουλή της πόλης και το δημόσιο ταμείο. για τους δε ιδιώτες την 
ίδια τη ζωή» (Αρτεμ. Ὀνειρ. 2.37: «Ἑστία αὐτή τε καὶ τὰ ἀγάλματα αὐτῆς † πόλεως † μὲν τὴν βουλὴν καὶ τὴν 
ἐνθήκην σημαίνει τῶν προσόδων, ἰδιώταις δὲ αὐτὸ τὸ ζῆν»). Σε αυτήν την άποψη συνεπικουρεί το γεγονός ότι 
σε αρκετές επιγραφές η εν λόγω προσφώνηση συνοδεύεται από πρόσθετους τιμητικούς τίτλους, όπως «μήτηρ/
θυγάτηρ τῆς πόλεως», οι οποίοι εντείνουν την αίσθηση «οικογενειακής» εγγύτητας μεταξύ του τιμώμενου 
προσώπου και της πόλης. Παραδείγματος χάριν, μία επιγραφή εξυμνεί την Κλαυδία Δαμοσθένεια ως «μητέρα 
εὐσεβείας καὶ δήμου καὶ βουλῆς, ἑστίαν πόλεως, τὴν σωφρονεστάτην καὶ ἀρίστην» (IG V,1 589, 13–6).

Βάσει των διαθέσιμων ευρημάτων, παρατηρούμε ότι η τιμητική προσφώνηση «ἑστία πόλεως» είχε έντονη 
τοπική χροιά. Τα σχετικά τεκμήρια, 15 εν συνόλω, έχουν ευρεθεί στον κυρίως Ελλαδικό χώρο, συγκεκριμένα 
στην Πελοπόννησο, δύο επιγραφών από τη Μικρά Ασία εξαιρουμένων (το αρχικό corpus του Kajava (2004, 
6–13) περιλαμβάνει τις εξής (12) επιγραφές: Σπάρτη: IG V.I 116. IG V.I 583. IG V.I 584. IG V.I 586. IG V.I 
589. IG V.I 593. IG V.I 598. IG V.I 608 = SEG 35: 315. SEG 36: 353. SEG 48: 460. Ολυμπία: I.Olympia 473 
(«Ἑστία διὰ βίου τοῦ κοινοῦ τῶν Ἀρκάδων»). Ηράκλεια Ποντική: Jones και Ameling. 1994, 3–4, αρ. 1. Στο ήδη 
υπάρχον σώμα επιγραφών του Kajava μπορούμε πλέον να προσθέσουμε, κατόπιν προσωπικής κατόπτευσης 
του σωζόμενου υλικού, τρία ευρήματα από τη Μεσσήνη (SEG 51: 458 B, l. 25), την Ολυμπία (I.Olympia 474) και 
τη Στρατονίκεια: Şahin 1982, 142, αρ. 1035). Δέκα εκ των επιγραφών που απαρτίζουν το corpus προέρχονται 
από τη Λακωνία και χρονολογούνται μεταξύ του 2ου και 3ου αι. μ.Χ. Βάσει των διαθέσιμων επιγραφικών-
προσωπογραφικών στοιχείων, συμπεραίνεται ότι τύγχαναν τέτοιων τιμών άτομα που προέρχονταν από τα 
κορυφαία αριστοκρατικά γένη της Σπάρτης. Ο τίτλος απενέμετο σε γυναίκες, οι οποίες κατείχαν κορυφαία 
ιερατικά αξιώματα (συνηθέστερα εκείνο της «θοιναρμόστριας», ήτοι της διοργανώτριας του ιερού δείπνου) 
και είχαν διακριθεί για τη «σωφροσύνη», την «κοσμιότητα» και τη «σεμνότητά» τους (αναφορικά με τις 
σημαντικότερες γυναικείες αρετές που απαντούν στις τιμητικές επιγραφές της περιόδου, βλ. Siekierka κ.ά. 
2021, 1: 75–80, 112–21. για την κατοχή αξιωμάτων και την ανάθεση δημοσίων λειτουργιών σε γυναίκες κατά 



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  6 3  ·

τη Ρωμαϊκή περίοδο, βλ. van Bremen 1996, 41–81. ο αφορισμός του Μητροδώρου, όπως διασώζεται από τον 
Πλούταρχο (Γαμικά παραγγέλματα 142a), είναι παραδειγματικός των συγκαιρινών αντιλήψεων περί γυναικείου 
ήθους).

Εκ πρώτης όψεως, ο συγκεκριμένος τίτλος αποτελούσε κορυφαία δημόσια έκφραση της τοπικής 
ταυτότητας. Ένα τιμητικό ψήφισμα χαιρετίζει «τὴν φιλοσοφωτάτην καὶ σωφρονεστάτην» Αυρηλία Οππία ως 
«ἑστίαν πόλεως, νέαν Πηνελόπ ̣ειαν καὶ Λαοδαμία ̣ν», παραλληλίζοντάς την με μυθολογικές μορφές-σύμβολα 
της λακωνικής γυναικείας αρετής. ήτοι τις συζύγους των ηρώων Οδυσσέα και Πρωτεσιλάου, αντιστοίχως (IG 
V.I 598. Caneva και Wallensten 2023, 668–70, αρ. 2). Δυστυχώς, οι επιγραφές που δεν αποτελούν αυτοτελή 
ψηφίσματα, αλλά προέρχονται από μαρμάρινα βάθρα, δεν διασώζονται μαζί με τα συνανήκοντα αγάλματα και 
έχουν ευρεθεί, σχεδόν όλες, εκτός του αρχικού πλαισίου ανάθεσής τους (οι εξής (9) επιγραφές προέρχονται 
επιβεβαιωμένα από αγαλματικές βάσεις: IG V.I 583 (Σλαβοχώρι, ναός του Απόλλωνα, ίχνη των ποδών του 
αγάλματος διακρίνονται στην επίστεψη). IG V.I 584 (Σλαβοχώρι). IG V.I 586 (Σλαβοχώρι). IG V.I 589 (ανατολικά 
του Σλαβοχωρίου). IG V.I 593 (Σπάρτη). IG V.I 608 (Καλύβια Σοχάς). SEG 36: 353 (Καλύβια Σοχάς). SEG 51: 
458B ll. 25 (Μεσσήνη). I.Olympia 474 (Ολυμπία).

Μολαταύτα, ένα σπάνιο εύρημα από τη Μεσσήνη συμβάλλει στην αποκωδικοποίηση του εννοιολογικού 
περιεχομένου του επίμαχου τιμητικού τίτλου. Στην προκειμένη περίπτωση, το ενεπίγραφο βάθρο σώζεται μαζί 
με τον συνανήκοντα ανδριάντα και εντοπίστηκε εντός ενός καλά τεκμηριωμένου αρχαιολογικού πλαισίου. 
O locus της εύρεσης είναι το αρχαίο θέατρο, στα βορειοδυτικά του κυρίως αστικού ιστού της αρχαίας πόλης 
(Εικ. 1). Η πρώτη οικοδομική φάση του εντυπωσιακού κτίσματος ανάγεται στις αρχές του 3ου αι. π.Χ. Κατά τα 
μέσα του 2ου αι. μ.Χ., πραγματοποιήθηκαν εκτεταμένες επισκευές και μετατροπές, οι οποίες προσέδωσαν στο 
οικοδόμημα έναν επιβλητικό, μνημειακό χαρακτήρα, σύμφωνα με τα ρωμαϊκά πρότυπα κατασκευής θεάτρων 

Εικ. 1. Άποψη του θεάτρου της Μεσσήνης από τα βορειοανατολικά. Φωτογραφία: Γεώργιος Κουκοβασίλης. © Εφορεία Αρχαιοτήτων Μεσσηνίας.



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  6 4  ·

της εποχής. Οι σημαντικότερες αλλαγές συνίσταντο στην προσθήκη μίας μεγαλοπρεπούς τριώροφης πρόσοψης 
(scaenae frons), κάθε όροφος της οποίας περιλάμβανε κίονες, θύρες και τρεις κόγχες. Από την ύστερη φάση 
του θεάτρου προέρχεται η εντυπωσιακή ομάδα γλυπτών που περιλάμβανε ανδριάντες και πορτραίτα επιφανών 
ιδιωτών, μελών της αυτοκρατορικής οικογένειας, καθώς και ιδεαλιστικές δημιουργίες (για το θέατρο της 
Μεσσήνης και τα σχετικά ευρήματα, βλ. Θέμελης 2004, 64–70, πίν. 35–47. 2010, 19–39. 2019α, 32–41. Themelis 
και Sidiropoulos 2015, 203–27. di Napoli 2017, 398–404).

Στην ανατολική ορθογώνια κόγχη του κατώτατου τμήματος της σκηνής ανακαλύφθηκαν δύο μαρμάρινες 
αγαλματικές βάσεις (Εικ. 2) (Αρ. Ευρ. 9625. 11152. βλ. SEG 51: 458A (Καιλιανός). SEG 51: 458B (Φροντείνη). 
Θέμελης 2003, 76–82, πίν. 42–6. βλ. επίσης μία μαρμάρινη πλάκα επένδυσης από τη σκηνή του θεάτρου που φέρει 
ένα «δόγμα» (ψήφισμα), SEG 51: 459). Όπως συνάγεται από την επίστεψή τους, τα εν λόγω ενεπίγραφα βάθρα 
έφεραν μαρμάρινους ανδριάντες του αριστοκράτη ευεργέτη Τιβερίου Kλαύδιου Σαιθίδα Kαιλιανού Β΄ και της 
μητρός του Κλαυδίας (ή Καλπουρνίας) Φροντείνης. Το μακροσκελές τιμητικό ψήφισμα που αναγράφεται στις 
δυο αγαλματικές βάσεις από την ανατολική κόγχη μνημονεύει την επισκευή του «κατηρειμμένου προσκηνίου» 
του θεάτρου που συντελέστηκε υπό την αιγίδα του προαναφερθέντος Σαιθίδα ευπατρίδη, ο οποίος μάλιστα 
διετέλεσε «άρχιερεύς των Σεβαστῶν» (της αυτοκρατορικής λατρείας) και «ἑλλαδάρχης» (του αχαϊκού κοινού) 
(για την ταυτότητα του Μεσσηνίου δωρητή, o οποίος ενίοτε συγχέεται με τον παππού του Καιλιανό Α΄, και 
περαιτέρω προσωπογραφικά στοιχεία της εν λόγω οικογένειας, βλ. Luraghi 2008, 306–18. Camia και Kantiréa 
2010, 401, σημ. 201. Themelis και Sidiropoulos 2015, 214, 227 πίν. 1 (με αναλυτικό γενεαλογικό δένδρο των 
Σαιθιδών)).

Το βάθρο που χρησιμοποιήθηκε ως βάση του ανδριάντα της Φροντείνης αναφέρεται περιληπτικά στο έτερο 
τιμώμενο πρόσωπο. Σύμφωνα με την επιγραφή, το ψήφισμα προέβλεπε την ανέγερση πέντε ανδριάντων του 

Εικ. 2. Άποψη του προσκηνίου από τα βορειοανατολικά. Οι ανδριάντες του Τιβερίου Κλαυδίου Σαιθίδα Β΄ και της μητρός του Κλαυδίας Φροντείνης ήσαν 
ανιδρυμένοι στα δύο βάθρα της ανατολικής ορθογώνιας κόγχης της σκηνής. Φωτογραφία: Γεώργιος Κουκοβασίλης. © Εφορεία Αρχαιοτήτων Μεσσηνίας.



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  6 5  ·

Καιλιανού, έναν για κάθε μεσσηνιακή φυλή, καθώς και αγάλματα όλης της οικογένειάς του εν γένει συνοδεία 
μίας ευδιάκριτης επιγραφής. Στο ψήφισμα αναφέρεται η τίμηση της σεβάσμιας Μεσσηνίας δέσποινας με άγαλμα 
ως «Εστίας της πόλεως» (SEG 51: 458B ll. 23–6: στᾶ[ν]αι δὲ αὐτοῦ καὶ κατὰ φυλὴν ἀν|δριάντας ἐν τῷ προσκηνίῳ 
μετ’ ἐπιγραφῆς τῆς διασημοτάτης καὶ | τῆς μητρὸς α[ὐ]τοῦ ἄγαλμα καθιερωθὲν ὡς ἑστίας τῆς πόλεως τοῦ τε 
| υἱοῦ καὶ τ[οῦ γέν]ους παντός). Η υιοθέτηση ενός, φαινομενικά, ακραιφνώς λακωνικού τίτλου δύναται να 
ερμηνευθεί ως μία ακόμη προσπάθεια της μεσσηνιακής κοινότητας να οικειοποιηθεί στοιχεία της σπαρτιατικής 
κουλτούρας στο πλαίσιο της κατασκευής ενός απώτατου δωρικού, προ-σπαρτιατικού, παρελθόντος. Αυτή 
η ενδιαφέρουσα πολιτισμική διάδραση (ή και ανταγωνισμός) μεταξύ Μεσσήνης και Σπάρτης είχε λάβει 
προγραμματικό χαρακτήρα ήδη από την απελευθέρωση των ειλώτων και την ίδρυση της Μεσσήνης από τον 
Επαμεινώνδα το 369 π.Χ. (για την επανανακάλυψη και επανεπινόηση του απώτατου, ημιμυθικού, παρελθόντος 
της Μεσσήνης κατά την Ελληνιστική και Αυτοκρατορική περίοδο, βλ. Alcock 2002, 164–75).

Στην περιοχή της ανατολικής παρόδου του θεάτρου ανακαλύφθηκε καλής ποιότητας γυναικείο μαρμάρινο 
άγαλμα, χρονολογούμενο στον 2ο αι. μ.Χ. Σύμφωνα με τον ανασκαφέα Πέτρο Θέμελη, το εν λόγω άγαλμα 
ήταν ανιδρυμένο σε μία εκ των δύο βάσεων της γειτνιάζουσας ανατολικής κόγχης του κατώτατου ορόφου της 
σκηνής και απεικόνιζε την Κλαυδία Φροντείνη(α) στον τύπο της λεγόμενης «Μεγάλης Ηρακλειώτισσας» (Εικ. 
3) (Μεσσήνη, Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 12286 + 14481. βλ. Θέμελης 2005, 26–7, πίν. 18–9. 2007, 46–7, 
πίν. 26–27. 2010, 30, εικ. 35. di Napoli 2017, 399–402). Ο περί ου ο λόγος αγαλματικός τύπος χρησιμοποιήθηκε 
συστηματικά για την απεικόνιση επιφανών γυναικών, ιδιωτών και αυτοκρατειρών, σε όλα τα μήκη και πλάτη του 
ρωμαϊκού κόσμου κατά την Αυτοκρατορική περίοδο. Η δημοφιλία του τύπου απογειώθηκε κατά το διάστημα 

Εικ. 3. Εικονιστικός ανδριάντας της Κλαυδίας Φροντείνης από την περιοχή του Θεάτρου. Μεσσήνη, Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 12286. + 14481. Ύψος: 
2.02 μ. (μαζί με τη συμφυή πλίνθο). Μάρμαρο. Μέσα 2ου αι. μ.Χ. Φωτογραφία: Γεώργιος Κουκοβασίλης. © Εφορεία Αρχαιοτήτων Μεσσηνίας.



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  6 6  ·

μεταξύ της αρχής του Τραϊανού και της πρώιμης περιόδου των Σεβήρων. Από τα τουλάχιστον 200 σωζόμενα 
αντίγραφα που εμπίπτουν σε αυτόν τον τύπο, τουλάχιστον 133 χρονολογούνται στον 2ο αι. μ.Χ. (Trimble 
2011, 1, 54–8). Παρότι ο τύπος της «Μεγάλης Ηρακλειώτισσας» ανάγεται σε κάποιο χαμένο υστεροκλασικό 
πρότυπο, είναι εξαιρετικά αμφίβολο ότι είχε διατηρήσει την αρχική σημασία του κατά την υπό εξέταση 
περίοδο. Παλαιότερα, τα αγάλματα στον τύπο της «Μεγάλης και Μικρής Ηρακλειώτισσας» είχαν συσχετισθεί 
υποθετικά με τα λατρευτικά αγάλματα του Πραξιτέλη, τα οποία, κατά τον Παυσανία (1.2.4), κοσμούσαν το 
ιερό της Δήμητρας και Κόρης, πλησίον του Πομπείου. Επιπροσθέτως, μία εκ των Μουσών που απεικονίζονται 
στο περίφημο, πιθανόν πραξιτέλειο, ανάγλυφο της Μαντίνειας (Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο, αρ. ευρ. 216) 
παρουσιάζει εικονογραφικές ομοιότητες με τον τύπο της «Μικρής Ηρακλειώτισσας». Βάσει στιλιστικών 
κριτηρίων, οι εν λόγω αγαλματικοί τύποι εντάσσονται, τωόντι, στην ευρύτερη καλλιτεχνική παράδοση της 
αττικής γλυπτικής του ύστερου 4ου αι. π.Χ. Εντούτοις, το πιθανότερο σενάριο είναι ότι οι συγκεκριμένοι 
εικονιστικοί τύποι, με διάφορες παραλλαγές, χρησιμοποιήθηκαν εξαρχής για την απεικόνιση ιδιωτών από 
την ύστερη Κλασική περίοδο και εφεξής (βλ. Daehner 2007. Vorster 2007, 112–39, εικ. 5.5. Dillon 2011, 82–6. 
Trimble 2011, 18–53. Katakis 2022, 255). Εντούτοις, μπορούμε να διακρίνουμε κάποια σαφή μοτίβα όσον 
αφορά τη χρήση του και, κατ’ επέκτασιν, τον τρόπο με τον οποίο μία συμβατική «Μεγάλη Ηρακλειώτισσα» 
προσέδιδε πειστική μορφή σε έναν κατά βάσιν τοπικό τιμητικό τίτλο.

Κατ’ αρχάς, τα περισσότερα αντίγραφα που υπάγονται στον τύπο της «Μεγάλης Ηρακλειώτισσας» ήσαν, ως 
επί το πλείστον, δημόσιοι τιμητικοί ανδριάντες που απεικόνιζαν εξέχουσες αστές και κοσμούσαν σημαντικούς 
δημοσίους χώρους των πόλεων και ιερών, όπως στοές, αγορές, λουτρά, νυμφαία, θέατρα και λοιπά περικαλλή 
μνημειώδη κτίσματα (Trimble 2011, 209–16. πρβλ. τους δημόσιους τιμητικούς ανδριάντες της Αντωνίας 
Κλεοδίκης από το Ηραίον της Ολυμπίας (Ολυμπία, Λ 139 + Λ 145), καθώς και της Πλανκίας Μάγνης από 
την πύλη της Πέργης (Αττάλεια, Αρ. Ευρ. Α 3459). Krumeich 2008, 84–5, πίν. 15.3, 15.6. Dillon 2010, 155–63. 
Trimble 2011, 363–64, 401–2, αρ. 4, 84). Τα περισσότερα δε εξ αυτών παρήχθησαν στο πλαίσιο της περαιτέρω 
εδραίωσης του συστήματος τιμών, το οποίο συνδεόταν με την πρακτική της ευεργεσίας κατά τον 2ο αι. μ.Χ. 
Επομένως, ένα δημόσιο τιμητικό άγαλμα στον τύπο της «Μεγάλης Ηρακλειώτισσας» που είχε ανιδρυθεί σε 
μία μνημειώδη πρόσοψη, μία scaenae frons εν προκειμένω, τόνιζε με τον πλέον εμφατικό τρόπο το υψηλότατο 
κοινωνικό κύρος που απολάμβανε η εντόπια «ἑστία πόλεως». Έχοντας ανεγερθεί παράλληλα με εικονιστικά 
αγάλματα των υπολοίπων Σαιθιδών και της αυτοκρατορικής οικογένειας, Τραϊανός (;), Αδριανός (;), Λούκιος 
Βέρος, καθώς και ιδεαλιστικές δημιουργίες (Ίσις Πελαγία, Μελέαγρος/Ερμής), ο ανδριάντας υπογράμμιζε το 
πολιτισμικό και πολιτικό κεφάλαιο της Κλαυδίας Φροντείνης ως προνομιούχου «μέλους» μίας «κοσμοπολίτικης» 
ελληνορωμαϊκής άρχουσας τάξης, αυτής των honestiores (αναφορικά με τις κοινωνικοπολιτικές προεκτάσεις 
της συστηματικής χρήσης αγαλματικών τύπων ελληνικής προέλευσης (Pudicitia, Ceres, «Mεγάλη και Μικρή 
Ηρακλειώτισσα») για την απεικόνιση επιφανών γυναικών κατά την Αυτοκρατορική περίοδο, βλ. Fejfer 2015, 
85–91).

Συμπληρώνοντας την πομπώδη επιγραφή που το συνόδευε, το μαρμάρινο εικονιστικό άγαλμα, με 
την «κλειστή γλώσσα σώματος» που το διακρίνει, αποτελούσε πρότυπο και συνάμα έθετε τα όρια της 
ενδεδειγμένης γυναικείας δημόσιας συμπεριφοράς (για μία ερμηνεία των σημάνσεων του τύπου της «Μεγάλης 
Ηρακλειώτισσας», βλ. Davies 2018, 180–85). Σε έναν χώρο κατάμεστο από αγάλματα της μεγαλύτερης 
οικογένειας ευεργετών της πόλης, ο εν λόγω τιμητικός ανδριάντας αποκτούσε ειδική σημασία, καθώς 
παρουσίαζε τη Φροντείνη όχι μόνον ως εξέχον μέλος της εντόπιας αριστοκρατίας, αλλά και ως υπόδειγμα 
μητέρας, συζύγου και πυλώνα του οίκου, εν είδει Εστίας κοντολογίς. Η περίπτωση της Μεσσήνης αποτελεί 
ενδεικτικό παράδειγμα της πολιτισμικής διεργασίας, μέσω της οποίας ο συναισθηματικά και πολιτικά 
φορτισμένος τιμητικός τίτλος «ἑστία πόλεως», σε συνδυασμό με έναν δημοφιλή αγαλματικό τύπο, εγγράφεται 
στις διαδικασίες συγκρότησης της τοπικής άρχουσας τάξης ως υποκειμένου γνώσης και εξουσίας.



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  6 7  ·

ΤΥΧΗ ΠΟΛΕΩΣ 

Η προσωποποιημένη Θεά Τύχη (Fortuna) είναι μία κοσμική δύναμη, η οποία εξήψε τη φαντασία των Ελλήνων 
συγγραφέων ήδη από τις απαρχές της επικής ποίησης (βλ. ενδεικτικά Ησ. Θεογ. 360. Ηρόδοτ. 1.5.4). Από τον 4ο 
αι. π.Χ. και εφεξής, το κύρος της εν λόγω θεότητας γιγαντώθηκε, ασκώντας σημαντική επιρροή τόσο στο πεδίο 
της φιλοσοφίας και της ιστοριογραφίας, με πλέον διαπρύσιο κήρυκά της τον Πολύβιο Μεγαλοπολίτη, όσο και 
στον χώρο της λατρείας (χαρακτηριστικός είναι ο φιλοσοφικός στοχασμός του ιστορικού συγγραφέα σχετικά με 
τον ρόλο της Τύχης στα ανθρώπινα πράγματα στα εξής χωρία, Πολύβ. 29.21.3–6. 29.22.2–3. 36.17.1–2). Σε μία 
εποχή διαρκώς εναλλασσόμενων ηγεμόνων, το ευμετάβλητο της ανθρώπινης μοίρας κατέστη αδήριτο πολιτικό 
και συναισθηματικό βίωμα και συνακολούθως ετέθη στο επίκεντρο των ανησυχιών των ελληνικών πόλεων. 
Ως εκ τούτου, η λατρεία/επίκληση της Τύχης ως ποθητής πολιούχου προστάτιδος/προσωποποίησης της ίδιας 
της πόλης (λαμπρά παραδείγματα αποτελούν οι Τύχες της Αλεξάνδρειας και της Αντιόχειας) αποτέλεσε ένα 
διακριτό φαινόμενο της Ελληνιστικής και Αυτοκρατορικής περιόδου (αναφορικά με την πρόσληψη της Τύχης 
στην ελληνιστική και αυτοκρατορική γραμματεία, καθώς και την απεικόνισή της στην τέχνη, βλ. Pollitt 1986, 
1–4. Hutton 2005, 313–17).

Όπως είναι αναμενόμενο, η ανάληψη ιερατικών καθηκόντων σχετικών με τη λατρεία της Τύχης της Πόλεως, 
καθώς και η αφιέρωση αναθηματικών μνημείων στην Τύχη, αποτελούσαν ιδιαίτερα προνόμια των επιφανών 
προσώπων της ελληνορωμαϊκής Ανατολής. Παραδείγματος χάριν, στην Πέργη, στην Παμφυλία της Μ. Ασίας, 
η περιώνυμος τοπική ευεργέτις Πλανκία Μάγνα προέβη σε μία δίγλωσση αφιέρωση στην «Τύχῃ τῆς πόλεως» 
ή Genio civitatis, περί το 121 μ.Χ. (Şahin 1999, 127–8, αρ. 90. πρβλ. μία παρεμφερή αφιέρωση στην Τύχη της 
Εφέσου, Engelmann κ.ά. 1980, 48, αρ. 1069). Στη μητροπολιτική Ελλάδα, παρόμοιες αφιερώσεις στην Τύχη της 
Πόλης απαντούν από την Κώ έως τη Μακεδονία (IG VII 572. IG IX,2 493. IG X,2 1 257. IG X,2 2 56. IG X,2 2 
336. IG XII,4 2, 1004). Σε αυτό το υποκεφάλαιο εστιάζουμε σε ένα εξέχον μνημείο από την Πελοπόννησο, το 
οποίο αποκαλύπτει την ενσωμάτωση της «Τύχῃς τῆς πόλεως» στο ρεπερτόριο δημοσίων τιμών της εποχής. 

Η εν λόγω περίπτωση αφορά μία αγαλματική βάση, η οποία φέρει αφιέρωση του γνωστού Αθηναίου 
πολιτικού, σοφιστή και ευεργέτη Ηρώδη Αττικού (περ. 101/103–177 μ.Χ.) προς τιμήν της γυναίκας του Αννίας 
Ρηγίλλης (περ. 125–160 μ.Χ.), στη ρωμαϊκή αποικία, και πρωτεύουσα της επαρχείας της Αχαΐας, Κόρινθο 
(Κόρινθος, Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 1658. Βλ. SEG 13: 226. Scranton 1951, 69, πίν. 26.2. Bousquet 1964, 
609–13, εικ. 2. Kent 1966, 59–60, αρ. 128, πίν. 12. Ameling 1983, 2: 120–1, αρ. 100. Tobin 1997, 78. Pomeroy 
2007, 106–12). Το ενεπίγραφο βάθρο εντοπίστηκε στη νοτιοδυτική πλευρά της Αγοράς (forum) της πόλης, σε 
μικρή απόσταση από τα θεμέλια του λεγόμενου «Ναού F» («Temple F») που έχει ταυτιστεί από ορισμένους 
μελετητές ως το Τυχαίο της Κορίνθου (Eικ. 4) (O Παυσανίας (2.2.8) κάνει ιδιαίτερη μνεία στον τοπικό ναό της 
Τύχης. για τoν «Ναό F», βλ. Scranton 1951, 32–6, 68, 70. Edwards 1990, 529–31, εικ. 1. σχετικά με τη λατρεία 
της Τύχης στην Κόρινθο, βλ. Hutton 2005, 315–17). H βάση επιβιώνει με την επίστεψή της, η οποία δεικνύει ότι 
έφερε μαρμάρινο άγαλμα. Το κείμενο, συντεθειμένο σε ποιητική γλώσσα, έχει ως εξής: 

1		  [Ῥηγίλλας τ]όδ’ ἄγαλμα. φυὴν δ’ ἐχάραξε τεχνείτης 

		  [πᾶσαν σ]ωφροσύνην ἐς λίθον ἀραμένην. 

		  [Ἀττικ]ὸς Ἡρώδης μέγας ὤπασεν, ἔξοχος ἄλλων, 

		  [παντ]ο̣ίης ἀρετῆς εἰς ἄκρον εἱκόμενος, 

5		  [ὃν π]ό̣σιν Ἑλλήνων ἔλαχεν περίβωτον ἁπάντων 

		  [κρέσ]σ̣ον̣α δ’ αὖτε π<ά>ϊν ἄνθος Ἀχαιϊάδος. 



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  6 8  ·

		  [Ῥηγίλ]λ̣α̣, ἡ βουλή σε Τύχην ὡς εἰλάσκουσα, 

		  [εἰκόνα π]ρ<ὸς> τεμένι στήσατο λαϊνέην. 

		  (SEG 13: 226)

Αυτό εδώ το άγαλμα είναι της Ρηγίλλας. Την μορφή της, εξαίρουσα όλην τη σύνεσή της, 
σμίλεψε ο τεχνίτης στον λίθο. Προσφορά του μεγάλου Ηρώδου Αττικού, αυτού που προεξέ-
χει από τους υπολοίπους και έχει παντοιοτρόπως τελειοποιήσει την αρετή, έτυχε δε σύζυγός 
της, περιβόητου ανάμεσα στους Έλληνες και ακόμη, ενός ελληνόπαιδος ανωτέρου από 
όλους τους άλλους, ανθού της Αχαΐας. Ω Ρήγιλλα, η Βουλή χαιρετίζοντάς σε ωσάν Τύχη, 
μαρμάρινο σου έστησε άγαλμα έμπροσθεν του τεμένους τής Θεάς.1 

1  Όλες οι παρατιθέμενες μεταφράσεις του αρχαίου πρωτοτύπου είναι του συγγραφέα.

Εικ. 4. Κάτοψη των ιερών στη δυτική πλευρά της Αγοράς της Κορίνθου. Φωτογραφία: Ινώ Ιωαννίδου και Λενιώ Μπαρτζιώτη. © American School of Classical 
Studies at Athens, Corinth Excavations.



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  6 9  ·

 Η μετοχή ενεστώτα στον έβδομο στίχο («εἰλάσκουσα») φανερώνει ότι η επιγραφή χαράχθηκε ενόσω η 
σύζυγος του Ηρώδη ήταν εν ζωή (επομένως κατά την περίοδο 143–160 μ.Χ.). Παρά ταύτα, το τελικό κείμενο 
φαίνεται ότι σκαλίστηκε εκ νέου από κάποιον, μάλλον άπειρο, τεχνίτη σε αρκετά υστερότερη φάση (κατά 
τον 3ο/4ο αι. μ.Χ.) (Kent 1966, 59–60. πρβλ. Schowalter 2014, 182–3). Όσον αφορά το περιεχόμενο της 
επιγραφής, ξεχωρίζει η σχεδόν παθολογική κολακεία στο πρόσωπο του Ηρώδη. Είναι αρκετά πιθανόν ότι η 
Βουλή των Κορινθίων επικύρωσε την ανέγερση του τιμητικού αγάλματος σε μία ιδιαίτερα περίοπτη θέση, ως 
ένδειξη ευγνωμοσύνης για κάποια σημαντική δωρεά του Αθηναίου ευεργέτη ή της Ρηγίλλης, πιθανότατα την 
ανακατασκευή της μνημειώδους κρήνης της Πειρήνης στην ανατολική πλευρά της Αγοράς (στην Κόρινθο 
έχει ευρεθεί μία ιθυφαλλική ερμαϊκή στήλη (Αρ. Ευρ. CS 169) που φέρει προτομή του Ηρώδη Αττικού και την 
επιγραφή «ΗΡΩΔΗΣ ΕΝΘΑΔΕ ΠΕΡΙΕΠΑΤΕΙ», βλ. Goette 2019, 226, 251, εικ. 9.5). Όσον αφορά το άγαλμα 
καθεαυτό, αξίζει να σταθούμε σε δύο κομβικά σημεία. Πρώτον, παρατηρούμε ότι τονίζεται ρητώς η ύπαρξη 
μίας οργανικής σχέσης μεταξύ κειμένου και γλυπτού: «φυὴν δ’ ἐχάραξε τεχνείτης [πᾶσαν σ]ωφροσύνην ἐς 
λίθον ἀραμένην». Δηλαδή, η επιγραφή υποδηλοί τη δημιουργία ενός εικονιστικού αγάλματος που φιλοδοξεί 
να αποτυπώσει συγκεκριμένα ηθικά χαρακτηριστικά. Δεύτερον, το κείμενο του βάθρου αποκαλύπτει ότι η 
ταύτιση Ρηγίλλης-Θεάς Τύχης επιχειρείται μέσω της ανίδρυσης του μνημείου έμπροσθεν του ναού της Τύχης 
στην Αγορά: «Ῥηγίλλ̣α̣, ἡ βουλή σε Τύχην ὡς εἰλάσκουσα, εἰκόνα πρὸς τεμένι στήσατο λαϊνέην». Μία τέτοια 
ταύτιση δεν ήταν ούτε απρόσμενη ούτε αδόκητη, δεδομένου ότι η αριστοκρατικής καταγωγής Ρωμαία είχε 
διατελέσει ιέρεια της Τύχης των Αθηνών (IG II² 3607, 1–6: Ἀππίαν Ἀτειλίαν Ῥή|γιλλαν · Κλ · Ἡρώδου | τοῦ 
ἀρχιερέως γυναῖ|κα ἱερασαμένην πρώ|την τῆς Τύχης τῆς | πόλεως. πρβλ. την περίπτωση μίας ιέρειας της Τύχης 
και τοπικής ευεργέτιδος από τη Σέλγη, Nollé και Schindler 1991, 89–94, αρ. 17). Η συσχέτιση της Ρηγίλλης, 
συγγενούς της αυτοκράτειρας Φαυστίνας της Πρεσβύτερης, με την Τύχη μπορεί να αποδοθεί σε επιρροή από 
την αυτοκρατορική λατρεία, στην οποία η Fortuna Augusta-Fortuna Augustii («Σεβαστή Τύχη», «Τύχη του 
Σεβαστού») διαδραμάτιζε πρωτεύοντα ρόλο (αναφορικά με την αυτοκρατορική λατρεία της Τύχης, βλ. Gradel 
2002, 103–6, 138). Παρόμοια πρακτική παρατηρείται σε μία ακόμη αγαλματική βάση, η οποία ανακαλύφθηκε 
στην ανατολική αψίδα της κρήνης της Πειρήνης, στη βορειοανατολική πλευρά της Αγοράς (IG IV 1599. Meritt 
1931, 64, αρ. 86. Schowalter 2014, 166–83). Το βάθρο φέρει επίγραμμα, στο οποίο μνημονεύεται η ανέγερση 
τιμητικού αγάλματος της επιφανούς Ρωμαίας, πιθανότατα εξ αφορμής της ανακατασκευής της μνημειώδους 
κρήνης από την ιδία ή/και τον Ηρώδη:  

1		  [N]εύματι Σισυφίης βουλῆς παρὰ χεύματι πηγῶν

		  Ῥηγίλλαν μ’ ἐσορᾷς, εἰκόνα σωφροσύνης

		  ψ(ηφίσματι) β(ουλῆς)

		  (IG IV 1599)

Με απόφαση της Σισύφειας Βουλής, πλάι στο ρεύμα των πηγών, μ’ αντικρύζεις· εμένα τη 
Ρήγιλλα, απεικόνιση σύνεσης [υψωμένη] με ψήφισμα της Βουλής.

Διερωτώμεθα, λοιπόν, ποιος αγαλματικός τύπος άραγε επελέχθη για την απεικόνιση της Ρηγίλλης 
ως υπόδειγμα σωφροσύνης και οιονεί Τύχης της Κορίνθου; Ένας αποσπασματικά σωζόμενος μαρμάρινος 
ανδριάντας που βρέθηκε επίσης στη νοτιοδυτική περιοχή της Αγοράς, ενσωματωμένος σε έναν βυζαντινό τοίχο, 
ενδεχομένως μας παρέχει την απάντηση στο ερώτημά μας (Εικ. 5) (Κόρινθος, Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 
S 1804. βλ. Edwards 1990, 535–57, εικ. 2, πίν. 86–87a· Bumke 2008, 120, 128–29, σημ. 56). Στην προκειμένη 
περίπτωση, σώζεται η δεξιά χείρα ενός γυναικείου αγάλματος. Το είδος και ο τρόπος ένδυσης του πλούσιου 
χειριδωτού χιτώνα που φέρει το μαρμάρινο σπάραγμα υποδηλώνουν ότι το αρχικό έργο, όπως έχει αναγνωρίσει 



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  7 0  ·

ο Charles Edwards, αποτελούσε αντίγραφο του λατρευτικού αγάλματος της Νεμέσεως του Αγορακρίτου (Εικ. 
6), περ. 430–420 π.Χ., από το ιερό της Θεάς της τιμωρητικής εκδίκησης στον Ραμνούντα (για τη Νέμεση του 
Αγορακρίτου, βλ. Plin. HN 36.17· Στράβ. 9.1.17· Παυσ. 1.33.3· Δεσπίνης 1971, 1–108, πίν. 1–4· Πετράκος 1999, 
1: 247–67, εικ. 162· Palagia 2000, 62–8, εικ. 4.6–7· Bonanno 2023, 187–95).

Παρ’ ότι ελάχιστα σπαράγματα, συμπεριλαμβανομένου μέρους της κεφαλής, του αρχικού έργου επιβιώνουν, 
χάρη στη μελέτη του Γεωργίου Δεσπίνη, δυνάμεθα να αποκαταστήσουμε με σχετική ακρίβεια τα εικονιστικά 
στοιχεία της πρωτότυπης δημιουργίας, μέσω της σύγκρισης με αντίγραφα της Αυτοκρατορικής περιόδου 
(Εικ. 7) (Αθήνα, Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 3949. Βλ. Δεσπίνης 1971, 28–9, πίν. 41–2.1–2 
(πρόκειται πιθανόν για ιδιωτικό πορτραίτο λόγω των κλειστών υποδημάτων που φέρει)· Kaltsas 2002, αρ. 219. 
Καραναστάση 2018, 251· 2021, 196–7, εικ. 12· πρβλ. ένα εξαιρετικής ποιότητας αντίγραφο από τη Γλυπτοθήκη 
Ny Carlsberg (Αρ. Ευρ. 2086), Brigger 2002, 75–7, εικ. 1). Ο συγκεκριμένος αγαλματικός τύπος υπήρξε 
ιδιαίτερα δημοφιλής κατά την πρώιμη Αυτοκρατορική περίοδο, λόγω της λατρευτικής συσχέτισης της Ρωμαίας 
Αυτοκράτειρας Λιβίας Δρουσίλλας με τη Νέμεση του Ραμνούντα. Περί το 45/46 μ.Χ. η λατρεία της Νεμέσεως 
στον Ραμνούντα συγκεράστηκε, υπό την εποπτεία του ιερέα της αυτοκρατορικής λατρείας και στρατηγού των 
οπλιτών Δημοστράτου, με την αυτοκρατορική λατρεία της Λιβίας, ως απόρροια της αποθέωσης (deificatio) 
της τελευταίας από τον Κλαύδιο το 41/42 μ.Χ. (βλ. IG II² 3242· Stafford 2013, 205–38· Bonanno 2023, 259–
67. ορισμένοι μελετητές χρονολογούν την αφιέρωση του ναού στη Θεά Λιβία στην εποχή του Αυγούστου, 

Eικ. 5. Θραύσμα της ένδυσης δεξιάς χείρας αντιγράφου της Νεμέσεως 
του Ραμνούντα από την Αγορά της Κορίνθου. Κόρινθος, Αρχαιολογικό 
Μουσείο, Αρ. Ευρ. S 1804. Ύψος: περ. 43 εκ. Μάρμαρο. Μέσα 2ου αι. μ.Χ. 
Φωτογραφία: Ινώ Ιωαννίδου και Λενιώ Μπαρτζιώτη. © American School 

of Classical Studies at Athens, Corinth Excavations.

Εικ. 6. Σχεδιαστική αναπαράσταση του λατρευτικού αγάλματος της Νεμέσεως 
του Αγορακρίτου (περ. 430–420 π.Χ.). Φωτογραφία: Αρχείο ΒΑΕ © Εν Αθήναις 

Αρχαιολογική Εταιρεία.



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  7 1  ·

πρβλ. Lozano 2004, 177–80· Schmalz 2009, 72–4, αρ. 133. όσον αφορά την ταύτιση πρώιμων αυτοκρατορικών 
αντιγράφων της κλασικής Νεμέσεως από των ελλαδικό χώρο ως αγαλμάτων της Λιβίας, βλ. Brigger 2002, 73–9· 
Bumke 2008, 118–32, πίν. 24–8· Portale 2013, 223–25).

Το προαναφερθέν Κορίνθιο θραύσμα έχει συσχετισθεί πειστικά από τους Charles Edwards και Helga Bumke 
με το ενεπίγραφο βάθρο της Ρηγίλλης δυνάμει τόσο της τεχνικής εκτέλεσης, που το χρονολογεί στην εποχή των 
Αντωνίνων, όσο και των διαστάσεων του, οι οποίες συνάδουν με το μέγεθος της συνανήκουσας (;) αγαλματικής 
βάσης, το πλάτος της οποίας ανέρχεται στα 81 εκ. (Edwards 1990, 535–38, σημ. 44· Bumke 2008, 128–29). Ένας 
ωραίος συγκαιρινός εικονιστικός ανδριάντας, ήτοι της εποχής των Αντωνίνων, από τη Μεσσήνη αποτελεί το 
εγγύτερο χρονικά και γεωγραφικά παράλληλο στον ανδριάντα της Ρηγίλλης από την Κόρινθο. Το περί ου 
ο λόγος, κάτω του φυσικού μεγέθους, εικονιστικό άγαλμα απεικονίζει την ιέρεια Καλλίδα Αριστοκλέους, η 
οποία αποδίδεται ως Νέμεσις. Προέρχεται από το μικρό ιερό της Αρτέμιδος Ορθείας-Ουπησίας, εντός του 
συγκροτήματος του Ασκληπιείου της Μεσσήνης (Eικ. 8) (Μεσσήνη, Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 240 + 
254. Βλ. SEG 23: 216· Θέμελης 1994, 119, εικ. 24–5· Connelly 2007, 157, εικ. 5.24· Krumeich 2008, 84, πίν. 14.4· 
Dickenson 2017, 129–31· 2021, 124–26. πρβλ. έναν ανδριάντα από την Απτέρα στον τύπο της Νεμέσεως, τώρα 
στην Κωνσταντινούπολη (Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 28), Καραναστάση 2018, 250–51, εικ. 14–5).

Σε αυτό το σημείο, εγείρεται το εύλογο ερώτημα: γιατί η Ρήγιλλα αποδόθηκε ως Νέμεσις στην Αγορά της 
Κορίνθου; Στην επίμαχη τιμητική επιγραφή, η γυναίκα του Ηρώδη Αττικού τιμάται ρητώς ως «Τύχη της Πόλεως». 

Εικ. 7. Γυναικείο άγαλμα στον τύπο της Νεμέσεως. Αθήνα, Εθνικό 
Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 3949. Ύψος: 1.90 μ. Μάρμαρο. 2ος αι. μ.Χ. 
Φωτογραφία: Αρχείο ΕΑΜ. Υπουργείο Πολιτισμού - © Εθνικό Αρχαιολογικό 

Μουσείο.

Εικ. 8. Ανδριάντας της ιέρειας Καλλίδος από το Αρτεμίσιον της Μεσσήνης. 
Μεσσήνη, Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 240 + 254. Ύψος: 0.88 μ. (κορμός). 
Ύψος κεφαλής: 15 εκ. Μάρμαρο. Τέλη 2ου αι. μ.Χ. Φωτογραφία: Γεώργιος 

Κουκοβασίλης. © Εφορεία Αρχαιοτήτων Μεσσηνίας.



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  7 2  ·

Η εικονογραφία της εν λόγω θεότητας, καίτοι μεταβαλλόμενη, παρουσιάζει ορισμένα σταθερά γνωρίσματα 
(πυργωτό στέμμα, κέρας της Αμαλθείας και πηδάλιο). Στην Κόρινθο δε έχει εντοπιστεί η υπερφυσική κεφαλή 
της εντόπιας Τύχης στο κέντρο του δυτικού άκρου της Αγοράς (Κόρινθος, Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. S 
802. βλ. Edwards 1990, 531, πίν. 83a· Sturgeon 2003, 356–57, εικ. 21.7). Στη δυτική απόληξη της βορειοδυτικής 
στοάς, σε απόσταση δέκα μέτρων από τον λεγόμενο «Ναό D», έχει ανακαλυφθεί το κάτω μέρος αγάλματος 
(Αρ. Ευρ. S 427) που απεικονίζει όρθια γυναικεία μορφή συνοδεία τροχού της μοίρας. Ο εν λόγω ανδριάντας 
έχει ταυτιστεί ως αντίγραφο της Νεμέσεως στον τύπο «Torlonia-Ιεράπετρα». Ο Jean Bousquet (1964, 612–
13, εικ. 3) συσχέτισε το άγαλμα με τη βάση της Ρηγίλλης (πρβλ. τον αντίλογο του Edwards 1990, 531–34, 
537–38, σημ. 44, πίν. 84). Εντούτοις, η επιλογή του τύπου της Ραμνουσίας Νεμέσεως για την εικονογραφική 
απόδοση της Ρηγίλλης ως Τύχης της Κορίνθου εκτιμάται ότι υπαγορεύτηκε από συγκεκριμένες λατρευτικές και 
ιδεολογικές παραμέτρους.

Οι θεοποιημένες προσωποποιήσεις Νέμεσις και Τύχη συσχετίζονταν στο πεδίο της τέχνης και της 
λατρείας ήδη από τον 4ο αι. π.Χ. ενώ η, κατά το μάλλον ή ήττον, συνταύτισή τους ολοκληρώθηκε κατά την 
Αυτοκρατορική περίοδο (σε έναν βωμό με απεικόνιση του κέρατος της Αμαλθείας, ο οποίος ανακαλύφθηκε 
στο ιερό του Ασκληπιού στην Επίδαυρο και χρονολογείται στον 4ο αι. π.Χ., αναγράφεται η επίκληση «Τύχας̣ 
[Νεμ]έ̣σεος», βλ. IG IV²,1 311. για την Αυτοκρατορική περίοδο, πρβλ. IG X,2 2 56· CIL III 1125 (Deae Nemesi 
sive Fortunae). σχετικά με τα κοινά εικονογραφικά στοιχεία (σφαίρα/globus, πηδάλιο, κέρας της Αμαλθείας και 
τροχός) των δύο θεοτήτων, βλ. Hornum 1993, 20, σημ. 2· Dirven 1999, 329). Η επιλογή του αγαλματικού τύπου 
της Νεμέσεως για την απεικόνιση του τιμώμενου προσώπου εξηγείται από το γεγονός ότι ο Ηρώδης Αττικός 
και η οικογένειά του είχαν εμπλακεί στη λατρεία της Ραμνουσίας υπόστασης της Θεάς, η οποία ήταν πλέον 
επενδεδυμένη και με το ακαταγώνιστο κύρος της αυτοκρατορικής λατρείας. Συγκεκριμένα, o Ηρώδης είχε 
προβεί σε μία σειρά αφιερώσεων στο ιερό της εντόπιας Νεμέσεως (γνωρίζουμε ότι ανήγειρε στο ιερό μία τριάδα 
προτομών του ιδίου και των συναυτοκρατόρων Μάρκου Αυρηλίου και Λουκίου Βέρου, καθώς και τουλάχιστον 
άλλη μία αυτοκρατορική προτομή. βλ. επίσης μία αποτροπαϊκή επιγραφή του ιδίου από την εν λόγω τοποθεσία, 
IG II² 13208. για την παρουσία του μεγάλου Αθηναίου στο ιερό της Νεμέσεως και την ομάδα πλαστικών 
δημιουργιών που ανιδρύθηκαν στον χώρο με δική του πρωτοβουλία, βλ. Tobin 1997, 260–61, 278–79· Πετράκος 
1999, 1: 291–93, εικ. 204–6· Καραναστάση 2019, 289–90, 294–97). Μάλιστα, μία επιγραφή μας ενημερώνει ότι ο 
Αττικός θυσίαζε συχνά στη φοβερή θεότητα μαζί με τον αγαπημένο «τρόφιμό» του Πολυδευκίωνα, προς τιμήν 
του οποίου αφιέρωσε μία προτομή καθώς και έναν ολόσωμο, πιθανότατα έφιππο, ανδριάντα στο ιερό περί 
το 174/175 μ.Χ. (IG II² 3969· Goette 2019, 244–45, σημ. 56, αρ. 28, εικ. 9.23· Καραναστάση 2019, 294–95). O 
«εναγκαλισμός» της Ραμνουσίας Νεμέσεως και του μεγάλου σοφιστή είναι επίσης κραυγαλέος στο λεγόμενο 
«Τριόπιον», το ιερό που ανήγειρε ο Ηρώδης στην ιδιοκτησία του έξω από τη Ρώμη, στην Αππία Οδό. Σε ένα 
εκτενές επιτάφιο επίγραμμα, πιθανόν έργο του του Μαρκέλλου Σιδήτη, το οποίο συντέθηκε εις μνήμην της 
αποθανούσας Ρηγίλλης, ήτοι μετά το 160 μ.Χ., γίνεται ιδιαίτερη μνεία στη «Ραμνούσια Ούπι» (IG XIV 1389, B 
61· SEG 29: 999· Tobin 1997, 356–57· Davies και Pomeroy 2012, 3–34· Borg 2019, 317–30).

Το τιμητικό άγαλμα της Ρηγίλλης από την Κόρινθο αποτελεί μία χαρακτηριστική περίπτωση στρατηγικού 
συνδυασμού χώρου, λόγου και εικόνας. Η απεικόνιση της επιφανούς Ρωμαίας ως οιονεί Ραμνουσίας Νεμέσεως 
εξηγείται τόσο βάσει της λατρευτικής συνταύτισης Νεμέσεως και Τύχης όσο και λόγω των ιδιαιτέρων σημάνσεων 
που έφερε ο εν λόγω αγαλματικός τύπος στην περιοχή. Επιβεβαιωμένοι ιδιωτικοί ανδριάντες στον τύπο της 
Νεμέσεως, μόλις δύο εν συνόλω, έχουν εντοπιστεί αποκλειστικά στον ελλαδικό χώρο (αυτό το φαινόμενο 
παρατηρείται και σε έτερους αγαλματικούς τύπους· χαρακτηριστικά, όλα τα σωζόμενα εικονιστικά αγάλματα 
που ακολουθούν πιστά τον λεγόμενο «τύπο του Αισχύνη» προέρχονται εξ ολοκλήρου από την επαρχεία της 
Αχαΐας· επιπροσθέτως, αρκετά εκ των εικονιστικών αγαλμάτων που κατατάσσονται στον λεγόμενο τύπο της 
«Ασπασίας/Σωσάνδρας/Ευρώπης» προέρχονται από την Πελοπόννησο και την Κρήτη· βλ. Καραναστάση 2018, 
247–50, εικ. 8–13· 2021, 196–98, εικ. 12–3· Stirling 2018, 88–116· Katakis 2022, 258–9· 2023, 56). Αναθέτοντας 
έναν κλασικιστικό ανδριάντα στην πρωτεύουσα της επαρχείας της Αχαΐας, ο Ηρώδης πιθανόν υπογράμμιζε 
την προνομιακή σχέση του με την αττική υπόσταση της Θεάς, καθώς και με το ένδοξο παρελθόν της Παλαιάς 
Ελλάδος εν γένει. Αυτή η υπόθεση ενισχύεται από την τοποθεσία ανέγερσης του μνημείου. Στη νοτιοδυτική 



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  7 3  ·

πλευρά της Αγοράς της Κορίνθου παρατηρείται η συγκέντρωση γλυπτών συνδεδεμένων με την εντόπια, προ-
ρωμαϊκή ταυτότητα της πόλης. Στο εν λόγω σημείο έχουν ευρεθεί δύο βάσεις, αρχικού ύψους περ. δύο μέτρων, 
οι οποίες φέρουν αρχαϊστικά ανάγλυφα με παραστάσεις εγχώριων θεοτήτων (λ.χ. Ζεύς Χθόνιος, Δήμητρα και 
Κόρη), κατά τη Mary Sturgeon και τον Christopher Dickenson (Κόρινθος, Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 
S-74-27· Sturgeon 2003, 353, εικ. 21.3· Dickenson 2021, 130–31, εικ. 6.11· στον αντίποδα, η Barbette Spaeth 
(2017, 397‒423) ερμηνεύει τις παραστάσεις ως απεικονίσεις ρωμαϊκών θεοτήτων).

Καταληκτικά, ο επιφανής Αθηναίος, που χαιρετίζεται στην επιγραφή του μνημείου ως «ελληνόπαις» και 
«ανθός της Αχαΐας», παρουσίαζε τον εαυτό του και τη Ρήγιλλα ως εγγυητές της εγχώριας πολιτιστικής και 
θρησκευτικής ταυτότητας. Είναι αυτονόητο, βεβαίως, ότι τα εμπλεκόμενα άτομα δεν ήσαν συνηθισμένοι 
ιδιώτες. Επομένως, δεν πρέπει να παραγνωρίζουμε τον ιδιαίτερο χαρακτήρα της ανάθεσής τους. Παρά ταύτα, 
μπορούμε να εντοπίσουμε στον ελλαδικό χώρο και άλλες, καίτοι λιγότερο εντυπωσιακές, περιπτώσεις σκόπιμου 
συνδυασμού χώρου, κειμένου και γλυπτού. 

ΛΟΓΟΣ ΚΑΙ ΕΙΚΟΝΑ ΣΤΟΝ ΧΩΡΟ ΤΟΥ ΓΥΜΝΑΣΙΟΥ

Μία λίαν ενδιαφέρουσα περίπτωση συνδυασμού μεταφορικού γραπτού λόγου και γλυπτικής εντοπίζεται στα 
πορτραίτα των λεγόμενων «κοσμητών» από την Αθήνα. H συγκεκριμένη ομάδα πορτραίτων ήρθε στο φως το 
1861, κατά τη διάρκεια ανασκαφικών ερευνών της Εν Αθήναις Αρχαιολογικής Εταιρείας, οι οποίες διεξήχθησαν 
επί γραμματείας του Στέφανου Κουμανούδη (1861, 12–21). Τα εν λόγω γλυπτά, 33 εν συνόλω, βρέθηκαν 
μαζί με ένα αυτοκρατορικό πορτραίτο καθώς και πλήθος ενεπίγραφων βάθρων, ερμαϊκών στηλών, εφηβικών 
καταλόγων και αρχιτεκτονικών μελών (αναλυτικά για τα πορτραίτα των «κοσμητών» και τα ευρήματα από τον 
χώρο του λεγόμενου «Διογενείου», βλ. Graindor 1915, 241–401· Lattanzi 1968· Zanker 1995, 209–11· Smith 
1998, 79–80· Kaltsas 2002, 325–34· Krumeich 2004, 131–55· D’Ambra 2005, 201–16· Βλαχογιάννη 2018, 162–
65, αρ. 21–53· Prusac-Lindhagen 2019, 139–67· de Lisle 2020, 12–3· Katakis 2022, 249–50). Τέσσερις ολόγλυφες 
εικονιστικές κεφαλές ήσαν συμφυείς με τις συνανήκουσες ενεπίγραφες ερμαϊκές στήλες, οι οποίες ταυτίζουν 
τα απεικονιζόμενα πρόσωπα ως «κοσμητές», ανώτερους αξιωματούχους του γυμνασίου που επόπτευαν τους 
εφήβους και εξασφάλιζαν την πειθαρχία (αρχαιοελληνιστί, «κόσμος») (Αθήνα, Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο, 
Αρ. Ευρ. 384–87). Είχαν εντοιχισθεί ως spolia στον κατώτερο δόμο και το εσωτερικό γέμισμα του τμήματος 
της υστερορωμαϊκής οχύρωσης που ευρίσκετο περί τα 200 μέτρα ανατολικά του Ωρολογίου του Ανδρονίκου 
Κυρρήστου, πλησίον της κατεδαφισμένης εκκλησίας του Αγ. Δημητρίου Κατηφόρη (Εικ. 9). Πολλές εκ των 
σωζόμενων επιγραφών αναγράφουν ονόματα εφήβων, κοσμητών και άλλων αξιωματούχων του γυμνασίου. 
Δεδομένου ότι το Διογένειο Γυμνάσιο αναφέρεται συχνά σε ορισμένες εκ των προαναφερθέντων επιγραφών, 
με τη φράση οι «περὶ τὸ Διογένειον», τα κινητά ευρήματα έχουν υποθετικά συσχετισθεί με το εν λόγω μέρος, 
το οποίο πρέπει να τοποθετήσουμε είτε στον χώρο του Αγ. Δημητρίου Κατηφόρη, είτε σε κάποια γειτνιάζουσα 
περιοχή (βλ. λ.χ. IG II² 2243· IG II² 2245· βλ. επίσης μία εφηβική επιγραφή (IG II² 1078, 39–43), ευρεθείσα στην 
ίδια περιοχή, που ορίζει την ανέγερση τριών στηλών στην Ελευσίνα, το εν άστει Ελευσίνιον και το Διογένειον: 
ἀναγράψαι δὲ τὸ ψήφισμα τοῦτο τὸν [τα]μία[ν τ]οῦ γέ|νους τῶν Εὐμολπιδῶν ἐν τρισὶν [στή]λαις καὶ στῆσαι 
| τὴν μὲν ἐν Ἐλευσινίωι τῶι ὑπὸ [τ]ῆ̣ι̣ π̣όλει, τὴν δὲ ἐν | τῶι Διογενείωι, τὴν δὲ ἐν Ἐλευσεῖνι ἐν τῶι ἱερῶι πρὸ | 
τοῦ βου[λ]ευτηρίου· για την εν λόγω υπόθεση και την τοποθεσία του Διογενείου, βλ. Graindor 1915, 241–44· 
Πέππα-Παπαϊωάννου 2005, 2: 629–46· di Cesare 2018, 218–19, 224–25, πίν. 1–3).

Tα γλυπτά που προέρχονταν από γυμνασιακό συγκρότημα είχαν ανιδρυθεί είτε στην είσοδο του γυμνασίου 
είτε σε κάποιον από τους επιμέρους χώρους του. Βάσει φιλολογικών πηγών, επιγραφών και αρχαιολογικών 
ευρημάτων, γνωρίζουμε ότι οι πλέον προσφιλείς χώροι για την ανίδρυση τιμητικών ανδριάντων και ερμαϊκών 
στηλών ήσαν η αυλή, οι αίθουσες και το περιστύλιο της παλαίστρας. Επιπροσθέτως, αγάλματα τοποθετούνταν 
στον ξυστό, την παραδρομίδα, καθώς και στα ιερά του γυμνασίου (Λουκ. Ἀνάχαρσις 33· Παυσ. 1.17.2· για τις 
θέσεις ανίδρυσης γλυπτών στα γυμνάσια, βλ. Καζακίδη 2015, 187–202· 2023, 83–4). Δοθέντος ότι μία επιγραφή 



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  7 4  ·

από την ευρύτερη περιοχή των Αθηνών καταγράφει την ανέγερση της εικόνας του κοσμητού Νυμφοδότου 
στην «παλαίστρα των εφήβων» («ἐν εὐφήβοισι παλαίστραι»), είναι εύλογο να υποθέσουμε ότι και οι σωζόμενες 
ερμαϊκές στήλες των κοσμητών από τον Αγ. Δημήτριο Κατηφόρη είχαν ανιδρυθεί σε αντίστοιχο χώρο (IG II² 
2037, 1–2· σωζόμενες επιγραφές κάνουν μνεία μόνον στον περίβολο και το τέμενος του Διογενείου Γυμνασίου, 
IG II² 1011, 41· IG II² 1039, 55–6· di Cesare 2018, 218).

Δύο εκ των τεσσάρων σωζόμενων εικονιστικών ερμαϊκών στηλών συμβάλλουν καίρια στην κατανόηση 
της χρήσης μυθολογικών μεταφορών στο πεδίο των τιμητικών επιγραφών, καθώς και του τρόπου με τον οποίο 
τα εικονιστικά αγάλματα της περιόδου «συμπλήρωναν» τις επιγραφές των ενεπίγραφων βάθρων τους. Η 
πρώτη ερμαϊκή στήλη έφερε το πορτραίτο του κοσμητού Ηλιοδώρου από τον Πειραιά (Εικ. 10) (Αθήνα, Εθνικό 
Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 384· βλ. Lattanzi 1968, 34–5, αρ. 2· Wrede 1981, 44· Ρωμιοπούλου 1997, 50–1, 
αρ. 39· Kaltsas 2002, 325–26, αρ. 683· Krumeich 2004, 139–40· D’Ambra 2005, 203–6, εικ. 17.1–2· Βλαχογιάννη 
2018, 203, αρ. 21). Πρόκειται για ιδιόμορφη δημιουργία της Αδριάνειας περιόδου, η οποία αφιερώθηκε επί των 
ημερών του επωνύμου άρχοντος Φουλβίου Μητροδώρου (115/116 μ.Χ.). Στην εικονιστική κεφαλή εντοπίζονται 
στοιχεία εξατομίκευσης που παραπέμπουν στον Φλάβειο ρεαλισμό και δη στα πορτραίτα του Βεσπασιανού 
(69–79 μ.Χ.) (oι ομοιότητες συνίστανται στο αγένειο πρόσωπο, το πλατύ κρανίο, τα μεγάλα/βαριά βλέφαρα και 
το τετράγωνο σαγόνι. πρβλ. ένα πορτραίτο του Βεσπασιανού από τη Ρώμη (Musei Capitolini, Stanza degli Im-
peratori, Αρ. Ευρ. 17), Fittschen και Zanker 1985, 1: 33, αρ. 27· αξιοσημείωτο είναι το γεγονός ότι τα πορτραίτα 
των κοσμητών ανακαλύφθηκαν μαζί με μία κολοσσική κεφαλή του Δομιτιανού (Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο, 
Αρ. Ευρ. 345), βλ. Καζακίδη 2023, 80–1, εικ. 1–2). Ο Ηλιόδωρος παρουσιάζεται φαλακρός και σε προχωρημένη 
ηλικία με όλα τα τυπικά σημάδια της ανδρικής γήρανσης. Τα πρησμένα αυτιά φανερώνουν την αθλητική 
καριέρα του κοσμητού ως παγκρατιαστή ή πυγμάχου (ο Bert Smith (1998, 84–5) έχει επισημάνει τον εγγενώς 
συντηρητικό χαρακτήρα των γηραιών-ρεαλιστικών αγένειων πορτραίτων από την ελληνορωμαϊκή Ανατολή 
του 2ου αι. μ.Χ., καθώς και την εξάρτησή τους από τον υστεροελληνιστικό ρεαλισμό).

Εικ. 9. Άποψη του χώρου του λεγόμενου «Διογενείου Γυμνασίου», πλησίον του Αγ. Δημητρίου Κατηφόρη. Φωτογραφία: Γεώργιος Κουκοβασίλης.



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  7 5  ·

Το κείμενο της ευμεγέθους επιγραφής, το οποίο χαράχθηκε στην εμπρόσθια όψη της στήλης, καταγράφει 
το σχετικό ψήφισμα προς τιμήν του Μητροδώρου, καθώς και τα ονόματα αξιωματούχων και εφήβων του 
γυμνασίου (IG II² 2021· Follet 1976, 203–4, 507 (113/114–124/125 μ.Χ.)· Kapetanopoulos 1992–1998, 224, 
235 (115/116 μ.Χ.)· de Lisle 2020, 76 (περ. 120 μ.Χ.)). Στην αριστερή στενή πλευρά της ερμαϊκής στήλης έχει 
σκαλιστεί προσωπική αφιέρωση του εφήβου Αρχιμήδη προς τους «φίλους και σύνεφήβους» του. Το χωρίο της 
επιγραφής που μας ενδιαφέρει εν προκειμένω έχει ως εξής: 

1		  ἡ ἐξ Ἀρείου πάγου βουλ[ὴ] 

		  καὶ ἡ βουλὴ τῶν ἑξακοσίων 

		  καὶ ὁ δῆμος ὁ Ἀθηναίων τὸ[ν] 

		  κοσμητὴν Ἡλιόδωρον Π[ει]- 

5		  ραιέα.                    

		  σχῆμα τόδ’ Ἑρμείαο καὶ εἰκό- 

		  νας Ἡλιοδώρου κεστροφόρο[ι] 

		  ξυνῷ τῷδ’ ἀνέθεντο τύπῳ, 

Εικ. 10. Ερμαϊκή στήλη που φέρει το πορτραίτο του κοσμητού Ηλιοδώρου. Πιθανόν από το Διογένειον. Αθήνα, Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 384. 
Ύψος: 1.975 μ. (συμπεριλαμβανόμενης της βάσης). Ύψος κεφαλής: 29 εκ. Πεντελικό μάρμαρο. 115/116 μ.Χ. Φωτογραφία: Αρχείο ΕΑΜ. Υπουργείο Πολιτισμού 

- © Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο.



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  7 6  ·

		  τοῦ μὲν ἐπεὶ θεός ἐστι καὶ 

10		  εὔ[α]δε παισὶν ἐφήβοις, τοῦ δ’ [ὅ]- 

		  τι κο[σ]μητῶν ἔξοχον εἷλ[ε] 

		  κλέο[ς]. 

		  (IG II² 2021 A, 1. 1–12)

H Bουλή του Αρείου Πάγου, η Βουλή των εξακοσίων και ο Δήμος των Αθηναίων [αφιέ-
ρωσαν το άγαλμα] στον Ηλιόδωρο από τον Πειραιά. Oι κεστροφόροι έφηβοι από κοινού 
απέδωσαν σε αυτό εδώ το γλυπτό την μορφή του Ερμού και την όψη του Ηλιοδώρου· του 
πρώτου επειδή είναι Θεός και αρεστός στους νεαρούς εφήβους, του άλλου επειδή απέκτησε 
την μεγαλύτερη δόξα ανάμεσα στους κοσμητές.

Παρατηρούμε πως η αφιέρωση διαπνέεται από ένα επικό-ηρωικό πνεύμα. Σαφής στόχος της ανάθεσης 
είναι η αναγωγή τoυ μνημείου στη σφαίρα των Θεών και των αρχαίων Ηρώων. Αυτή η απόπειρα επιχειρείται 
γλωσσικά με δύο τρόπους: α) διαμέσου της γραπτής υπενθύμισης των καταβολών των Ερμών· β) με τη 
στρατηγική χρήση της αρχαϊστικής ομηρικής λέξης «εὔαδε» (επικός αόριστος του ρήματος ἁνδάνω) και της 
πομπώδους ποιητικής γενικής «Ἑρμείαο». Η «συνύπαρξη» ενός θνητού με τον Ερμή καθίσταται δυνατή λόγω 
του ιδιόμορφου χαρακτήρα του τελευταίου ως Θεού του μεταιχμίου και της διάβασης των ορίων (D’Ambra 
2005, 207· αναφορικά με τις λατρευτικές ιδιότητες και τον διφυή χαρακτήρα του Ερμή, βλ. Margariti 2017, 98· 
Wallensten 2019, 253–54). Ευρισκόμενος διηνεκώς εν κινήσει, ο «ὅδιος» Ερμής μεταβαίνει ελευθέρως μεταξύ 
της διάστασης των θνητών και του κόσμου των αθανάτων· είτε ως «κῆρυξ» των Θεών είτε ως «ψυχοπομπός», 
συνοδός των ψυχών, και ενίοτε συμπαραστάτης των ζώντων Ηρώων, στο βασίλειο του Άδη. Συνάμα, είναι 
«λόγιος» και «παλαιστρίτης», το Geist του γυμνασίου που ομοιάζει, τόσο στην όψη όσο και στις αθλητικές 
ιδιότητες, με τους εφήβους.

Το μνημείο του Ηλιοδώρου δεν αποτελεί unicum. Η εν μέρει ή πλήρης εξομοίωση μελών του γυμνασίου 
με τον Ερμή ήταν συνήθης πρακτική κατά την προχωρημένη Αυτοκρατορική περίοδο (Wrede 1981, 44–5). 
Παρομοίου ύφους επίγραμμα απαντά σε άλλη μία εκ των ερμαϊκών στηλών με πορτραίτα κοσμητών που 
βρέθηκαν στην περιοχή του Αγ. Δημητρίου Κατηφόρη (Εικ. 11) (Αθήνα, Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. 
Ευρ. 387· βλ. Lattanzi 1968, 39–40, αρ. 7· Ρωμιοπούλου 1997, 52–3, αρ. 42· Kaltsas 2002, 326–27, αρ. 685· Κru-
meich 2004, 141–42, 146, 151, εικ. 2, 7–8· Βλαχογιάννη 2018, 208, αρ. 26). Σύμφωνα με τη σχετική επιγραφή, 
το μνημείο ανιδρύθηκε επί άρχοντος Κλαυδίου Λυσιάδη, του οποίου τη θητεία μπορούμε να χρονολογήσουμε 
κατά προσέγγιση στο δεύτερο τέταρτο του 2ου αι. μ.Χ. (IG II² 3744· Follet 1976, 511, 514 (Αδριάνεια/
Αντωνίνεια περίοδος)· Oliver 1980, 97–8· Byrne 2003, 157–58, 509, αρ. 159 (περ. 174/175 μ.Χ.)· de Lisle 2020, 
77 (125–135 ή 174 μ.Χ.)). Η στήλη φέρει γενειοφόρα εικονιστική κεφαλή με έντονα κλασικιστικά στοιχεία 
που παραπέμπουν στην εικονογραφία Αθηναίων πολιτών και διανοουμένων του 4ου αι. π.Χ. (οι Elena Lattanzi 
(1968, 40) και Ralf Krumeich (2004, 141–42, σημ. 52) έχουν επισημάνει την εξάρτηση του πορτραίτου του 
Ονάσου από υστεροκλασικά πρότυπα, κυρίως από την εικόνα του λεγόμενου «Αισχύλου». πρβλ. την ερμαϊκή 
στήλη από την Νάπολη (Museo Archeologico Nazionale, Αρ. Ευρ. 6139), η οποία κατά πάσα πιθανότητα φέρει 
το πορτραίτο του μεγάλου τραγωδού· Richter και Smith 1984, 74, 76–8, εικ. 41· βλ. επίσης το ταφικό μνημείο 
του Αλέξου από το Σούνιο, σήμερα στο Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο (Αρ. Ευρ. 2574), Kaltsas 2002, 202, αρ. 
403). Απεικονίζεται ο Παλληνεύς κοσμητής Όνασος, υιός του Τροφίμου.

Το ποίημα που προηγείται του κυρίως ψηφίσματος, διανθισμένο με ιωνικούς και ομηρικούς τύπους όπως 
«λεὼς» και «κυδήνας», αναφέρεται στην εκλογή του κοσμητού: 



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  7 7  ·

1		  λεὼς ἐφήβων τόνδε κοσ-

		  μητὴν θέτο 

		  Ὄνασον Ἑρμάωνι κυδήνας 

		  ἴσον.

5		  ἡ ἐξ Ἀρείου πάγου βουλὴ 

		  τὸν κοσμητὴν τὸν ἐπὶ Κλ 

		  Λυσιάδου ἄρχοντος 

		  Ὄνασον Τροφίμου Παλλη- 

		  νέα γραμματεύσαντα 

10		  τοῦ συνεδρίου.

(IG II² 3744, 1–10. Στη δεξιά στενή πλευρά της στήλης είναι χαραγμένη η αφιέρωση ενός 
Ασκληπιάδη)

Εικ. 11. Ερμαϊκή στήλη που φέρει το πορτραίτο του κοσμητού Ονάσου. Πιθανόν από το Διογένειον. Αθήνα, Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. 387. Ύψος: 2.20 
μ. (με τη βάση). Ύψος κεφαλής: 31 εκ. Πεντελικό Μάρμαρο. Ύστερη Αδριάνεια/Αντωνίνεια περίοδος. Φωτογραφία: Αρχείο ΕΑΜ. Υπουργείο Πολιτισμού - © 

Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο.



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  7 8  ·

Ο λαός όρισε αυτόν εδώ τον Όνασο διευθυντή των εφήβων τιμώντας τον [με αυτόν τον 
τρόπο] εξ ίσου με τον Ερμή. Η Βουλή του Αρείου Πάγου [αφιέρωσε το άγαλμα] στον κο-
σμητή Όνασο, υιό του Τροφίμου, από την Παλλήνη, ο οποίος θήτευσε ως γραμματέας του 
συνεδρίου επί [επωνύμου] άρχοντος Κλ[αυδίου] Λυσιάδου. 

Τέτοιου είδους λεκτικές εξομοιώσεις μελών του γυμνασίου με τον πάτρωνα Θεό του δεν περιορίζονταν 
στην Αθήνα. Μία, πλέον χαμένη, ερμαϊκή στήλη από τη Σπάρτη αποτελεί το δεύτερο «χτυπητό» παράλληλο. 
Σύμφωνα με την επιγραφή, η στήλη έφερε την κεφαλή του εφήβου Δαμοκράτη (αναφορικά με την ερμαϊκή 
στήλη του Δαμοκράτη (τέλη 1ου/αρχές 2ου αι. μ.Χ.), βλ. IG V,1 493· Καζακίδη 2018, 239–40· Wallensten 2018, 
39· 2019, 253). Το εν λόγω μνημείο αποτελούσε μία εκ των δύο ερμαϊκών στηλών που ανιδρύθηκαν προς 
τιμήν του νεαρού Σπαρτιάτη στις δύο παλαίστρες των εφήβων. Στο συγκινητικό, ομηρικού ύφους, επίγραμμα, 
οι έφηβοι αποχαιρετούν τον πρόωρα αποβιώσαντα σύντροφό τους, προσφωνώντας τον «Νέο Ερμή» («νέον 
Ἑρμείαν»): 

1		  συνέφηβοι Δαμοκράτους

		  Δαμοκράτη, νέ-

		  oν Ἑρμείαν, υἱὸν 

		  Διοκλῆος, ἀμφὶ 

		  παλαίστραισιν στή-

		  σαμεν ἡμετέραις 

		  παῖδες ἀνίκατοι

		  σθεναροί, κρατε-

10		  ροὶ συνέφηβοι.

		  (IG V,1 493, 1–10)

Οι συνέφηβοι του Δαμοκράτους· του Δαμοκράτους, υιού τού Διοκλέους, ως νέου Ερμού 
υψώσαμε την προτομή και στις δυο μας παλαίστρες· εμείς, παλικάρια ανίκητα, ψυχωμένα, 
οι ρωμαλέοι συνέφηβοί του.

Παρομοίως με το πορτραίτο του Ηλιοδώρου, η επιγραφή εφιστά λακωνικά την προσοχή στις θεϊκές 
σημάνσεις της ερμαϊκής στήλης. Η οργανική σχέση μεταξύ γραπτού-ποιητικού λόγου και ερμαϊκών στηλών 
είναι εξίσου εμφανής σε έναν Ερμηρακλή από τις Θεσπιές (Εικ. 12) (Θήβα, Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. 
ΒΕΜ 160· βλ. Καρούζος 2017, 47, αρ. 160, εικ. 36· Biard κ.ά. 2017, 708–9 (1ος αι. μ.Χ.). πρβλ. έναν ελληνιστικό 
Ερμηρακλή από τη Μεσσήνη (Αρ. Ευρ. 4209), Θέμελης 2019β, 547–48, εικ. 18.7). Ο Ηρακλής φέρει λεοντή, το 
προσωπικό του «έμβλημα», η οποία δένεται σε «ηράκλειον άμμα» μπροστά στο άνω μέρος της στήλης. Κάτωθι 
του φαλλού είναι χαραγμένο ένα αξιοπρόσεκτο επίγραμμα. Το σχήμα των γραμμάτων χρονολογεί την ερμαϊκή 
στήλη στον 1ο αι. μ.Χ.



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  7 9  ·

1		  Γυμνὸς ὅλος στέρνῳ 

		  βλέπεται θεός, ἀμφὶ δὲ 

		  κρατὶ χάσμα λέο-

		  ντος ἔχει δέρμα τ’ ἐπω-

		  μίδιον· φάρεα δ’ οὐ-

		  κ ἐθέλων τὸν ἑὸν 

		  πόνον ἀμφιδέδυκεν 

		  κόσμον ἔχων ἴδιον 

		  καὶ φόβον ἐν κροτά-

10		  φοις.

		  (SEG 31: 519)

Εικ. 12. Ερμαϊκή στήλη με κεφαλή Ηρακλή από τις Θεσπιές. Θήβα, Αρχαιολογικό Μουσείο, Αρ. Ευρ. ΒΕΜ 160. Ύψος: 1.45 μ. Μάρμαρο. Τέλη 1ου αι. π.Χ./1ος 
αι. μ.Χ. Φωτογραφία: Γεώργιος Κουκοβασίλης. Υπουργείο Πολιτισμού - © Εφορεία Αρχαιοτήτων Βοιωτίας. 



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  8 0  ·

Ολάκερα γυμνός μέχρι το στέρνο σε θέα εκτίθεται ο Θεός· ορθάνοιχτο δε στην κεφαλή του 
κρέμεται το στόμα λιονταριού, στους ώμους η δορά του· χρεία μη έχοντας μανδύα με τον 
δικό του μόχθο έχει ντυθεί, ενώ ιδιαίτερο στους κροτάφους του το κόσμημα, μοναδικά δικό 
του, [των άλλων(ε)] ο φόβος.

Εδώ, ο δημιουργός με περίσσεια περηφάνια αναλύει το έργο του στον θεατή. Μάλιστα, η περιγραφή του 
γλυπτού προσλαμβάνει τον χαρακτήρα «έκφρασης», ήτοι ρητορικής περιγραφής έργου τέχνης, σε συμφωνία 
με την αισθητική προσέγγιση που συναντούμε στην πραγματεία «Εἰκόνες» του Λημνίου σοφιστή Φιλοστράτου 
(ο Guillaume Biard κ.ά. (2017, 708) συσχετίζουν το εν λόγω επίγραμμα-έκφραση με τα επιγράμματα από 
το ιερό των Μουσών στον Ελικώνα, τα οποία συντέθηκαν από τον αυλικό ποιητή Όνεστο της Αυγούστειας 
περιόδου). Aναδεικνύεται, λοιπόν, ο υπό εξέταση αγαλματικός τύπος ως ένα από τα κατεξοχήν εικονιστικά 
μέσα για την έντεχνη διατύπωση εννοιών και μηνυμάτων. Επιπροσθέτως, η σύγκριση της γλυπτής απεικόνισης 
του αρχετυπικού Ήρωα της Αρχαίας Ελλάδος με τα προαναφερθέντα πορτραίτα ιδιωτών επιβεβαιώνει τη 
σταθερή λειτουργία των ερμαϊκών στηλών, εικονιστικών και μη, ως μέσων ηρωοποίησης των απεικονιζομένων 
προσώπων, συνήθεια που έλκει την καταγωγή της από τις πρακτικές τίμησης αθλητών-εφήβων των ελληνιστικών 
γυμνασίων (περί της εικονογραφίας και του περιεχομένου των Ερμών, καθώς και της μακραίωνης χρήσης 
εικονιστικών τύπων του Ερμή για την απεικόνιση τιμώμενων προσώπων στα γυμνάσια, βλ. Dillon 2006, 30–2· 
Καζακίδη 2015, 73–9, 99–102, 171–2). Καταληκτικά, μπορούμε να προσλάβουμε τον υπό εξέταση αγαλματικό 
τύπο καθεαυτόν ως μία αλληγορία για τον χώρο του γυμνασίου και το αξιακό πλαίσιό του. Τελώντας υπό την 
προστασία του Ερμή και του συνοδοιπόρου του Ηρακλή, ευρέως γνωστών ως «θεῶν ἐναγωνίων», το γυμνάσιο 
αντιπροσώπευε την καλλιέργεια τόσο του πνεύματος όσο και του σώματος (βλ. ενδεικτικά μία αναθηματική 
επιγραφή προς τιμήν των δύο Θεών από το γυμνάσιο του Άι-Χανούμ, Canali de Rossi, 2004, 223, αρ. 381· για 
τη λατρευτική συσχέτιση των δύο θεοτήτων στον χώρο του γυμνασίου, βλ. Καζακίδη 2015, 62–4· Larson 2019, 
49–64· Wallensten 2019, 252· σημαντικό είναι ένα χωρίο του Πλουτάρχου (Ἠθ. 736D), όπου καταγράφεται η 
διδασκαλία, μεταξύ άλλων, της γεωμετρίας, ρητορικής και μουσικής στο Διογένειον).

Κατόπιν αυτών των επισημάνσεων, μπορούμε να επανέλθουμε στους Αθηναίους κοσμητές. Όπως ο 
Ερμηρακλής από τις Θεσπιές, έτσι και οι απεικονίσεις των εν λόγω αξιωματούχων, mutatis mutandis, παρακινούν 
τους εφήβους στην κατάκτηση της αρετής μέσω των έργων του μόχθου (χαρακτηριστική είναι η έμμετρη 
επιγραφή (SEG 43: 389) ενός Ερμηρακλή από την Έδεσσα, του 3ου αι. μ.Χ., στην οποία ο Ήρωας αναφέρεται 
ως «παιδευτής πρῶτὸς»). Τόσο ο Όνασος όσο και ο σκληροτράχηλος Ηλιόδωρος –o δεύτερος τιμώμενος 
από τους άρτι μυημένους στην πολεμική τέχνη κεστροφόρους εφήβους– παρουσιάζονται εν είδει Ερμή και 
Ηρακλή, καθώς και ως λαλούντα σύμβολα του Διογενείου (;) γυμνασίου (οι κέστροι ήσαν είδος βελών που 
εξακοντίζονταν από πολεμική μηχανή· βλ. μία εφηβική επιγραφή που αναφέρεται σε έναν «κεστροφύλακα», IG 
II² 2245, 40). Η ανίδρυση των εν λόγω ερμαϊκών στηλών για την προβολή εξεχόντων αστών συμβάλλει καίρια 
στην κατανόηση της λειτουργίας των εν λόγω γλυπτών στα κατά τόπους γυμνάσια, καθώς και της ευρύτερης 
πρόσληψής τους στη μητροπολιτική Ελλάδα.

Παρότι η χρήση της πεσσόμορφης στήλης ως φορέα εικονιστικών κεφαλών αποτελεί γενικευμένο 
φαινόμενο της αυτοκρατορικής τέχνης, ο αγαλματικός τύπος της ιθυφαλλικής ερμαϊκής στήλης απέπνεε μία 
διακριτική ελληνικότητα, τουλάχιστον στο ανατολικό τμήμα της Αυτοκρατορίας (αναφορικά με τις ερμαϊκές/
πεσσόμορφες στήλες με εικονιστικές κεφαλές στη λατινική Δύση, βλ. Fejfer 2008, 229–33). Η διαπίστωση 
αυτή προκύπτει από το γεγονός ότι ιθυφαλλικές ερμαϊκές στήλες με εικονιστικές κεφαλές της Αυτοκρατορικής 
περιόδου χρησιμοποιούνταν ως επί το πλείστον για την απεικόνιση ιδιωτών από τον κυρίως ελλαδικό χώρο 
(Smith 1998, 91· Fejfer 2008, 228–30· Fittschen 2008, 330–32). Επιπροσθέτως, ο εν λόγω αγαλματικός τύπος δεν 
χρησιμοποιούνταν, εξ όσων γνωρίζουμε, για την απεικόνιση μελών της αυτοκρατορικής οικογένειας. Δηλωτικό 
της μεγάλης δημοφιλίας των Ερμών στην ελληνορωμαϊκή Ανατολή, καθώς και των πολιτισμικών σημάνσεών 
τους, είναι ένα χωρίο του Λουκιανού, στο οποίο ο όρος «ἑρμογλύφος» χρησιμοποιείται για να αποδώσει την 
ιδιότητα του αγαλματοποιού εν γένει (Λουκ. Ἐνύπν. 2· Smith 2008, 110–11).



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  8 1  ·

Δεν μπορούμε να παραγνωρίσουμε τον ιδιαίτερο συναισθηματικό αντίκτυπο των ερμαϊκών προτομών στη 
Μέκκα των γραμμάτων και τεχνών Αθήνα. Ήδη από τον 6ο αι. π.Χ., οι Ερμές είχαν αποκτήσει έναν εγγενώς 
παιδευτικό και τοπικό χαρακτήρα στην Αττική. Ο Πλάτων μας πληροφορεί πως o πεφωτισμένος τύραννος 
Ίππαρχος (520–514 π.Χ.) είχε ανεγείρει πλήθος Ερμών στην Αττική ως οδόσημα, τα οποία έφεραν ηθικοπλαστικά 
αποφθέγματα του ιδίου, με σκοπό τη διαπαιδαγώγηση των ανθρώπων (Πλ. Ἵππαρχος 228D–229B). Οι Ερμές 
αναδείχθηκαν σε ταυτολογικό σύμβολο της πόλης των Αθηνών καθώς και του δημοκρατικού πολιτεύματος κατά 
τον 5ο αι. π.Χ. Τονίζοντας τον αυτόχθονα χαρακτήρα τους, ο Ηρόδοτος επιμαρτυρεί την πελασγική προέλευση 
των ερμαϊκών στηλών, ενώ ιδιαίτερα παραδειγματική είναι η βίαιη συλλογική αντίδραση στην αποκοπή των 
Ερμών το 415 π.Χ. (Ηρόδ. 2.51· Θουκ. 6.27.1. 6.60.2· για την ιστορία και τις πολιτικές σημάνσεις των Ερμών, βλ. 
Osborne 1985, 47–73· 2010, 342–67). Υπό αυτό το πρίσμα, συμπεραίνουμε ότι οι προαναφερθέντες κοσμητές 
παρουσιάζονται δυνάμει των πορτραίτων τους και των συνοδευτικών επιγραφών, τόσο ως υποδειγματικές 
μορφές του γυμνασίου όσο και ως υπερήφανοι Αθηναίοι πολίτες. Βάσει των προαναφερθέντων παραδειγμάτων 
από τον ελλαδικό χώρο, μπορούμε πλέον να προχωρήσουμε στα συμπεράσματα της εργασίας μας. 

ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑΤΑ 

Το παρόν άρθρο ενέκυψε στη μελέτη μυθολογικών μεταφορών που απαντούν σε αγαλματικές βάσεις, καθώς 
και σε όσους συνανήκοντες ανδριάντες ή πορτραίτα επιβιώνουν από τον ελλαδικό χώρο. Τα υπό εξέταση 
γλυπτά μας επιτρέπουν να διατυπώσουμε ορισμένες στοιχειώδεις παρατηρήσεις αναφορικά με το αντικείμενο 
της έρευνάς μας. Το βασικό ερώτημα που τέθηκε ήταν κατά πόσον μπορούμε να ανιχνεύσουμε μία οργανική 
σχέση μεταξύ αγαλματικών τύπων και συγκεκριμένων τιμητικών τίτλων ή διακρίσεων. Αναμφιβόλως, σε μία 
εποχή πρώιμης «παγκοσμιοποίησης», οι Έλληνες αστοί συχνά απεικονίζονταν σύμφωνα με τις στιλιστικές 
συμβάσεις της εποχής, υιοθετώντας διαδεδομένους-συμβατικούς τύπους (λ.χ. τύπος «arm-sling» ή «τύπος 
του Αισχίνη», «Αιδουμένη/Pudicitia, «Μεγάλη και Μικρή Ηρακλειώτισσα») ανεξαρτήτως των δημοσίων τιμών 
που λάμβαναν. Εντούτοις, ορισμένες περιπτώσεις δεικνύουν ένα αυξημένο ενδιαφέρον για την απόδοση επί 
λίθου συγκεκριμένων τιμητικών όρων. Υπάρχουν ενδείξεις ότι αυτή η ανάγκη ικανοποιείτο μέσω της χρήσης 
αγαλματικών τύπων που επιχωρίαζαν κυρίως στη μητροπολιτική Ελλάδα. Αυτή η τάση, η οποία κορυφώνεται 
κατά τον 2ο και πρώιμο 3ο αι. μ.Χ., αποτυπώνεται στην περίπτωση του αγάλματος της Ρηγίλλης από την 
Κόρινθο, καθώς και στις ερμαϊκές στήλες με εικονιστικές κεφαλές. Και στις δύο περιπτώσεις παρατηρείται η 
χρήση αγαλματικών τύπων με ιδιαίτερη απήχηση στον ελλαδικό χώρο λόγω της ιστορικής βαρύτητας και των 
λατρευτικών σημάνσεών τους.

Αγαλματικοί τύποι συνδεδεμένοι με το απώτατο ένδοξο παρελθόν «συνδιαλέγονταν» με ποικίλους 
μεταφορικούς τιμητικούς τίτλους. Ιστορικές και μυθολογικές μεταφορές ήσαν ιδιαιτέρως δημοφιλείς στον 
ελλαδικό χώρο λόγω της καθολικής απήχησης του ιστορικού τοπίου ως fons et origo των γραμμάτων και τεχνών 
και, κατά συνέπειαν, του μνημονικού πλούτου της «Παλαιάς Ελλάδος». Τοιουτοτρόπως, απαθανάτιζαν τις 
ιστορίες που κρίνονταν απαραίτητες για τη διαιώνιση της συλλογικής μνήμης, συμβάλλοντας στη συγκρότηση 
ενιαίων συναισθηματικών κοινοτήτων. Δημόσια ενεπίγραφα μνημεία, ανιδρυμένα προς τιμήν επιφανών ιδιωτών 
και άρρηκτα συνδεδεμένα με τα νάματα του κλασικού ιδεώδους, επικαλούνταν μια πολιτισμική γενεαλογία που 
οιστρηλατούσε τόσο τους Έλληνες όσο και τους Ρωμαίους διαδόχους τους. Δικαιολογούσαν δε την ηγετική 
θέση της ελληνικής élite υπό την αιγίδα του imperium. 

Η σταδιακή υποχώρηση της χρήσης εικονιστικών αγαλμάτων ως μέσων τίμησης των επιφανών αστών 
αποτελεί ένα ισχυρό argumentum e contrario αναφορικά με τον σημαίνοντα κοινωνικοπολιτικό ρόλο της εν 
λόγω πρακτικής κατά την πρώιμη και υψηλή Αυτοκρατορική περίοδο. Συγκεκριμένα, περίπου από τα μέσα 
του 3ου αι. μ.Χ. και εφεξής, παρατηρείται μία δραματική μείωση του ρυθμού ανέγερσης τιμητικών ανδριάντων 
ιδιωτών σε κεντρικά σημεία των πόλεων (Prusac-Lindhagen 2016, 47–57. Smith 2016, 1–27). Συνάμα, 
επιδεινώνεται το φαινόμενο της ενδημικής επανάχρησης αυτοκρατορικών και ιδιωτικών πορτραίτων, ενίοτε με 



Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                          ·  8 2  ·

άκομψες επεμβάσεις στα χαρακτηριστικά του προσώπου, ανεξαρτήτως της χρονολογίας της αρχικής ανάθεσης 
(Prusac-Lindhagen 2016). Αυτή η εξέλιξη συνοδεύεται από δραστικές μεταβολές στην ορολογία των σχετικών 
επιγραφών, το ύφος των οποίων πλέον παραπέμπει περισσότερο στη γλώσσα των ταφικών επιγραμμάτων 
(Griesbach 2011, 97–8). Οι Barbara Borg και Christian Witschel (Borg και Witschel 2001, 47–120. Borg 2007, 
43–77) έχουν καταδείξει με πειστικά επιχειρήματα ότι αυτή η μεταλλαγή συσχετίζεται αφενός με τις δυσχερείς 
οικονομικές και πολιτικές συνθήκες της περιόδου, και αφετέρου με τη μετατόπιση του ενδιαφέροντος της 
ρωμαϊκής élite προς εναλλακτικές πρακτικές αυτοπροβολής και τίμησης (όπως η διοργάνωση αγώνων, οι 
τελετουργικές πομπές κ.ά). Η μελλοντική ανακάλυψη νέων εικονιστικών αγαλμάτων, συνοδευόμενων από τις 
συνανήκουσες ενεπίγραφες βάσεις τους, θα συμβάλει περαιτέρω στην κατανόηση των τιμητικών ανδριάντων 
της Αυτοκρατορικής περιόδου ως φορέων πολιτισμικά συγκεκριμένων αξιών και συμπεριφορών, έναντι 
αγαλμάτων χρηστικών, παρομοίων με υποκριτές («ἀνδριάντας ὁμοίους εἶναι τοῖς ὑποκριταῖς») κατά τον Δίωνα 
Χρυσόστομο (Δίων Χρυσ. Λόγοι 31.155).



 ·  8 3  ·Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                         

BIBLIOGRAPHY

Alcock, S.E. 2002. Archaeologies of the Greek Past: Land-
scape, Monuments, and Memories. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Alston, R., και O.M. van Nijf, Επιμ. 2011α. Political Culture 
in the Greek City after the Classical Age. Leuven, Paris 
και Walpole, MA: Peeters. 

_______. 2011β. «Political Culture in the Greek City after 
the Classical Age: Introduction and Preview». Στο 
Political Culture in the Greek City after the Classical 
Age, επιμ. R. Alston και O.M. van Nijf, 1–26. Leuven – 
Paris – Walpole, MA: Peeters. 

Ameling, W. 1983. Herodes Atticus. 2 τόμοι. Subsidia Ep-
igraphica 11. Hildesheim – New York: Georg Olms.

Azoulay, V. 2017. The Tyrant-Slayers of Ancient Athens: A 
Tale of Two Statues. Μτφ. J. Lloyd. New York: Oxford 
University Press. 

Biard, G., Y. Kalliontzis, και A. Charami. 2017. «La base des 
Muses au sanctuaire de l’Hélicon». BCH 141, αρ. 2: 
697–752.

Βλαχογιάννη, E. 2018. «Το ‘Διογένειον’ και οι Ερμαϊκές 
Στήλες των "Κοσμητών». Στο Hadrianus-Αδριανός: 
Αδριανός, η Αθήνα και τα Γυμνάσια (τρίγλωσση 
έκδοση), επιμ. Μ. Λαγογιάννη-Γεωργακαράκου και E. 
Papi, 162–65. Αθήνα: Εθνικό Αρχαιολογικό Μουσείο.

Blok, J. 2017. Citizenship in Classical Athens. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Bonanno, D. 2023. Nemesis: rappresentazioni e pratiche 
cultuali nella Grecia antica. Stuttgart: Franz Steiner 
Verlag.

Borg, B.E. 2007. «Bilder für die Ewigkeit oder glanz-
voller Auftritt? Zum Repräsentationsverhalten der 
stadtrömischen Eliten im dritten Jahrhundert nach 
Christus». Στο Statuen in der Spätantike, επιμ. F.A. 
Bauer και C. Witschel, 43–77. Wiesbaden: Reichert 
Verlag.

_______. 2019. «Herodes Atticus in Rome: the Triopion 
Reconsidered». Στο Visual Histories of the Classical 
World. Essays in Honour of R.R.R. Smith, επιμ. C. 
Draycott, R. Raja, K. Welch και W. Wootton, 317–30. 
Turnhout: Brepols.

Borg, B.E., και C. Witschel. 2001. «Veränderungen im 
Repräsentationsverhalten der römischen Eliten 
während des 3. Jhs. n. Chr». Στο Inschrifliche Denk-
mäler als Medien der Selbstdarstellung in der römis-
chen Welt, επιμ. G. Alföldy και S. Panciera, 47–120. 
Stuttgart: Steiner.

Bousquet, J. 1964. «Inscriptions grecques concernant des 
Romains». BCH 88, αρ. 2: 607–15.

Brigger, E. 2002. «Roman ‘Adaptations’ of Classical Greek 
Cult Statues: The Case of the Nemesis of Rhamnous». 
MeditArch 15: 73–9.

Bumke, H. 2008. «Vom Verhältnis der Römer zu den Kult-
bildern der Griechen». Στο Original und Kopie: 
Formen und Konzepte der Nachahmung in der antiken 

Kunst. Akten des Kolloquiums in Berlin, 17.–19, Feb-
ruar 2005, επιμ. C. Kunze, K. Junker και A. Stähli, 
109–33. Wiesbaden: Reichert Verlag. 

Byrne, S.G. 2003. Roman Citizens of Athens. Leuven: Peeters.
Camia, F., και M. Kantiréa. 2010. «The Imperial Cult in the 

Peloponnese». Στο Roman Peloponnese III. Society, 
Economy and Culture under the Roman Empire: Con-
tinuity and Innovation, επιμ. A.D. Rizakis και C.E. 
Lepenioti, 375–406. Αθήνα: Εθνικό Ίδρυμα Ερευνών 
– Ινστιτούτο Ελληνικής και Ρωμαϊκής Αρχαιότητας. 

Camia, F., και A.D. Rizakis, επιμ. 2008. Pathways to Power: 
Civic Elites in the Eastern Part of the Roman Empire: 
Proceedings of the International Workshop Held at 
Athens, Scuola Archeologica Italiana di Atene, 19 De-
cember 2005. Αθήνα: Scuola Archeologica Italiana di 
Atene.

Canali de Rossi, F. 2004. Iscrizioni dello Estremo Oriente 
Greco: un repertorio. Inschriften griechischer Städte 
aus Kleinasien 65. Bonn: Rudolf Habelt Verlag GmbH. 

_______. 2007. Filius publicus. ΥΙΟΣ ΤΗΣ ΠΟΛΕΩΣ e titoli 
affini in iscrizioni greche di età imperiale. Studi sul 
vocabolario dell’evergesia 1. Roma: Herder. 

Caneva, S.G., και J. Wallensten. 2023. «Connecting Present 
with a Canonized Past. Neos and Nea for Individuals 
in the Imperial Period». RHR 4: 657–722.

Chaniotis, A. 2012. «Moving Stones: The Study of Emo-
tions in Greek Inscriptions». Στο Unveiling Emotions: 
Sources and Methods for the Study of Emotions in the 
Greek World, επιμ. A. Chaniotis, 91–129. Heidelberger 
althistorische Beiträge und epigraphische Studien 52. 
Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

_______. 2014. «Ἡ ζωὴ τῶν ἀγαλμάτων». Πρακτικά της 
Ακαδημίας Αθηνών 89, αρ. 2: 246–97.

_______. 2018. Age of Conquests: The Greek World from Al-
exander to Hadrian (336 BC–AD 138). London: Pro-
file Books. 

_______. 2021. «Display, Arousal, and Performance of 
Emotions: Introduction». Στο Unveiling Emotions III: 
Arousal, Display, and Performance of Emotions in the 
Greek World, επιμ. A. Chaniotis, 9–30. Heidelberger 
althistorische Beiträge und epigraphische Studien 63. 
Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

_______. 2024. «Remembering Emotions». Στο Memory 
and Emotions in Antiquity: Ancient Emotions IV, επιμ. 
G. Kazantzidis και D. Spatharas, 85–100. Berlin – 
Boston: De Gruyter.

Connelly, J.B. 2007. Portrait of a Priestess: Women and Ritual 
in Ancient Greece. Princeton – Oxford: Princeton 
University Press.

Daehner, J., επιμ. 2007. The Herculaneum Women: History, 
Context, Identities. Los Angeles: J. Paul Getty Museum.

Davies, M. και S.B. Pomeroy. 2012. «Marcellus of Side’s 
Epitaph on Regilla (IG XIV 1389): An Historical and 
Literary Commentary». Prometheus 38, αρ. 1: 3–34.

D’Ambra, E. 2005. «Kosmetai, the Second Sophistic and Por-
traiture in the Second Century». Στο Periclean Athens 



 ·  8 4  · Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                         

and its Legacy: Problems and Perspectives (Essays 
in Honor of J.J. Pollitt), επιμ. J.M. Barringer και J.M. 
Hurwit, 201–16. Austin: University of Texas Press.

Davies, G. 2018. Gender and Body Language in Roman Art. 
Cambridge: Cambridge University Press.

De Lisle, C. 2020. 12 Μαΐου. «The Ephebate in Roman 
Athens: Outline and Catalogue of Inscriptions». AIO 
Papers 12: 1–103. https://www.atticinscriptions.com/
media/papers/pdf/AIO_Papers_12_-_The_Ephe-
bate_in_Roman_Athens_Jp438vd.pdf 

Δεσπίνης, Γ.Ι. 1971. Συμβολή στη Μελέτη του Έργου του 
Αγορακρίτου. Αθήνα: Ερμής.

De Ste. Croix, G.E.M. 1981. The Class Struggle in the Ancient 
Greek World from the Archaic Age to the Arab Con-
quests. London: Duckworth.

Di Cesare, R. 2018. «Hellenistic Gymnasia in the Heart of 
Athens: Change and Continuity». Στο Development 
of Gymnasia and Graeco-Roman Cityscapes, επιμ. U. 
Mania και M. Trümper, 215–36. Berlin: Topoi.

Dickenson, C.P. 2017. «Public Statues as a Strategy of Re-
membrance in Roman Messene». Στο Strategies of Re-
membering in Greece under Rome, επιμ. T.M. Dijkstra, 
I.N.I. Kuin, M. Moser και D. Weidgenannt, 125–42. 
Leiden: Sidestone Press.

_______. 2021. «Antique Statuary and Urban Identity in 
Roman Greece». Στο Urban Space and Urban History 
in the Roman World, επιμ. M. Flohr, 111–39. London 
και New York: Routledge.

Dillon, S. 2006. Ancient Greek Portrait Sculpture: Contexts, 
Subjects, and Styles. Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

_______. 2010. The Female Portrait Statue in the Greek 
World. Cambridge: Cambridge University Press.

_______. 2021. «Portrait Statues in the Athenian Agora in 
the Roman Period: The Archaeological Evidence». 
Στο Public Statues Across Time and Cultures, επιμ. C.P. 
Dickenson, 56–80. London και New York: Routledge.

Dillon, S., M. Prusac-Lindhagen και A.K. Lundgren, επιμ. 
2021. The Portrait Face: Understanding Realism and 
Verism in Greek and Roman Portraiture. Papers and 
Monographs from the Norwegian Institute at Athens 
11. Athens: The Norwegian Institute at Athens. 

Di Napoli, V. 2017. «στᾶ[ν]αι δὲ αὐτοῦ καὶ κατὰ φυλὴν 
ἀνδριάντας ἐν τῷ προσκηνίῳ’: Honorary Statues in 
the Theatres of Roman Greece». Στο The Politics of 
Honour in the Greek Cities of the Roman Empire, επιμ. 
A. Heller και O.M. van Nijf, 397–431. Leiden: Brill.

Dirven, L. 1999. The Palmyrenes of Dura-Europos: A Study 
of Religious Interaction in Roman Syria. Leiden: Brill.

Edwards, C.M. 1990. «Tyche at Corinth». Hesperia 59, αρ. 
3: 529–42.

Engelmann, H, και R. Merkelbach. 1973. Die Inschriften 
von Erythrai und Klazomenai, Τόμος 2. Inschriften 
griechischer Städte aus Kleinasien 2. Bonn: Rudolf 
Habelt Verlag GmbH. 

Engelmann, H., D. Knibbe, και R. Merkelbach. 1980. Die 

Inschriften von Ephesos, Τόμος 4. Inschriften griechis-
cher Städte aus Kleinasien 14. Bonn: Rudolf Habelt 
Verlag GmbH. 

Engels, J. 2005. «Ἄνδρες ἔνδοξοι or ‘Men of High Reputa-
tion’ in Strabo’s Geography». Στο Strabo’s Cultural 
Geography: The Making of a Kolossourgia, επιμ. D. 
Dueck, H. Lindsay και S. Pothecary, 129–43. Cam-
bridge: Cambridge University Press. 

Fejfer, J. 2008. Roman Portraits in Context. Berlin και New 
York: De Gruyter.

_______. 2015. «Statues of Roman Women and Cultural 
Transmission: Understanding the So-called Ceres 
Statue as a Roman Portrait Carrier». Στο Tradition: 
Transmission of Culture in the Ancient World, επιμ. J. 
Fejfer, M. Moltesen και A. Rathje, 85–116. Acta Hy-
perborea 14. Museum Tusculanum Press – University 
of Copenhagen.

Fittschen, K. 2008. «Über den Beitrag der Bildhauer in 
Athen zur Kunstproduktion im römischen Reich». 
Στο Αthens during the Roman Period. Recent Discov-
eries, New Evidence, επιμ. S. Vlizos, 325–36. Αθήνα: 
Μουσείο Μπενάκη.

Fittschen, K., και P. Zanker. 1985. Katalog der römischen 
Porträts in den Capitolinischen Museen und den an-
deren kommunalen Sammlungen der Stadt Rom 
1. Kaiser und Prinzenbildnisse. 2 τόμοι. Mainz am 
Rhein: Verlag Philipp von Zabern. 

Follet, S. 1976. Athènes au IIe et au IIIe siècle. Études 
chronologiques et prosopographiques. Paris: Les Belles 
Lettres. 

Frija, G. 2023. « Les femmes de la famille impériale, jeunes 
et « nouvelles déesses » dans les provinces grecques de 
l’empire romain ». RHR 4: 631–55.

Foucault, Μ. 1986. The Care of the Self. Volume 3 of the His-
tory of Sexuality. Μτφ R. Hurley, New York: Pantheon 
Books.

Gauthier, P. 1984. «Les cités hellénistiques: épigraphie et his-
toire des institutions et des régimes politiques». Στο 
Πρακτικά τoυ Η' Διεθνoύς Συνεδρίoυ Eλληνικής και 
Λατινικής Eπιγραφικής, Aθήνα 3–9 Oκτωβρίoυ 1982, 
επιμ. Α.Γ. Καλογεροπούλου, 82–107. Τόμος 1. Αθήνα: 
Υπουργείο Πολιτισμού.

Giannakopoulos, N. 2008. «Remarks on the Honorary Titles 
υἱὸς βουλῆς, υἱὸς δήμου and υἱὸς πόλεως in Roman 
Asia Minor». Στο Pathways to Power. Civic Élites in the 
Eastern Part of the Roman Empire, επιμ. A.D. Rizakis 
και F. Camia, 251–68. Tripodes 6. Αθήνα: Scuola 
Archeologica Italiana di Atene.

Gleason, M.W. 1995. Making Men: Sophists and Self-Pres-
entation in Ancient Rome. Princeton: Princeton Uni-
versity Press.

_______. 2006. «Greek Cities under Roman Rule». Στο A 
Companion to the Roman Empire, επιμ. D.S. Potter, 
228–49. Malden, Mass.: Blackwell.

Goette, H.R. 2019. «The Portraits of Herodes Atticus and 
His Circle». Στο Handbook of Greek Sculpture, επιμ. 



 ·  8 5  ·Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                         

O. Palagia, 225–58. Τόμος 1. Berlin – Boston: De 
Gruyter.

Gradel, I. 2002. Emperor Worship and Roman Religion. Ox-
ford: Clarendon Press.

Graindor, P. 1915. «Les cosmètes du Musée d’Athènes». BCH 
39: 241–401.

Griesbach, J. 2011. «Eine Krise des ‘portrait habit’? Zu 
den Aufstellungskontexten von Ehren- und Porträt-
statuen im 3. Jh. n. Chr.». Στο Repräsentationsformen 
in severischer Zeit, επιμ. S. Faust και F. Leitmeir, 77–
110.. Berlin: Verlag Antike.

Habicht, C. 1997. Athens from Alexander to Antony. Μτφ. 
D.L. Schneider. Cambridge, Mass. – London: Harvard 
University Press.

Heller, A. 2020. L’âge d’or des bienfaiteurs: titres honorifiques 
et sociétés civiques dans l’Asie Mineure d’époque ro-
maine: Ier s. av. J.-C.-s. – IIIe apr. J.-C. Genève: Droz.

Heller, A., και O.M. van Nijf, Eπιμ. 2017α. The Politics of 
Honour in the Greek Cities of the Roman Empire. 
Leiden: Brill.

_______. 2017β. «Introduction: Civic Honours, from 
Classical to Roman Times». Στο The Politics of 
Honour in the Greek Cities of the Roman Empire, επιμ. 
A. Heller και O.M. van Nijf, 1–27. Leiden: Brill.

Hornum, M.B. 1993. Nemesis, the Roman State, and the 
Games. Leiden: E.J. Brill.

Hughes, D.D. 1999. «Hero Cult, Heroic Honors, Heroic 
Dead: Some Developments in the Hellenistic and 
Roman Periods». Στο Ancient Greek Hero Cult: Pro-
ceedings of the Fifth International Seminar on Ancient 
Greek Cult, Organized by the Department of Classical 
Archaeology and Ancient History, Göteborg University, 
21–23 April 1995, επιμ. R. Hägg, 167–75. Stockholm: 
Svenska Institutet i Athen.

Hutton, W. 2005. Describing Greece: Landscape and Litera-
ture in the Periegesis of Pausanias. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Θέμελης, Π. 1994. «Artemis Ortheia at Messene, the Ep-
igraphical and the Archaeological Evidence». Στο 
Ancient Greek Cult Practice from the Epigraphical Evi-
dence, International Seminar at the Swedish Institute at 
Athens, 22–24 November 1991, επιμ. R. Hägg, 101–22. 
Stockholm: Åström.

_______. 2003. «ΑΝΑΣΚΑΦΗ ΜΕΣΣΗΝΗΣ». Prakt 155: 
75–105. 

_______. 2004. «ΑΝΑΣΚΑΦΗ ΜΕΣΣΗΝΗΣ». Prakt 156: 
63–96. 

_______. 2005. «ΑΝΑΣΚΑΦΗ ΜΕΣΣΗΝΗΣ». Prakt 157: 
21–55.

_______. 2007. «ΑΝΑΣΚΑΦΗ ΜΕΣΣΗΝΗΣ». Prakt 160: 
39–65.

_______. 2010. Τα Θέατρα της Μεσσήνης. Αθήνα: Διάζωμα.
_______. 2019α. Αρχαία Μεσσήνη. Αθήνα: Εκδόσεις Καπόν.
_______. 2019β. «The Sculpture of Messene» Στο Handbook 

of Greek Sculpture, Τόμος 1, επιμ. O. Palagia, 536–76. 

Berlin – Boston: De Gruyter.
Jones, C.P. 2010. New Heroes in Antiquity: From Achilles 

to Antinoos. Cambridge, Mass.: Harvard University 
Press. 

Jones, L. και W. Ameling. 1994. The Inscriptions of Heraclea 
Pontica. Inschriften griechischer Städte aus Kleinasien 
47. Bonn: Rudolf Habelt Verlag GmbH.

_______. 2011. «Julius Nicanor Again». ZPE 178: 79–83.
Καζακίδη, N. 2015. Εἰκόνες ἐν γυμνασίῳ: Έργα Γλυπτικής 

στο Ελληνιστικό Γυμνάσιο. Ηπειρωτική Ελλάδα και 
Νησιά του Αιγαίου. Θεσσαλονίκη: University Studio 
Press.

_______. 2018. «The Posthumous Depiction of Youths 
in Late Hellenistic and Early Imperial Gymnasia». 
Στο Development of Gymnasia and Graeco-Roman 
Cityscapes, επιμ. U. Mania και M. Trümper, 237–52. 
Berlin: Topoi.

_______. 2023. «Greek Gymnasium and Roman Power». 
Στο Les mille visages de l’honneur: actes de IIIes Ren-
contres autour de la sculpture romaine: 8–9 novembre 
2019, Arles, επιμ. G. Biard, V. Gaggadis-Robin και N. 
de Larquier, 77–89. Bordeaux: Ausonius Éditions. 

Kajava, M. 2004. «Hestia Hearth, Goddess, and Cult». HSCP 
102: 1–20.

Kaltsas, N. 2002. Sculpture in the National Archaeological 
Museum. Μτφ. D. Hardy. Los Angeles: J. Paul Getty 
Museum.

Kapetanopoulos, E. 1992–1998. «The Reform of the Athe-
nian Constitution under Hadrian». Horos 10: 215–37.

Καραναστάση, Π. 2018. «Γυναικεία Εικονιστικά Αγάλματα 
στη Ρωμαϊκή Κρήτη. Εικονογραφία και Κοινωνικές 
Προβολές». Στο Γλυπτική και Κοινωνία στη Ρωμαϊκή 
Ελλάδα. Καλλιτεχνικά Προϊόντα, Κοινωνικές 
Προβολές, επιμ. Π. Καραναστάση, Θ. Στεφανίδου-
Τιβερίου και Δ. Δαμάσκος, 239–56. Θεσσαλονίκη: 
University Studio Press.

_______. 2019. «Ένα Νέο Πορτρέτο του Αντινόου από το 
Ιερό της Νεμέσεως στον Ραμνούντα». Στο Αριστεία: 
Μελέτες προς Τιμήν της Όλγας Παλαγγιά / Excellence: 
Studies in Honour of Olga Palagia, επιμ. H.R. Goette 
και I. Leventi, 289–300. Internationale Archäologie. 
Studia honoraria 38. Rahden, Westf.: Verlag Marie 
Leidorf.

_______. 2021. «Tradition und Innovation bei der Rezep-
tion von Statuentypen im römischen Griechenland». 
Στο Appropriation Processes of Statue Schemata in the 
Roman Provinces =Aneignungsprozesse antiker Statu-
enschemata in den römischen Provinzen, επιμ. J. Lipps, 
M. Dorka Moreno και J. Griesbach, 187–207. Material 
Appropriation Processes in Antiquity 1. Wiesbaden: 
Reichert Verlag.

Καρούζος, Χ.Ι.. 2017. Ανατύπωση. Το Μουσείο της Θήβας. 
Περικαλλές άγαλμα – εξεποίησ’ ουκ αδαής. Αθήνα: Η 
εν Αθήναις Αρχαιολογική Εταιρεία. Αρχική έκδοση, 
Αθήνα: χ.ό., 1934.

Katakis, S.E. 2022. «Sculpture for ‘Ordinary’ people in 



 ·  8 6  · Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                         

2nd-century Achaea». Στο The Province of Achaea in 
the 2nd Century CE, επιμ. A. Kouremenos, 247–82. 
London: Routledge.

_______. 2023. «Les statues honorofiques dans un sanctu-
aire hors de la ville: le cas du sanctuaire d’Apollon et 
d’Asclépios à Épidaure à l’époque romaine». Στο Les 
mille visages de l’honneur: actes de IIIes Rencontres 
autour de la sculpture romaine: 8–9 novembre 2019, 
Arles, επιμ. G. Biard, V. Gaggadis-Robin και N. de 
Larquier, 49–63. Bordeaux: Ausonius Éditions.

Keesling, C.M. 2017α. Early Greek Portraiture: Monuments 
and Histories. Cambridge: Cambridge University 
Press.

_______. 2017β. «Greek Statue Terms Revisited: What does 
ἀνδριάς Mean?». GRBS 57: 837–61.

Kent, J.H. 1966. The Inscriptions, 1926–1950. Corinth 8, 
αρ. 3. Princeton, N.J.: American School of Classical 
Studies at Athens.

Κουμανούδης, Σ.A. 1861. «Ἔκθεσις». Prakt: 12–27.
Krumeich, R. 2004. «‘Klassiker’ im Gymnasion. Bildnisse at-

tischer Kosmeten der mittleren und späten Kaiserzeit 
zwischen Rom und griechischer Vergangenheit». Στο 
Paideia: The World of the Second Sophistic, επιμ. B.E. 
Borg, 131–55. Berlin και New York: De Gruyter.

_______. 2008. «Vom Haus der Gottheit zum Museum? Zu 
Ausstattung und Funktion des Heraion von Olympia 
und des Athenatempels von Lindos». AntK 51: 73–95.

Lafond, Y. 2006. La mémoire des cités dans le Péloponnèse 
d’époque romaine: IIe siècle avant J.-C.-IIIe siècle après 
J.-C. Rennes: Presses universitaires de Rennes.

_______. 2018. «Sparta in the Roman Period». Στο Α Com-
panion to Sparta, επιμ. A. Powell, 403–22. 2 τόμοι. 
Hoboken, NJ: Wiley Blackwell.

Larson, J. 2019. «Hermes and Heracles». Στο Tracking 
Hermes, Pursuing Mercury, επιμ. J.F. Miller και J.S. 
Clay, 49–64. Oxford: Oxford University Press.

Lattanzi, E. 1968. I ritratti dei cosmeti nel Museo nazionale di 
Atene. StArch 9. Roma: L’Erma di Bretschneider.

Lefebvre, H. 1991. The Production of Space. Μτφ. D. Nichol-
son-Smith. Oxford: Blackwell.

Lozano, F. 2004. «Thea Livia in Athens: Redating IG II² 
3242». ZPE 148: 177–80.

Luraghi, N. 2008. The Ancient Messenians Constructions of 
Ethnicity and Memory. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Ma, J. 2013. Statues and Cities: Honorific Portraits and Civic 
Identity in the Hellenistic World. Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

_______. 2024. Polis: A New History of the Ancient Greek 
City-State from the Early Iron Age to the End of Antiq-
uity. Princeton: Princeton University Press.

Margariti, K. 2017. The Death of the Maiden in Classical 
Athens. Oxford: Archaeopress Publishing Ltd.

Meritt, B.D. 1931. Greek Inscriptions, 1896-1927. Corinth 8, 
αρ. 1. Cambridge, Mass.: Harvard University Press,

Nollé, J., και F. Schindler. 1991. Die Inschriften von Selge. 
Inschriften griechischer Städte aus Kleinasien 37. 
Bonn: Rudolf Habelt Verlag GmbH. 

Oliver, J.H. 1980. «Honor for an Athenian Cosmete». ZPE 
37: 97–8.

Osborne, R. 1985. «The Erection and Mutilation of the 
Hermai». CCJ 31: 47–73.

_______. 2010. Athens and Athenian Democracy. Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Palagia, Ο. 2000. «Meaning and Narrative Techniques in 
Statue-Bases of the Pheidian Circle». Στο Word and 
Image in Ancient Greece, επιμ. N.K. Rutter και B.A. 
Sparkes, 53–78. Edinburgh: Edinburgh University 
Press.

Πέππα-Παπαϊωάννου, Ε. 2006. «Αρχαιολογικές Έρευνες στο 
‘Διογένειον Γυμνάσιον’ στην Αθήνα (2002–2003)». 
Στο Ευεργεσίη: Τόμος Χαριστήριος στον Παναγιώτη 
Ι. Κοντό, επιμ. Ι.Κ. Προμπονάς και Π. Βαλαβάνης, 
629–46. 2 τόμοι. Αθήνα: Εθνικό και Καποδιστριακό 
Πανεπιστήμιο Αθηνών.

Πετράκος, Β.Χ. 1999. O Δήμος του Ραμνούντος. Σύνοψη 
των Ανασκαφών και των Ερευνών (1813–1998) 
1. Τοπογραφία. 2 τόμοι. Αθήνα: Εν Αθήναις 
Αρχαιολογική Εταιρεία. 

Pitt-Rivers, J. 1965. «Honour and Social Status». Στο Honour 
and Shame: The Values of Mediterranean Society, 
επιμ. J.G. Peristiany, 19–77. London: Weidenfeld and 
Nicolson.

Pollitt, J.J. 1986. Art in the Hellenistic Age. Cambridge και 
New York: Cambridge University Press. 

Poloczek, S. 2021. «Dionysus and Legitimisation of Imperial 
Authority by Myth in First and Second Century Rome: 
Caligula, Domitian, Hadrian». Στο Dionysus and Pol-
itics: Constructing Authority in the Graeco-Roman 
World, επιμ. F. Doroszewski και D. Karłowicz, 124–41. 
London: Routledge.

Pomeroy, S.B. 2002. Spartan Women. Oxford: Oxford Uni-
versity Press.

_______. 2007. The Murder of Regilla: A Case of Domestic 
Violence in Antiquity. Cambridge, Mass.: Harvard 
University Press.

Portale, E.C. 2013. «Augustae, Matrons, Goddesses: Impe-
rial Women in the Sacred Space». Στο Roman Power 
and Greek Sanctuaries. Forms of Interaction and 
Communication, επιμ. M. Galli, 205–43. Tripodes 14. 
Αθήνα: Scuola Archeologica Italiana di Atene.

Price, S. 1986. Rituals and Power: The Roman Imperial Cult 
in Asia Minor. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Prusac-Lindhagen, M. 2016. From Face to Face: Recarving 
of Roman Portraits and the Late-antique Portrait Arts. 
Monumenta Graeca et Romana 18. 2η έκδ. Leiden – 
Boston: Brill.

_______. 2019. «The Kosmētai Portraits in Third Century 
Athens. Recutting, Style, Context and Patronage». 
ActaAArtHist 30: 139–67.



 ·  8 7  ·Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                         

Richter, G.M.A., και R.R.R. Smith. 1984. Portraits of the 
Greeks. Oxford: Phaidon.

Rizakis, A.D. 2015. «The Greek Ruling Class under the Em-
pire: A Privileged Mediator between Rome and the 
Cities». Kodai – Journal of Ancient History 16: 143–60.

Robert, L. 1960. «Recherches épigraphiques». RÉA 62: 276–
361. 

Rosenwein, B.H. 2006. Emotional Communities in the Early 
Middle Ages. Ithaca, N.Y. - London: Cornell Univer-
sity Press.

Ρωμιοπούλου, K. 1997. Ελληνορωμαϊκά Γλυπτά του 
Εθνικού Αρχαιολογικού Μουσείου. Αθήνα: Ταμείο 
Αρχαιολογικών Πόρων και Απαλλοτριώσεων.

Şahin, M.Ç. 1982. Die Inschriften von Stratonikeia. La-
gina, Stratonikeia und Umgebung, Τόμος 2, αρ. 1. In-
schriften griechischer Städte aus Kleinasien 22, αρ. 1. 
Bonn: Rudolf Habelt Verlag GmbH. 

_______. 1999. Die Inschriften von Perge, Τόμος 1. In-
schriften griechischer Städte aus Kleinasien 54. Bonn: 
Rudolf Habelt Verlag GmbH. 

Schmalz, G.C.R. 2009. Augustan and Julio-Claudian Athens: 
A New Epigraphy and Prosopography. Mnemosyne 
302. Leiden: Brill.

Schowalter, D.N. 2014. «Regilla Standing By: Reconstructed 
Statuary and Re-inscribed Bases in Fourth-Century 
Corinth. Στο Corinth in Contrast: Studies in Ine-
quality, επιμ. S.J. Friesen, S.A. James και D.N. Schow-
alter, 166–83. Supplements to Novum Testamentum 
155. Boston και Leiden: Brill.

Schröder, T. 2011. «Porträtstilisierungen der lokalen Eliten 
in Athen im 2. und 3. Jh. Kontinuität oder Umbruch in 
severischer Zeit? Mit einem Beitrag zur kaiserlichen 
Selbstdarstellung des Jahres 193». Στο Repräsenta-
tionsformen in severischer Zeit, επιμ. S. Faust και F. 
Leitmeir, 34–76. Berlin: Verlag Antike.

Scranton, R. 1951. Monuments in the Lower Agora and North 
of the Archaic Temple. Corinth 1, αρ. 3. Princeton, N.J.: 
American School of Classical Studies at Athens.

Siekierka, P., Κ. Stebnicka, και A. Wolicki. 2021. Women and 
the Polis: Public Honorific Inscriptions for Women in 
the Greek Cities from the Late Classical to the Roman 
Period. 2 τόμοι. Berlin και Boston: De Gruyter.

Smith, R.R.R. 1998 «Cultural Choice and Political Identity 
in Honorific Portrait Statues in the Greek East in the 
Second Century A.D». JRS 88: 56–93.

_______. 2006. Roman Portrait Statuary from Aphrodisias. 
Aphrodisias: Results of the Excavation at Aphrodisias 
in Caria 2. Mainz am Rhein: Verlag Philipp von Za-
bern.

______. 2008. «Sculptors’ Workshops: Inscriptions, Images, 
and Archaeology» Στο Aphrodisias’tan Roma Portre-
leri/Roman Portraits from Aphrodisias (δίγλωσση 
έκδοση), επιμ. R.R.R. Smith και J.L. Lenaghan, 103–
19. Κωνσταντινούπολη: Yapı Kredi Yayınları.

______. 2016. «Statue Practice in the Late Roman Empire: 
Numbers, Costumes, and Style». Στο The Last Statues 

of Antiquity, επιμ. R.R.R. Smith και B. Ward-Perkins, 
1–27. Oxford: Oxford University Press.

Spaeth, B.S. 2017. «Greek Gods or Roman? The Corinthian 
Archaistic Blocks and Religion in Roman Corinth». 
AJA 121, αρ. 3: 397‒423.

Spawforth, A.J.S. 1985. «Families at Roman Sparta and 
Epidaurus: Some Prosopographical Notes». BSA 80: 
191–258.

_______. 2012. Greece and the Augustan Cultural Revolu-
tion. Cambridge: Cambridge University Press.

Stafford, Ε. 2013. «The People to the Goddess Livia: Attic 
Nemesis and the Roman Imperial Cult». Kernos 26: 
205–38.

Stirling, L.M. 2018. «From Mystery Masterpiece to Roman 
Artwork: The Journey of the Aspasia Statue Type in 
the Roman Empire». Στο Roman Artists, Patrons, and 
Public Consumption: Familiar Works Reconsidered, 
επιμ. B. Longfellow και E. Perry, 88–116. Ann Arbor: 
University of Michigan Press.

Strazdins, E. 2023. Fashioning the Future in Roman Greece: 
Memory, Monuments, Texts. Oxford: Oxford Univer-
sity Press.

Sturgeon, M.C. 2003. «Sculpture at Corinth, 1896–1996». 
Στο Corinth, The Centenary: 1896–1996, επιμ. C.K. 
και N. Bookidis, 351–68. Corinth 20. Princeton, N.J.: 
American School of Classical Studies at Athens.

Themelis, P., και Κ. Sidiropoulos. 2015. «The Theatre at 
Messene: Building Phases and Masons’ Marks». Στο 
The Architecture of the Ancient Greek Theatre: Acts of 
an International Conference at the Danish Institute at 
Athens 27–30 January 2012, επιμ. R. Frederiksen, E.R. 
Gebhard και A. Sokolicek, 203–27. Aarhus: Aarhus 
University Press.

Theodoropoulou, M. 2012. «The Emotion Seeks to be Ex-
pressed: Thoughts from a Linguist’s Point of View». 
Στο Unveiling Emotions: Sources and Methods for the 
Study of Emotions in the Greek World, επιμ. A. Chani-
otis, 433–68. Heidelberger althistorische Beiträge und 
epigraphische Studien 52. Stuttgart: Franz Steiner 
Verlag.

Tobin, J. 1997. Herodes Attikos and the City of Athens: Pa-
tronage and Conflict under the Antonines. Amsterdam: 
Gieben.

Trimble, J. 2011. Women and Visual Replication in Roman 
Imperial Art and Culture. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Van Bremen, R. 1996. The Limits of Participation: Women 
and Civic Life in the Greek East in the Hellenistic and 
Roman Periods. Amsterdam: Gieben.

Van Nijf, O.M. 2010. «Being Termessian: Local Knowledge 
and Identity Politics in a Pisidian City». Στο Local 
Knowledge and Microidentities in the Imperial Greek 
World, επιμ. T. Whitmarsh, 163–88. Cambridge: 
Cambridge University Press.

_______. 2011. «Public Space and Political Culture in 
Roman Termessos». Στο Political Culture in the Greek 



 ·  8 8  · Α T H E N S  U N I V E R S I T Y  R E V I E W  O F  A R C HA E O L O G Y  8  •  AU R A                                                                                                         

City after the Classical Age, επιμ. R. Alston και O.M. 
van Nijf, 215–42. Leuven – Walpole, MA: Peeters. 

_______. 2013. «Affective Politics: The Emotional Regime 
in the Imperial Greek City». Στο Unveiling Emotions 
II: Emotions in Greece and Rome: Texts, Images, Mate-
rial Culture, επιμ. A. Chaniotis και P. Ducrey, 351–68. 
Heidelberger Althistorische Beiträge und Epigra-
phische Studien 55. Stuttgart: Franz Steiner Verlag.

Vorster, C. 2007. «Greek Origins: The Herculaneum Women 
in the Pre-Roman World». Στο The Herculaneum 
Women: History, Context, Identities, επιμ. J. Daehner, 
112–39. Los Angeles: J. Paul Getty Museum.

Wallensten, J. 2017. «New Gods for a New World: Observa-
tions on an Epigraphic Interplay between Greeks and 
Romans (part 1)». Cultural Anthropology and Ethno-
semiotics 3, αρ. 4: 25–40.

_______. 2018. «New Gods for a New World: Observations 
on an Epigraphic Interplay between Greeks and Ro-
mans (part 2)». Cultural Anthropology and Ethnosem-
iotics 4, αρ. 1: 37–48. 

_______. 2019. «Hermes as Visible in Votive Inscriptions». 
Στο Tracking Hermes, Pursuing Mercury, επιμ. J.F. 
Miller και J.S. Clay, 245–70. Oxford: Oxford Univer-
sity Press.

Woolf, G. 1994. «Becoming Roman, Staying Greek: Cul-
ture, Identity and the Civilizing Process in the Roman 
East». CCJ 40: 116–43.

Worthington, I. 2021. Athens After Empire: A History from 
Alexander the Great to the Emperor Hadrian. New 
York: Oxford University Press.

Wrede, H. 1981. Consecratio in formam deorum: vergöttlichte 
Privatpersonen in der römischen Kaiserzeit. Mainz am 
Rhein: Verlag Philipp von Zabern.

Xydopoulos, I. 2021. «‘Adopted’ by the City: Hyios Poleos 
and Relevant Honorary Titles in Inscriptions from 
Roman Macedonia». Στο Αρχαία Μακεδονία VΙΙΙ: H 
Μακεδονία από τον Θάνατο του Φιλίππου Β΄ ως την 
Άνοδο του Αυγούστου στην Εξουσία: Ανακοινώσεις 
κατά το Όγδοο Διεθνές Συμπόσιο, Θεσσαλονίκη, 
21–24 Νοεμβρίου 2017, επιμ. Β. Παππάς και Δ. 
Τερζοπούλου, 785–801. Θεσσαλονίκη: Ίδρυμα 
Μελετών Χερσονήσου του Αίμου. 

Zanker, P. 1995. Die Maske des Sokrates: das Bild des Intellek-
tuellen in der antiken Kunst. München: Beck.

Zoumbaki, S.B. 2008. «On the Vocabulary of Supremacy: 
The Question of Proteuontes Revisited». Στο Pathways 
to Power: Civic Elites in the Eastern Part of the Roman 
Empire, επιμ. A.D. Rizakis και F. Camia, 221–39. Trip-
odes 6. Αθήνα: Scuola Archeologica Italiana di Atene.


