BRUNO SNELL
Kafnyntod tod IMav/piov tod “ApBoipyov

WAS HAT PINDAR NEUES ZU SAGEN?

Pindar began ein Gedicht an den Tyrannen Hieron von Syrakus (fr.
105) mit den Worten: avvec 6 o1 Aéyw. Da von dem Lied kaum mehr als
dieser Satz erhalten ist, wissen wir nicht, was er besagt. Meint er: “Ver-
stehe wohl, was ich dir sage,” oder lediglich “Vernimm, was ich dir mittei-
len will”’? Also entweder:*“Was ich dir sage, ist so neu und bedeutungsvoll,
daB es dir nicht leicht fallen wird, es zu verstehen, streng dich also
an.”—oder aber: “Vernimm, was ich dir zu sagen habe, was mir am Her-
zen liegt und was ich offen ausspreche”?

Den letzteren Sinn hat ein dhnlicher Imperativ schon in der Ilias. Als
Agamemnon eingesehen hat, wie falsch es war, den Zorn des Achill her-
vorzurufen, gesteht er dies und beginnt mit den Worten (19,83):

IInieion pév éyav évoeiouar, avtap of @iLol
abvheal)’ "Apyeior puobov t’ e yvate éxagtog,

“dem Peliden tu ich es kund, und ihr anderen Argeier, vernehmt es
und lernt mein Wort gut kennen.”

Hier zielt weder der Imperativ gtvfeafe noch yvarte auf geistige An-
strengung: die Zeugen dessen, was Agamemnon dem Achill sagt, sollen
sich lediglich rezeptiv verhalten.

Oder sollte Pindar Ahnliches meinen wie Bakchylides, der ein Preis-
lied auf denselben Hieron (O. 5) mit den Worten einleitet: “Du wirst das



B. Snell: Was hat Pindar Neues zu sagen? 91

Prunkstiick, das siiBe Geschenk der veilchengeschmiickten Musen richtig
erkennen (yvéoy 6pfdc), wenn iiberhaupt einer der Sterblichen: LaB dei-
nen rechtlichen Geist (ppéva ebBidixov) die Sorgen vergessen und schau
hierher mit deinem Sinn (vé@). Denn (ich kiirze die folgenden schwungvol-
len Worte) “‘ein beriihmter Dichter hat mit Hilfe der Musen ein Gedicht
gemacht, um dich zu preisen.” Das ist offenbar wieder etwas ande-
res—Schmeichelei mit Eitelkeit: du bist klug genug, um meine Worte zu
wiirdigen.!

Den Pindar-Vers zitiert Aristophanes in den “Vogeln” (v. 945). Er
treibt ein lustiges Spiel damit, aber welchen Sinn er einst hatte, 1Bt sich
nicht erkennen. Immerhin zitiert der Komédiendichter ihn als Wort des
“weisen Dichters” (v. 934), des mommwjc copdg, traut ihm also wohl
bedeutsamen, nicht gleich verstindlichen Sinn zu (freilich ist die gopia des
Dichters hier nur die Schlauheit, die nach Poeten-Lohn strebt.).

Hinter diesem SpaB steckt ein ernstes Philologen-Problem. Wenn
Homer noch kein BewuBtsein von einer eigenen personlichen Anstrengung
hatte,> wurden Imperative, die zu solcher Anstrengung auffordern, eine
wichtige Hilfe, das BewuBtsein eigener Titigkeit zu wecken. Homer kennt
Imperative wie “komm” oder “geh”, “sprich” oder “schweig”, die gewis-
sermaBen eine Tatigkeit in ihr sinnliches Erscheinen rufen, ohne da8 gei-
stige Konzentration oder etwa ein dahinter stehender Wille das erwiinschte
Tun herbeifiihren soll> Agamemnons ovvfeafe, yvate heiBt nur: Offnet
Ohren und Augen, damit etwas in euch eindringen kann. Das daraus re-
sultierende Wissen ist kein Ergebnis von Forschen und Uberlegen. Um zu

1. So auch 3,85 (an denselben Hieron) “‘dem Denkenden kiind ich Verstindliches,”
weswegen er sich dann selber preist als “honigzungige Nachtigall.” Und daB er glinzende
Gedichte machte, wird niemand bezweifeln.

2. S. auch die Arbeit von F. Hieronymus, MEAETH. Ubung, Lernen und angrenzende
Begriffe, Basel 1970.

3. Homers Imperative verdienen genauere Interpretation. Hier nur zwei kurze Bemerk-
ungen dazu: Ein Imperativ von gpdlecfar wie gpdleo bedeutet nicht “Gberlege”, wie man
oft dbersetzt, sondern “vergegenwartige (die Situation)”, dhnlich der Formel b 6’ évi gpeai
Bdieo orjorv. Ferner: Wendungen wie aldd 0é08’ évi Quug (Il 15, 561=661) ist nicht eigent -
lich ein positiver Befehl, denn die Scham hilt den Menschen zurick (1. 9, 639; 13, 121).



92 B. Snell: Was hat Pindar Neues zu sagen?

verstehen, wie weit Pindar mit seinem Satz womdglich Neues sagt, miissen
wir kurz auf das Vor-Pindarische eingehen. Bei Homer ist wissen, ¢idévaz,
noch weitgehend “gesehen haben”. Von den allwissenden Musen heiBt es
(Il 2, 485) ndpeaté t¢ iote te mdavra. Ein anderes Wort fiir Wissen, énigta-
oBai, ist ein praktisches Konnen, das der gogoc besitzt, und wenn er es
durch pafeiv erworben hat, ist das eher ein Sich-Gewohnen als ein Lernen.

Bei Homer ist es auch kein Appell an den Willen oder ein angestren-
gtes Tun, wenn jemand zur Tapferkeit mahnt. Es heiBt etwa uvijoagfe...
Qovpidoc dixic (z. B. IL 6, 112): “erinnert euch der vorwirtsstiirmenden
Abwehrkraft.” Abwehkraft (i) gehorcht nicht dem Appell des Willens,
entspringt keiner Anstrengung des Geistes,—man ruft sie ins Gedéchtnis
zuriick, dann entspringt sie von selbst (wenn man so sagen darf) dem
geistigen Reservoir. Ahnlich sagt Achill zu Hektor (I 22, 268): “erinnere
dich der mannigfachen Areté (mavtoinc dpetic ppviokeo), jetzt muBt du
ein Lanzenschleuderer und ein mutiger Krieger sein” (viv ge udia xpn
aiypntiv Eupevar kai Qapoaiéov molepiotiv).

Einige Beispiele mégen zeigen, wie dann Imperative das BewuBtsein
von einer geistigen Anstrengung entwickeln. Hesiod, der meint, da8 die
Areté auf einem schwer zu erklimmenden Berge haust und daB die Gotter
vor ihr Erreichen den SchweiB gesetzt haben (Erga 289), befiehlt seinem
Bruder (397): 4pydlev, wiime Iépan, “arbeite, du térichter Perseus™; damit
sagt er etwas Neues, zumal er nicht zw einem einzelnen Tun auffordert,
sondern allgemein an das “Innere” appelliert.

Der Gedanke, daB das Erkennen einem nicht zufliegt, wie etwa die
Gotter es senden, sondern geistige Miihe ist, taucht zum ersten Mal auf in
dem Imperativ des Archilochos: yiyvwoxe olog poouos avlpcomovs Exer (fr.
128,7 W.), d.h. erkenne, was hinter der sichtbaren Welt steckt: Lust und
Leid wechseln in einem notwendigen Rhythmus.!

Tyrtaios mahnt die Krieger zur Tapferkeit nicht mehr mit der eben
erwihnten Formel: Erinnert euch eurer Wehrkraft, sondern sagt: macht
euren Quuoc groB (fr. 10,17 W.): dAda uéyav moeiole xai aixiov év gpeai
Guudv. Da soll jemand titig sein und umformen, was er in seinem Innern
hat.? Ein letztes Beispiel: Die Hiketiden des Aischylos mahnen den Konig

1. Br. Snell, Die Entdeckung des Geistes, Géttingen 1975¢, 22.
2. VgL Br. Snell, Tyrtaios und die Sprache des Epos (Hypomnemata, 22), Gottingen
1969, 9.



B. Snell: Was hat Pindar Neues zu sagen? 93

Pelasgos, der vor einer schweren Entscheidung steht, die, wie er selbst
sagt, “tiefes Nachdenken erfordert”: gpdvrioov “denke nach”. Hier geht es
um das eigene Handeln, um die Frage nach Recht und Unrecht.!

Wie steht es nun mit dem Imperativ gvveg, der auf einem anderen
Feld solche Aufforderung zum Selbst-Denken enthalten kann? Konnte
Pindar der erste sein, der duBert: “Was ich sage, ist neu; du muBt dich
anstrengen, um es zu erfassen”? Das darf man getrost bejahen und den
Imperativ einordnen unter die angefiihrten, denn zu eben dem Hieron,
dem dies Wort gilt, sagt er bei anderer Gelegenheit (P. 3,80): “wenn du
der Worte rechten Gipfel zu verstehen weiBt...”” &i 6¢ Adywv gvvéuey kopv-
pav... épbav éniota... Das kommt fast dem Imperativ gleich, wobei Hesiods
Bild von dem Gipfel des Volkommenen die Mithe des Verstehens deutlich
macht.

An der vorhin zitierten Ilias-Stelle (22,268) weiB Achill, daB Hektor
waffengeiibt und ein mutiger Krieger “ist”; er besitzt die mannigfachen
Aretai, die nach den Vorstellungen der Zeit fir Angehorige seiner Klasse
selbstverstdndlich sind. Diesen Gedanken nimmt Pindar auf in einem ge-
radezu klassisch gewordenem Wort (P. 2,72): yévor’ oioc éoar pabcv,
“werde, der du bist durch Lernen.” “Du muBt sein, der du bist” sagt auch
Achill,—aber fiir Pindar man erreicht dies nicht durch ein Sich-Erinnern,
sondern durch pafeiv—das ist nicht ein Sich-Gewéhnen wie bei Homer, in
das man ohne eigene Miihe hineinwichst, sondern bei Pindar heift ‘Lern-
en’ Sich-Anstrengen®. Durch Lernen soll man also der werden, der man
ist? OL 2,8 f. macht deutlich, worauf dies Paradoxon zielt. Pindar sagt von
Theron, dem Herrscher in Akragas, dem dies Siegeslied gilt, und von
seinen Vorfahren: “Nach viel Miihe in ihrem Thymos (xaudvtec moiia
Ovu) gewannen sie die heilige Wohnstatt am FluB und waren Siziliens
Auge. Ein Leben folgte, schicksal-bestimmt, Reichtum bringend und Cha-
ris zu den ywyoiac dpetaic? I'vijorog ist bei Homer ‘“‘echtbiirtig”, der legi-
time Aristokrat im Gegensatz zum véfoc, dem Bastard. Wenn Pindar die

1. Br. Snell, Aischylos und Handeln im Drama (Philologus Suppl. XX, Heft 1), 1928,
59.

2. OL 9. 75 ist das pafeiv Sache des &ugpwv. Vor allem braucht Pindar das Wort fiir das
“Lernen” von allgemeinen Wahrheiten: P. 2, 25; 3, 80; 8, 12; N. 7,17.



94 B. Snell: Was hat Pindar Neues zu sagen?

Areté so nennt, die Adels-Tugend, und von “genuiner Noblesse” spricht,
setzt voraus, es gibe auBer der angeboren-anerkannten Tugend noch eine
hohere, eine “echte”. Nicht zufillig sagt er vorher, “durch Miihe in ihrem
Thymoés” seien die Herrscher von Akragas zum “‘strahlenden Auge” Sizi-
liens geworden. Solch geistiges Sich-Miihen, das fiir ihn auch im ovviéva:
und pafeiv steckt, nennt er hier xkduverv, was bei Homer die Tatigkeit des
Handwerkers bezeichnet, der etwas “herstellt”. Ofter spricht er vom xdua-
tog, und aus derselben Sphire stammen die beiden Substantive, die vor
allem die ihm so wichtige geistige Anstrengung bezeichnen: udyfoc und
novog, Miihe und Arbeit.

Diese setzt er auch bei den Athleten voraus, die er in seinen Sieges-
liedern feiert. Als er ungefahr 33 Jahre alt ist, im Jahr 485, sagt er (Nem.
7, 15): “Durch Mnemosynes (der Mutter der Musen) Gnade ist der Lohn
der Miihe (dmowva udyfwv) gefunden durch die beriihmten Gesidnge”, und
bald darauf (483 in Nem. 5, 48 ff.): “gov tiya uoyfwv duoiBav, mit Tyche
den Ausgleich fiir die Miihe” gewinnt der Sieger im Preislied und Ruhm;
dann in der 10. Olympischen Ode vom Jahre 474 verspricht er dem Kna-
ben, der im Faustkampf gesiegt hat (v. 91 ff.): “Kommt jemand, der Edles
getan, ohne Loblied zum Hades, brachte er, vergebens atmend, der Miih-
sal (udyfewv) nur eine kurze Freude (6payy w1 tepnvov): Dir aber streut die
holdredende Lyra und die siie Flote ydpic aus. Es nahren weiten Ruhm
die Musen.” Aus dem Jahre 473 stammt Nem. 4, die Ode auf einen Sieger
im Ringkampf, die beginnt: “Der beste Arzt fiir die bestandene Miihe ist
Freude: weise Musentdchter, die Lieder, zaubern sie herbei.” Die Miihsal
im Wettkampf belohnt der Ruhm, den das Preislied verbreitet.

Im Jahre 460, also im Alter von etwa 58 Jahren, feiert Pindar in der
achten Olympischen Ode einen jungen Ringkdmpfer, dessen Angehorige
sich bei den Priestern von Olympia zuvor ein Orakel iber den Erfolg
eingeholt hatten. Pindar beginnt das Gedicht etwa mit folgenden Worten:
“Olympia, Herrin der Wahrheit, wo Seher aus Brandopfern erschliefend
(rexuaipdpevor) Zeus zu erproben suchen (rapaneipdvrar), ob er ein Wort
(zu sagen) hat iiber Menschen, die in ihrem Thymos groBe Areté zu er-
greifen suchen (uatopévwv JaBeiv), ein Aufatmen der Miihen (tdv udyfwv
dumvodv).” Die Miihe beginnt schon lange vor dem Wettkampf: Die Prie-
ster erproben Zeus und erschlieBen aus einem Opfer, was er iiber den Sieg



B. Snell: Was hat Pindar Neues zu sagen? 95

zu sagen hat. Die Hauptmiihe ist aber natiirlich die des Knaben im Ring-
kampf: “in seinem Thymos sucht er die groBe Areté zu ergreifen,” also
mit “geistigem” Streben, mit innerer Anstrengung erlangt er den Erfolg,
“ein Aufatmen nach Miihe.” Spiter (v. 22 ff.) preist Pindar die Heimat
des Siegers, Aigina, wo Recht herrscht: “Die zukiinftige Zeit moge nicht
miide werden (us xdupor) in solchem Tun”; von seinem eigenen Rithmen
sagt er dann (v. 60): dyvouov 16 un mpopabeiv, “toricht ist es, nicht vorher
zu lernen.” Diese Stelle sagt doppelt Neues: der Thymoés des Athleten ist
der Sitz seiner Miihen, und Pindar hat seine eigenen Dichter-Miihen.
Womdglich hat also dergleichen erst der éltere Pindar geduBert. Aber
schon die friiheren Stellen gehen tiber das iibliche hinaus, wenn ihm das
lobende Gedicht Kompensation und Ausgleich ist fiir geleistete Miihe
(amova, auoibd, aumvoi—oder gar Medizin). Damit erfiillt es eine gewisse
moralische Aufgabe.

Bakchylides, der Zeitgenosse Pindars, sagt weder, die Miihe des
Wettkampfes sei eine innere Anstrengung des fvudc, noch fragt er, wie der
Dichter Miihe auf sich nimmt, den Ruhm zu sichern. Zum Sieg gehort
selbstverstindlich das Preislied des gottbegnadeten Dichters.! 13,54 ver-
kindet Herakles in Nemea: “Hier wird einst sein der névog um die Sieges-
krinze des Pankrations”, und Bakchylides fihrt fort: “seitdem nédhren
hier die Bliten der ruhmbringenden Nike den Bekrinzten goldenen weit-
strahlenden Ruhm fiir ihr Leben (év aidvi), den wenigen der Sterblichen
immer, und wenn des Todes dunkle Wolke sie umhiillt, bleibt der unsterb-
liche Ruhm ihres Erfolgs mit ungefihrdetem Schicksal.”

Im sportlichen Wettkampf wird besonders klar, wie personliche Leist-
ung zu Sieg und Anerkennung fiihrt; wenn Pindar nun solche Miihe auch
im Lernen und Verstehen fand, konnte der Sieger im Sport ihm eine Art
Modell-Figur werden. Aber das Nachdenken iiber sein eigenes Dichten
fihrt ihn weiter in ganz andere Bereiche; pae. 7b, 18 sagt er: “blind sind
der Menschen phrenes, wenn jemand ohne die Musen den tiefen Pfad der
Weisheit betritt,> um ihm auszuforschen, éumardv épevvd. Mir teilten sie
diese unsterbliche Miihe (ndvog) zu.”

1. Vgl etwa O.5, 1ff,, oder O. 19,8 ff—Immerhin sagt er fr. 14, daB gogia und Wahrheit
die Areté aufweisen (84éyyer).
2. Uber das Bild des Wegs b. Pindar (und iiber seinen anderen Gebrauch bei Bakchyli-



96 B. Snell: Was hat Pindar Neues zu sagen?

DaB der Weg zur Wahrheit ein Suchen sei, ist seit Parmenides’ 6doc
dilrjorog charakteristisch fiir die Philosophie.! Und Pindars “tiefer” Pfad
der Weisheit erinnert an Heraklits Fr. 45: “Der Seele Grenzen kannst du
nicht ausfinden, auch wenn du gehst und jede StraBe abwanderst; ofitw
Babvv Adyov Exeir, so tiefen Sinn hat sie,”—der Logos, ist schwer zu ver-
stehen. Nem. 4,6: heiBt es:“Das Wort lebt langer als die Taten, jedenfalls
sofern es die Zunge aus den tiefen plirenes herausholt.”” Beide, Pindar und
Heraklit suchen das ovviéva:, das Verstehen.

So bedeutsam es ist, daB Pindar solch neue Gedanken duBert, darf
man doch nicht sagen: es ist neu bei ihm, also ist es auch das Wichtigste.
Obwohl ihm die Miihe nicht nur der korperlichen Leistung, sondern auch
des geistigen Strebens bewuBt war, hielt er an der Aufgabe fest, die seine
Dichtung ihm stellte: Das Chorlied war ein Makarismés, Preislied auf
Gotter oder Menschen, und muBte den Gelobten in seinem Glanz darstel-
len; das steht im Gegensatz zu der Problematik, die im Suchen nach dem
Echten liegt.

Tatsichlich zeigt Pindar zwei verschiedene Gesichter. AuBert er neue
Gedanken, wie wir gehort haben, sagt er des ofteren auch genau das
Gegenteil davon. Eine Probe (OL 2, 82 ff.) aus dem Jahr 476 mag ge-
niigen: “Viele schnelle Pfeile unterm Arm hab ich in meinem Kécher, klar
tonend den Einsichtsvollen, doch braucht es Deuter fiir die Allgemeinheit.
Weise ist, wer viel weiB von Natur (cogog ¢ moila eidwc gud). Die Lern-
enden aber, ungeziigelt, reden in ihrer Geschwitzigkeit wie die Raben
dummes Zeug vor dem géttlichen Vogel des Zeus”. Hier beansprucht er,
“yon Natur aus viel zu wissen”, also nicht durch Miihe des Lernens; vol-
lends, daB er Zeus erwihnt, macht klar, wie er sich inspiriert weil durch
die Gottheit. Demgegeniiber sind die Horer, jedenfalls die breite Masse,
die “Lernenden.”

Ahnliche Zwiespiltigkeit steckt auch im Beginn der 1. OL Ode: “Das
Beste ist das Wasser, das Gold aber scheint wie leuchtendes Feuer hervor
in der Nacht, herausragend aus dem manner-hebenden Reichtum. Wenn

des) s. W. Schadewaldt, Der Aufbau des pindarischen Epinikion, Darmstadt 1956, 23
(=Halle 1928, 281).
1. Doch vgl. auch Aisch. Hik. 408.



B. Snell: Was hat Pindar Neues zu sagen? 97

du aber strebst, Siege im Wettkampf zu preisen, liebes Herz, dann spahe
nicht aus nach einem Gestirn, das leuchtender ist als die Sonne.” Im
konventionellen Lobpreis ist der Ruhm helles Licht. So ist das wie Feuer
leuchtende Gold Symbol fiir den Siegesglanz. Da Pindar nun aber das
Gold auch als “Reichtum” nimmt, stellt sich die “Reflexion” ein, daB
Wasser “eigentlich” noch wichtiger und wertvoller sei als Gold. Das ist ein
Paradoxon wie yévoio 0ioc éaar pabav. :

Dichtung: das eine Mal Folge einer Inspiration, das andere Mal Leist-
ung seiner Miithe,—wir diirfen Pindar nicht auf eine dieser Seiten fest-
legen; er vertritt keine philosophische Theorie oder wissenschaftliche Hy-
pothese, von der er nicht abweichen diirfe,—wie etwa Parmenides das Sein
vom Nicht-Sein scheidet. Dem Dichter ist zuzubilligen, daB er verschiede-
nen Stimmungen felgt, daB er das Leben von wechselnden Seiten betracht-
et. Pindar, auf der Grenze der Zeiten, konnte sich bald als Inspirierter,
bald eher als Denker fiihlen.

Die vorher aus Hesiod, Archilochos, Tyrtaios und Aischylos angefiihr-
ten Imperative waren jeweils die ersten Belegstellen in der uns erhaltenen
Literatur. Wenn man schon da den Einwand erheben kann, wir konnten
nicht sicher sein, daB in der uns verlorenen Literatur dergleichen nicht
schon vorgekommen sei, so steht es mit dem Imperativ ovvec bei Pindar
noch sehr viel schlimmer,—er ist schon bei Homer belegt, und die
Behauptung, er erscheine bei Pindar zum ersten Mal in neuer Bedeutung,
ist natiirlich noch verwegener. Zu rechtfertigen ist solches Verfahren nur
1) mit einer Frage: Verzichten wir besser ganz darauf, das Auftauchen
von “Neuem” zu beobachten?—und 2) mit einer Feststellung: je mehr
dieser Art man behauptet, desto mehr setzt man sich der Gefahr aus,
widerlegt zu werden; denn jede Behauptung, dies oder das ist hier neu,
stellt exakt etwas fest und jeweils eine einzige Belegstelle kann es widerle-
gen,—und wer sich solchen Gefahren aussetzt; ist verpflichtet, diese Ge-
fahren, so weit er kann, durch immer neue Beobachtungen zu erhéhen,
—zugleich aber erreicht das dann aber auch, daB sich solche Beobacht-
ungen zusammenschlieBen zu einem einheitlichen Bild geistiger Entwickl-
ung.



	0000
	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007

