E. MOUTSOPOULOS

AUX ORIGINES
DE LA RECEPTION DE KANT
EN GRECE

Ce n’est certes pas sans raison que I’on met souvent ’accent sur les
rapports privilégiés ayant existé a partir du milieu du XVIITe siécle entre
Pintelligentsia grecque et le monde intellectuel de France et des pays
francophones en général’. On ne peut cependant négliger de tenir campte
de ’épiphénomene des relations intellectuelles des Hellénes avec le monde
germanique & la méme époque, et qui recouvre des rapports économiques
et commerciaux trés intenses, par voie terrestre directement vers Vienne
et ’Europe centrale, et par voie maritime en pasant par le port de Trieste.
On congoit dés lors que les mouvements philosophiques, du moins les
plus importants, qui se sont manifestés en Allemagne a cette époque
aient di atteindre la Gréce sur-le-champ ou bien par quelque détour. Il
en fut ainsi du kantisme, par exemple, comme plus tard de I’hégélianisme.

Le premier penseur frec & s’étre laissé influencer par le kantisme fut
Athanase Psalidas, qui voyagea en Russie avant d’étudier la philosophie
a Vienne ou il publia en 1791 un ouvrage en grec sur Le ¢rai bonheur ou
le fondement de toute religion. Les seul titre de ce livre laisse entendre
que auteur s’est inspiré tout & la fois des Prolégoménes (1783), de la
Métaphysique des meeurs (1785)2 et de la Critique de la raison pratigue
(1788). On se rend compte aisément de la tendance «idéaliste» et «spiri-
tualiste» de Psalidas en se référant ne serait-ce qu’au titre de son autre
ouvrage, contemporain, également en grec, Manuel contre’envie et contre
la logique d’Eugéne Boulgarts, situé & mi-chemin entre 1a diatribe et le

1. CI. E. Moutsopoulos, «Le siécle des lumiéres et la pensée grecquer, Diotima,
28,2000, pp. 154-158.

2. CGf. Idem, «Metaphysique de mceurs et éthique kantienne», Droit et vertu
chez Kant, Actes du IIle Congrés de la Soc. Internat. d’Etudes Kantiennes de Langue
Frangaise, Athénes, Soc. Hellénique d’Etudes Philos., 1997, pp. 1-2.



22 E. Moutsopoulos

pamphlet: offensive injuste s’il en fut, dans la mesure ou Boulgaris, éléve
de Christian Wolff a Leipzig, puis évéque de Cherson en Crimée, avait
été I’auteur d’une Logique (1766) qui ne reflétait aucune tendance «ma-
térialiste.

La philosophie kantienne eut comme véhicule favori de son expansion
en Gréce les écrits de Constantin Coumas, notamment son Traité de phi-
losophie (en gree, quatre volumes, Vienne, 1819) et sa traduction de 'ouv-
rage de Wilhelm Gottlieb Tennemann, Grundriff der Geschichie der
Philosophie (Leipzig, 1812), parue, elle, a Vienne en 1818. Le succes
extraordinaire dont cette traduction a pu jouir parmi les érudits grecs
de I’époque est sans nul doute & I'origine de la diffusion du kantisme en
Gréce parallélement aux pages que Coumas consacre a celui-ci dans son
Traité; tant et si bien qu’en parlant des origines de la réception de Kant.
en Gréce il suffit amplement de se limiter aux appréciations de Coumas,

Tennemann, on le sait, fut anti-kantien au départ3. Ce n’est que
lentement qu’il se convertit, pour ainsi dire, au kantisme, moyennant son
intérét tardif pour la philosophie de son temps. Son Grundriff connut
un succes foundroyant et fut amplement traduit. En France, ce fut Victor
Cousin qui en réalisa la traduction*. Son éleve, Pétros Brailas-Arménis
le plus éminent philosophe grec du XIX® siecle®, en a profité autant que
de celle de Coumas®. Cen’est qu’a partir de 1876 que fut publié en Grece le
premier volume, sur six, d’une histoire de la philosophie digne du nom,
par Nicolas Cotzias, ou le revirement de Tennemann est diiment com-
menté et interprété: revirement aux termes duquel Iimportance de
Kant pour Phistoire de la pensée philosophique est comparable & celle
de Socrate: «Une réforme de la philosophie s’avérait nécessaire; elle fut
réalisée un philosophe de premier ordre, depuis longtemps préparé &
Paméliorer de fagon essentielle... Kant fut un second Socrate qui non par
la saine raison humaine, mais par une méthode critique nouvelle con-
duisant & la connaissance des forces et faiblesses de la pensée raviva ey
guida Desprit de recherche et porta la raison sur la chemin de la scien-

3. Cf. W. G. Tennemann, De questione metaphysica, 1éna, 1788.

&. Sous le titre de Manuel de Ihistoire de la philosophie, Paris, 1829.

5. Cf. B. Moutsopoulos, Le probléme du beaw ches Pétros Vrailas-Arménts, Aix-
en-Provence, Ophrys, 1960; Idem, Péiros Vrailas-Arménis, New York, Twayne, 1974.

6. Brailas-Arménis, Ocupres philosophiques, Corpus Philosophorum Graecorum
Recentiorum (CPGR), sous la dir. de E. Moutsopoulos, t. 1, Thessalonique, 1969,
pp- 85-117 et t. 7, Athenes, 1998, pp. 61-85 et 158-186.



(s
E)

La reception de Kant en Gréce

cen”. Et Coumas de faire écho & ce jugement en comparant Kant &
Platon et & Aristote: «Kant suivit directement ces hommes admirables,
Iui qui deux mille deux cents ans plus tard glorifia la nation allemande»®.

De telles appréciations émises d’emplée, ne peuvent que percuter
Pesprit du lecteur. Il est a noter qu’en tout cas cette approche de Kant,
apparemment tardive, vint, en fait, & Iinstant propice pour la diffusion
du kantisme en Gréce, car, entre-temps, divers jugements, positifs autant
que négatits, avaient vu le jour du moins dans le domaine germanophone,
dont évidemment Tennemann tint compte dans le Grundrif®, et qui non
seulement avaient déja pu contribuer & établir son évaluation du kan-
tisme, mais encore, une fois acheminés & travers la traduction et le traité
de Coumas en pays grec, suffirent & conférer a cette évaluation le poids
d’une expertise issue d’une longue enquéte, et méme un aspect de ma-
turité, qui la rendit inattaquable. On est ainsi en droit d’affirmer que le
retard avec lequel le kantisme fut connu en Gréce, retard concevable en
raison des conditions culturelles et sociales d’alors, semble avoir été pro-
fitable a la formation d’une vision plus mire et plus compléte de sa com-
plexité. On a méme le sentiment que cette image en clairobscur fut con-
forme a ’essence méme du caractére critique du kantisme, autant que
de la dualité «réalisme-idéalisme» qu’il impliquait®.

Ce que Coumas considére comme ’apport le plus substantiel du
Kantisme ce sont d’une part la méthode dite critique; d’autre part la
théorie de la synthése transcendantale et eufin I’existence de la loi mo-
rale exprimée sous forme d’impératif catégorique*. Pour ce qui est de la
méthode, il va de soi que le kantisme ne saurait étre réductible a la seule
méthode critique, et inversement!2. Cependant,la philosophie critique
est, d’aprés Coumas, la seule philosophie acceptable dans la mesure ou

7. Cf. Grundrif der Geschichte der Philosophie fiir den akademischen Unterricht,
lere éd., 1812; 2e éd. 1916, III, ITT, «De Kant & nos jours. Philosophie critique», 1ére
éd. gr., Vienne, 1818; 2e éd. gr., par L. Bénakis, Préface de J.Théodorakopoulos,
Annexe: «Constantin M. Coumas, philosophe», par Roxane Argyropoulos, Athenes,
Acad. d’Athenes, 1973, §§370-379, pp. 187-194, notamment init., p. 187 (nous tradui-
sons).

8. Traité de philosophie, t. 1, XVIIL. Coumas fut un grand connaisseur et ad-
mirateur de la culture allemande; cf. R. Argyropoulos, Annexe 2 la 2e éd. de la trad.
du Grundrif, p. 237 et la n. 45.

9. Cf. ibid., notamment §§377-379, pp. 192-194.

10. Cf. infra, et la n. 20.

11. Gf. R. Argyropoulos, op. cit., p. 233 etlan. 27.

12. Gf. Hermes Erudit, (Trieste) 1818, p. 493, ou Coumas expose ses vues.



24 E. Moutsopoulos

elle cherche a déterminer les limites de la connaissance!?; et sa méthodel4
est, elle, supérieure aux méthodes respectives du dogmatisme et du sce-
pticisme?s, dont elle se distinguerait radicalement: «elle partage avec le
dogmatisme la propriété de procéder a partir de principes, bien que non
arbitaires ou transcendants; et avecle pyrhonisme, (le fait) qu’en doutant
elle soumet toute vérité a une épreuve rigoureuse, non pour la rejeter
toutefois, mais pour la distinguer du mensonge»'®. Quant & la synthése
transcendantale, Coumas se réclame de la terminologie kantienne établie
par Wilhelm Traugott Krug'?, d’apres laquelle elle serait le traitement
de la connaissance humaine, processus synthétique par excellence que
Kant aurait étudié dans sa premiére Crifique par référence aux formes
a priort a I’aide desquelles I’entendement ordonnerait les notions con-
formément aux catégories, avant d’aboutir a la formation d’idées'®. Dans
la méme perspective Coumas se refuse & admettre toute insinuation
faisant de Kant un sceptique, voire un idéaliste pur, et par conséquent
le taxe plutot de pragmatisme (avant la lettre)'®; «Kant (entre autres) a
admis la synthése de la chose et de la pensée, bien que plusieurs I’aient
plutét considéré comme tendant au scepticisme. D’un bout a ’autre, la
Critique de la ratson (sic) suppose une chose ou objet différant de la
pensée ou du sujet, et nie connaissance d’aprés ses seules propriétés in-
dépendantes du sujet en question; elle témoigue méme d’un effort de
prouver I’existence du monde sensible contre le doute cartésien. Kant a

13. Cf. Traité. t. 1, XLI.

14. Pour la définition de cette méthode par Kant lui-méme, cf. R. Eisler, Kant-
Leaxikon, Hildesheim, 1969, p. 322: «Die Methode des kritischen Philosophierens
besteht darin das Verfahren der Vernuuft selbst zu untersuchen, das gesamte mens-
chlich Erkenntnisvermégen zu zergliedern und zu priifen, wie weit die Grenzen
desselben wohl gehen mégen». Cf. R. Argyropoulos, op. cit., p. 233 et lan. 1.

15. Coumas se réfere au scepticisme en le qualifiant de pyrronisme (cf.bid., p.
234), selon la tradition classique qui remonte & la renaissance. Cf. K. Christodoulou,
La contribution de la pensée classique, notamment du stoicisme, & la formation de la
dialectique apologetique de Pascal, Athénes, Ed. de I'Université (Bibliotheque Sari-
polos), 1974. Cf. B. Moutsopoulos, «La dimension morale du pyrrhonisme chez Mon-
taigne», Montaigne et la Gréce, Paris, aux Amateurs de Livres, 1990, pp. 123-128.

16. Traité, t. 1, p. 195. Cf. R. Argyropoulos, op. cit., p. 234.

17. Auteur d’une Nouselle critique de la raison pure et d’unSystémede logique,
ami de Coumas qui lui a dédicacéle t. 3 de son Traité (1819). Gf. R. Argyropoulos,
op. cit., p. 231 et lan. 23.

18. Cf. ibid., p. 233, n. 27.

19. Cf. tbid.



La reception de Kant en Gréce 25

beau qualifier son systéme d’idéalisme transcendantal ou critique; il
le congoit comme tel cependant uniquement sous I’aspect de la forme,
non de la matiére, et par conséquent ne doute jamais de I’existence des
choses»?°.

On pourrait disserter a plaisir non seulement sur les vues de Coumas
relatives & la question de limpératif catégorique, mais encore sur la
maniére dont il envisage la philosophie de Kant dans son ensemble avaunt
dela présenter a ses contemporains. Ilreste que ¢’est a lui que le kantisme
doit d’avoir 666 introduit en Gréce. Certes I'initiateur n’a-t-il pas essaye
de traduire ne serait-ce que les ceuvres les plus significatives du philoso-
phe dans la langue de ses compatriotes?!; il en présenta néanmoins I'es-
sentiel a un public de lecteurs avides et, de plus, fut le premier a se préoc-
cuper de la traduction, en grec, des termes principaux introduits par une
nouvelle philosophie, au demeurant extrémement difficile d’acces. Désor-
mais, les nombreux penseurs gress & qui les langues étrangeres étaient
familliéres purent étudier les cuvres de Kant dans I’original ou en tra-
duction. Les débuts de la réception de Kant en Gréce remontent par
conséquent et en substance & Dinitiative de Coumas, qui permit & cet
égard a lintiligentsia grecque de se mettre au pas de la pensée occiden-
tale a la veille de la guerre d’indépendance??.

20. Cf. Hermes Erudit, 1818, p. 493; cité ibit.

21 Ce n’est qu’au début du vingtieme sicle qu’Alexandre Pallis tentera de
traduire en grec la premiére partie de la Critique de la raison pure.

22. Cf. ibid., p. 242.



	0001
	0002
	0003
	0004
	0005

