ERICH BURCK
Kadnyntod tiis »Aacowxiis giholoylag
ty 1@ Mavemotnuie ol Kiéhov

VOM SINN DES OTIUM IM ALTEN ROM*

Rector magnifice,
Decane illustrissime,
Collegae doctissimi,
Auditores honestissimi,

Quotiescumque ex septentrionibus patriae meae in Graeciam pro-
fectus urbem vestram celeberrimam ingressus eram, non modo caelum,
aéra, regiones plane permutatas perspiciebam, sed etiam ego ipse in
aliam naturam conversus mihi videbar. Nam vestrae praeclarae Athe-
nae, ut illud Ciceronianum ex prooemio libri secundi de legibus com-
positi afferam, non tam operibus magnificis exquisitisque antiquorum
artibus delectant quam recordatione summorum virorum, ubi quisque
habitare, ubi sedere, ubi disputare sit solitus. Ita fit, ut meus mihi
animus, cum sancta loca, monumenta museaque huius urbis contem-
plor, ingenti admiratione et veneratione imbuatur et, ut ita dicam,
templis et domiciliis antiquorum perlustratis quasi antiquior fiat.

Attamen haud nescio has pretiosas reliquias, quae quidem etiam
ad litteras Graecas intelligendas et explicandas tantum afferant et
mehercule omnibus amatoribus antiquitatum Graecarum carissimae
sint, neque ex hodierno statu et vita huius urbis excidi neque sine cura
et studiis professorum vestrorum egregiorum necnon summorum magi-
stratuum indagari et conservari posse. Ideo nos omnes, qui litteras,
historiam, culturam antiquorum Graecorum colere et docere nobis pro-
posuimus, etiam atque etiam magnam debemus gratiam omnibus col-
legis vestrae amplissimae Universitatis, quod non solum custodes et
cultores thesauri et hereditatis antiquae officiis propriis optime fun-
guntur, sed etiam viros doctos totius mundi huius patrimonii prorsus
participes fieri sinunt. :

Qua familiaritate et comitate intimus quoque convictus humanus
et firmus consensus docendi et iudicandi inter professores et studiosos

* *Ouikia xata v Gvaydeevaiv Tov elg initipov di1ddxtoga v 3nv "Amgikiov
1963 év tij peydhp aibovop t@v Tedetdv TOU Ilavemotnuiov "Adnvav.



EricH Burck: Vom Sinn des Otium im alten Rom 549

philologiae, historiae, archaeologiae classicae Universitatis Kapodi-
striacae et Christianae Albertinae Chiloniensis exortus est, quo mutuae
litterae et studia doctrinae singulis annis valde fovebantur atque in
maius provehebantur. Huius societatis et fidei alternae testimonio
vester ordo amplissimus professorum philosophiae ex tanto numero
collegarum nimia magnanimitate et benignitate nos duos Chilonienses
elegit dignosque censuit, quibus iura et privilegia doctoris philoso-
phiae honoris causa huius Universitatis tribuerentur.

Quo eximio honore uno consensu decreto, quo vix ullus maior
inter eruditos cogitari potest, me intimo corde et animo commotum et
permagna gratia affectum esse libere et pietatis plenus confiteor. Beni-
gnae autem salutationis verba, quae professor mihi carissimus Kon-
stantin Vourveris tanta urbanitate et liberalitate vestro et suo ipsius
nomine dixit, eadem mente atque eadem amicitia et fide reddo et vos
omnes optime valere et salvos firmari concupisco.

Credite, collegae venerabiles, haec tanta ornamenta mihi tam
honeste tradita eo magis a me aestimari, quod in ea ipsa urbe mihi
mandantur, in qua quasi incunabula disciplinae nostrae stetisse et ex
qua fontem perennem artis et litterarum per saecula ad omnes nationes
fluxisse scimus. Ut enim tritum illud proverbium omnes vias Romam
ducere aliquid habet veri, ita eandem sententiam, quatenus ad scien-
tiam et artes ingenuas pertinet, sic corrigendam esse puto, ut omnes
viae viros doctos Athenas ferant, quia nullo alio loco nisi hac in urbe
primordia et fundamenta omnium disciplinarum et artium liberalium
ab Graecis poetis, philosophis, medicis, artificibus, scriptoribus omnis
generis posita sunt. Equidem mihi conscius sum — et id plane fateor
interpres litterarum et historiae Romanorum — omnia studia humani-
ora Athenis nata et ratione quadam exculta primum ad Romanos,
deinde ad omnes populos maris Interni, tum in Galliam et Germaniam
denique per totam Europam translata esse.

Propterea mihi non alienum videtur his scholis sollemnibus lauda-
tionum et gratiarum causa, quas hic et nunc toto pectore agere mihi
cordi est, perpauca — atque ea lingua quidem Germanica — de quodam
modo vitam agendi exponere, quem Graeci ut multas alias certas rati-
ones vivendi mpd7ot eipetai praeter omnes alios populos egerunt, expo-
litis argumentis probaverunt Romanisque tradiderunt, scilicet =7 oyo-
My xal wadudy, quod Romani otium dicere assueverunt.

Die Romer der Friihzeit haben vornehmlich als Bauern, Soldaten
und Politiker die Grundlagen ihrer Familien und ihres Gemeinwesens



550 EricHE Burck : Vom Siaun des Otium im alten Rom

gesichert. Thr Pflichtenkreis und ihre geistige Welt waren — woriiber
noch Horaz in seiner Ars poetica klagt — ungemein niichtern, voll
harter Arbeit und ganz auf den praktischen Nutzen ausgerichtet. Die
spirlichen arbeitsfreien Tage dienten, soweit sie nicht durch religids-
kultische Verpflichtungen gefiillt waren, der Entspannung der korper-
lichen und geistigen Krifte und der Planung fiir die neuen bevorste-
henden Aufgaben. Fiir eine besinnliche, zweckfreie MuBe, die dem
Menschen erlaubt, einmal das zu tun, wozu er aus personlicher Nei-
gung oder Neugier L,ust hat, oder die gar einer « hoheren» geistigen
oder kiinstlerischen Titigkeit dienen will, die man um ihrer selbst
willen zur persénlichen Freude und Bereicherung betreibt, war bei der
Fiille der dringenden Pflichten kaum Zeit und Kraft {ibrig. Sowohl
Catos Biichlein iiber den I.andbau, die ilteste uns erhaltene rémische
Prosaschrift, wie auch Vergils Georgika zeichnen — unbeschadet der
verschiedenartigen Voraussetzungen und Ziele der beiden Werke — das
Leben der Bauern als eine unablissige Kette nicht abreissender Arbei-
ten, die selbst im Winter oder an den religiosen Festtagen kaum eine
Unterbrechung erfahren durften.

Solange die Romer keine eigene Literatur hatten, waren sie fiir
eine literarische MuBestunde auf die Werke griechischer Schriftsteller
und Dichter angewiesen, die selbstverstindlich nur den gebildeten
Kreisen zuginglich waren. Aber eine solche Beschiftigung betrieb
man gewissermafBen nur verstohlen und heimlich, wie wir es z.B. vom
alten Cato wissen, der sich ja bekanntlich in der Offentlichkeit als
ausgesprochener Griechenverichter und als Gegner aller Philhellenen
auffiihrte. Selbst Cicero tarnte ja noch in vielen seiner politischen Re-
den seine umfassende Kenntnis der griechischen Kultur und seine
Freude an griechischen Kunstwerken mit angeblichem Unverstandnis
und mangelndem Kunstverstand. Als Rom aber im zweiten Jahrhun-
dert v. Chr. eine eigene Dichtung, eine nationalbewusste Geschichts-
schreibung und die ersten wissenschaftlichen Biicher erhielt, wandelte
sich sowohl das Verhiltnis zu den Griechen wie auch die Gestaltung
der MuBe, des von den Staatsaufgaben und Berufsverpflichtungen freien
Otiums, In der Person des jiingeren Scipio und im Kreise seiner
Freunde, der ja sowohl Griechen wie rémische Adlige umfasste, beo-
bachten wir, wie eine ganz neue Form der Freizeitgestaltung sich in
Rom einbiirgerte, Der wiirdevolle Ernst und das gemessene Auftreten
der Senatoren machten bei Spaziergingen in der freien Landschaft und
beim sportlichen Spiel einer gelosten und heiteren Lebensform Platz,
und die gewichtigen politischen Beratungen wichen ungezwungenen




EricH Burck : Vom Sinn des Otium im alten Rom 551

Gesprichen iiber allerlei literarische oder philosophische Fragen. Ge-
legentlich versuchten sich sogar einzelne Méinner der gehobenen
Stinde in Anlehnung an griechische Vorbilder im Schmieden eigener
Verse zur literarischen Kurzweil und zur gesellschaftlichen Belebung.
SchlieBlich haben sogar verschiedene Personlichkeiten, namentlich
wenn sie politische Schwierigkeiten gehabt hatten, wie etwa Rutilius
Rufus oder Sallust, der Aufzeichnung ihrer politischen Erfahrungen
oder historischen Studien den Vorzug vor der Tétigkeit im Senat oder
auf dem Forum gegeben. Dabei entwickelte sich auch eine zunehmende
Reflexion {iber die angemessene Form des Otiums, wobei selbstver-
standlich literarische Anregungen durch die Griechen sich mit person-
lichen Uberlegungen aufs engste verwoben. Die reifsten Ergebnisse
dieses Nachdenkens iiber die Aufgaben und den Sinn eines erfiillten
Otiums finden wir bei zwei Personlichkeiten, die am stdrksten von
griechischen Gedanken bewegt waren und doch zugleich zu den groBen
Représentanten des romischen Geisteslebens und Schrifttums gehoren :
bei Cicero und bei Horaz.

Cicero, dessen GroBvater noch im Geist des alten Cato behauptet
hatte, daB ein Rémer um so weniger tauge, je besser er die Griechen
kenne, hat schon mit 37 Jahren beim Erwerb und Ausbau seines T'us-
culums fiir die Moglichkeit eines ldndlichen Otiums mit einer guten
griechischen Bibliothek und mit schénen Kunstwerken gesorgt. Fiir
ihn ist die Zeit der MuBe und der Einsamkeit, die nach seinem eige-
nen Urteil den meisten Menschen nur I,angeweile und VerdruB bringe,
von frithesten Jahren an fruchtbar geworden. Er versteht unter Otium
zundchst die freie Zeit, die einem Rémer nach AbschluB seiner politi-
schen Laufbahn am Lebensende zufillt. Eine vorbildliche Lebensform
dieser Greisenjahre hat er uns in der Gestalt des durch griechische
philosophische Gedanken verklirten Cato maior vor Augen gestellt.
Dieser weist {iberlegen die Vorwiirfe zuriick, daB der Mensch im Alter
der Vergniigungen entbehre, der kérperlichen Schwiche und der
Todesfurcht erliege und zu keiner Leistung fiir den Staat und die
Gemeinschaft mehr fihig sei. Er zeigt, daB im Gegenteil die Reife
des Alters, die lange Lebenserfahrung und die Unerschrockenheit vor
dem Tode dieser Lebensstufe ihren besonderen Wert und ihre eigenen
Freuden geben.

Eine zweite Art des Otiums sieht Cicero in den von politischen
Aufgaben freien religiésen und staatlichen Feiertagen. An solchen
Festen kénnen die rémischen Politiker sich in Gegenwart begabter
junger Leute, die von den erfahrenen Staatsminnern lernen wollen,



552 Ertce Burck : Vom Sinn des Otium im alten Rom

auf einem ihrer Landgiiter zu einem lockeren Gesprich zusammenfin-
den. Hier sollen sie iiber die erforderliche Bildung fiir einen kom-
menden Staatsmann, iiber die Entwicklung und rechte Ordnung des
romischen Staates und {iber den idealen Staatslenker diskutieren.
Diese staatsphilosophischen Kernfragen stellen in der Art ihrer Pro-
blematik und ihrer Losungsversuche eine fiir Rom neuartige innige
Verschmelzung von griechischen Staatstheorien und rémischen poli-
tischen Erfahrungen und Zielsetzungen dar. Hier legt Cicero als
Frucht seines eigenen Otiums die Uberzeugung dar, da8 der rémische
Staat der republikanischen Bliitezeit die ideale Vereinigung der von
den Griechen beispielhaft beschriebenen monarchischen, aristokrati-
schen und demokratischen Regierungsformen dargestellt habe und daB
er deswegen wieder auf der Grundlage der Gerechtigkeit zu neuem
Leben erweckt werden miisse. Fiir die Staatslenker aber fordert er
einen neuen Bildungsweg, der nicht nur fiir die Jugend, sondern fiir
das ganze Leben des Politikers philosophisch - historische und juristi-
sche Studien mit rhetorischer Schulung und planmiBig gesteigerten
Redetibungen verbinden will. So hat Cicero selbst sein eigenes Ieben
gestaltet und die Theorie mit der Praxis wechseln lassen. Die Zeit der
privaten MuBe sollte dem Nachdenken iiber die Grundlagen des rich-
tigen Handelns fiir die Gemeinschaft und iber die Erziehung der Ju-
gend fiir eine bessere Gestaltung des rémischen Staatslebens dienen.

Noch tiefer greift eine dritte Form des Otiums auf griechisches
Denken zuriick, die sich Cicero erst in seinen letzten I,ebensjahren
nach dem Tode seiner iiber alles geliebten Tochter Tullia in ihrer
ganzen T'iefe erschlossen hat. Damals hat er in griechischen Trost-
schriften eine Linderung seiner T'rauer gefunden und hat zur Uber-
windung seines Schmerzes die groBe Aufgabe in Angriff genommen, die
Hauptsachgebiete der griechischen Philosophie in ihrer Bearbeitung
durch die wichtigsten hellenistischen Philosophenschulen ins Lateini-
sche zu {ibertragen. Hiermit wollte er seinen Landsleuten durch die
ethischen und religisen Erorterungen der griechischen Philosophen,
besonders der jiingeren Stoiker und Akademiker, die erforderlichen
Kategorien fiir eine richtige Staatsgestaltung und Lebensfithrung an
die Hand geben. Wenn auch hier weitgehend die Ausrichtung auf das
praktische Handeln des einzelnen Menschen in seine Gemeinwesen
das letzte Ziel Ciceros bleibt, so ist ihm doch in der Beschaftigung
mit den allgemeinen ethischen und religiésen Problemen in ganz neuer
Weise der Sinn und Wert eines von officia publica freien floc Ocwonri-
»0¢ aufgegangen. Sowohl in seinem Protreptikos zur Philosophie wie




ErIcH Burck : Vom Sinn des Otium im alten Rom 553

in den Biichern iiber das hochste sittliche Gut und tiber die Natur der
Gotter bekennt er, daB die Philosophie und Wissenschaft, denen er
frither nur eine dienende Funktion hatte einrdumen wollen, ihren
vollen Eigenwert haben. Insbesondere riicken die Betrachtung und das
Studium des Sternhimmels und des Weltalls als Zeugnisse der Grund-
lagen der Natur und der in ihr herrschenden gottlichen Weltordnung
den Menschen in einen {iberstaatlichen, allgemein menschlichen Zu-
sammenhang ein, dessen Erforschung und Pflege zu den hochsten
Aufgaben des Menschen z4hlt. Auch auf diesem Wege kann der Mensch
zur sittlichen Vollkommenheit und Gliickseligkeit kommen und zu-
gleich durch die Ausstrahlung seiner gefestigten Haltung oder durch
gelegentliche praktische ILeistungen auf Grund seiner Sachkenntnis
einen forderlichen Beitrag fiir die Gemeinschaft leisten.

SchlieBlich beobachten wir einen vierten Aspekt in der bekannten
Formel Ciceros vom otium cum dignitate. Diese etwas schillernde
Verbindung ist in der modernen Umgangssprache trivialisiert worden
und wird heute fast ausnahmslos im Sinne eines gesegneten, wohl
angesehenen Ruhestandes nach langen Jahren einer angestrengten,
meist 6ffentlichen Tétigkeit gebraucht. Diese Verwendung kommt der
von uns eingangs skizzierten Bedeutung von otium im Sinne des Ci-
ceronischen Cato Maior nahe. Aber in Ciceros Reden bezeichnet otium
in dieser Verbindung die &ffentliche Ruhe und Sicherheit, das unge-
storte, allgemeine Wohl und titige Einvernehmen der Behorden und
Biirgerschaft. Im Rahmen einer solchen Atmosphire der friedvollen
Eintracht und Zusammenarbeit sieht Cicero seine eigene, so hiufig
umstrittene und leidenschaftich angegriffene politische Position als
gesichert an and dariiber hinaus die gesellschaftliche Geltung des
einzelnen in politischer Verantwortung stehenden Biirgers, die dignitas
der Nobilitdtsvertreter, als anerkannt und gewahrt. Cicero will durch
die Eintracht aller Stinde und durch das friedliche Zusammenwirken
aller gutgesinnten Biirger die bestehende Staatsordnung, die er im
Kampf gegen Catilina erfolgreich verteidigt hatte, auch fiir die Zukunft
gerettet wissen. So wird fiir ihn die Formel vom otium cum dignitate
eine politische Parole, die zugleich den Kern seiner Staatsauffassung
und der in seiner Schrift « Vom Staate» entwickelten Staatstheorie
enthilt. Das Geltungsstreben des einzelnen Politikers soll das allge-
meine otium nicht antasten oder verletzen, aber umgekehrt soll der
Wunsch nach dem GenuB eines privaten otiums nicht der Sicherung
der staatlichen Institutionen und Werte, zu deren Erhaltung jeder
rechtschaffene Biirger verpflichtet ist, im Wege stehen,



554 EricH Burck : Vom Sinn des Otium im alten Rom

Diese politische Bedeutung des Otiums, und zwar sowohl im
Sinne der Sicherung vor Krieg und 4uBeren Feinden als auch im
Sinne der inneren Eintracht, spielt auch in der augusteischen Dichtung
eine zentrale Rolle. Beim jungen Vergil agieren und singen die Hirten
seiner frithen Eklogen in der friedvollen Stille einer ertriumten Ideal-
landschaft von Arkadien oder Sicilien. Tibull verwiinscht den Krieg
und flucht dem Erfinder der Kriegswaffen : er will mit Delia das gere-
gelte Leben und die Stille eines biuerlichen Besitzes genieBen. Pro-
perz vollends 148t ohne innere Teilnahme die Truppen des Princeps
nach dem Osten ziehen, freut sich inzwischen der Gemeinschaft mit
der Geliebten und will sich darauf beschrinken, Beifall zu klatschen,
wenn der Sieg errungen ist und der Triumph gefeiert wird. Auch
Horaz setzt -in einer seiner frithesten Epoden mit dem eindringlichen
Bild einer friedensreichen Natur —und Menschenschilderung in den
Ziigen des goldenen Zeitalters ein — freilich auf einer utopischen Insel,
fern von Rom in der Weite des westlichen Oceans. Von da an hat der
Gedanke an ein allseits begliickendes Otium den Horaz nicht wieder
verlassen, so sehr diese Vorstellung auch in einzelnen Jahren durch
die Kriegsnote der Zeit zuriickgedringt wurde, bis der Dichter in den
Segnungen der Pax Augusta dieses immer wieder festgehaltene Ideal
verwirklicht fand und in den durchseelten Bildern des romischen Le-
bens der letzten Oden IV 5 und IV 15 ins Wort hob.

Wie hier so hat natiirlich auch sonst Horaz alles, was er unter
einem erfiillten Otium verstand und was Cicero in theoretischen Eror-
terungen entwickelt oder in politischen Schlagworten zusammenge-
dréngt hatte, in dichterisch gestalteten Bildern, Scenen und Symbolen
vor uns hingestellt. Aber von seinem dichterischen Werk kann man
ebenso wie von den rhetorischen und philosophischen Schriften Cice-
ros unschwer seine Meinung vom Sinn und den Aufgaben eines rich-
tigen Otiums ablesen.

In den Satiren gibt er nur umriBhaft anhand seines eigenen Ta-
geslaufs einen fliichtigen Einblick in seine MuBestunden. Was ihm
seine Verpflichtungen als scriba quaestorius und was ihm wor allem
der Umgang mit Maecenas an freier Zeit lassen, bleibt dem Studium
griechischer Biicher, der kritischen Beobachtung seiner Umwelt und
natiirlich seiner Dichtkunst vorbehalten. In Anlehnung an die leicht
faBlichen Erziehungsgrundsitze seines Vaters, der mit personellen
Leitbildern arbeitete, entfaltet er gegeniiber den von Ehrgeiz, Luxus-
streben und Geldgier gehetzten Minnern des &ffentlichen Lebens und
gegeniiber den falschen Weisheitslehrern in leicht ironischer Férbung




EricH Burck : Vom Sinn des Otium im alten Rom 555

die Méglichkeiten zur Gewinnung neuer ethischer Normen und neuer
dichterischer MaBstibe. Beide werden instinktiv von dem Grundsatz
dessen bestimmt, was dem einzelnen Menschen nach seinen Anlagen
und seiner Stellung in der Gemeinschaft angemessen und schicklich
ist. Auf seinem von Maecenas geschenkten Landgut Sabinum findet er
bei einfacher, frugaler Kost im unkomplizierten Gesprach mit seinen
Nachbarn und beim Studium griechischer Biicher in einer Art Ferien-
Otium treffsichere Fabeln, Anekdoten und dichterische Situationen,
die der Illustration einer im Einklang mit der menschlichen Natur
stehenden Lebensfithrung dienen.

Aus diesen tastenden Versuchen entspringt sehr bald eine philo-
sophische Vertiefung seines Otium - Begriffs in den Oden. Dabei wendet
sich Horaz entsprechend der hoheren literarischen Gattung mit seinen
ethischen Einsichten und Geboten warnend und fordernd ebensosehr
an den einzelnen Menschen wie an eine breitere Offentlichkeit. In
der bekannten Ode Otium divos rogat in patenti... geht er von der
Sehnsucht der Menschen nach Ruhe und Frieden in den Situationen
drohender Gefahren und Kriege aus, um dann die seelische GefaBtheit
und Selbstsicherheit im Sinne der epikureischen dragaéle zu preisen.
Dabei fehlt auch hier nicht die ganz personliche Note, wenn er am
SchluB das Gliick hervorhebt, das ihm die Distanz zu der richtungslos
hin-und herschwankenden Volksmenge, die Vertrautheit mit der
erlesenen Dichtung der Griechen und sein kleines Landgut bereiten.
Dieses Sabiner Gut erscheint immer mehr als Sitz reiner Gesittung
und eines gétternahen Daseins, das zur idealen Pflegstitte musischen
Geistes erhoben wird. Horaz fiihlt sich als Dichter im Schutz dersel-
ben geistig-musischen Michte, die seit dem Sieg der olympischen
Géotter iiber die Titanen und Giganten die Ordnung des Weltalls
garantieren und unter deren segnende Obhut er auch das Regiment
des Augustus gestellt wissen will. Denn mit der philosophisch - religi-
osen Durchdringung der Odendichtung geht Hand in Hand die Auf-
nahme nationalethischer Themen im Sinne der Erneuerung des Ro-
mertums durch die Reformen des Augustus. So wenig Horaz selbst
aktiven Anteil an dieser neuen Staatsgestaltung nahm, so sehr trug
er doch Ideen dazu bei, ihr den Boden zu bereiten, Die dichterische
Verlebendigung der altrémischen Grundwerte, besonders in den Ré&-
mer - Oden und im Carmen saeculare, sowie die Ablehnung aller
extremen Gesinnungen und Zielsetzungen im personlichen und staat-
lichen Leben vereinen sich in der typisch - griechischen und zugleich
horazischen Forderung nach gwpgoodyy und nach der aurea mediocritas.



556 EricH Burck : Vom Sinn des Otium im alten Rom

Die hierin einbeschlossenen Fragen nach dem Wesen des sittlich
Guten sollten nach dem Willen des Horaz in dem auf die Oden-
dichtung folgenden Otium ihre Lésung finden. Den Niederschlag sei-
ner Suche nach dem verum und decens lesen wir in dem geforderten
Zusammenklang von Freiheit und sittlicher Ordnung im ersten Epi-
stelbuch, wo Horaz aber bereits eine neue Wendung vollzieht. Denn
die strengen MaBstidbe fiir das sittliche Handeln des einzelnen Men-
schen iibertrigt Horaz hier und spiter in der Ars poetica auf das
dichterische Kunstwerk, fiir das er die gleiche Unermiidlichkeit des
Strebens nach Makellosigkeit und Vollendung verlangt wie fiir die
personliche Lebensfiihrung, In der Umgestaltung griechischer Poeti-
ken und aus der eigenen Lebenserfahrung heraus entwirft er ein fiir
Rom vollig neues Bild vom poeta perfectus, das ebenso souverin
gestaltet und tief fundiert ist wie Ciceros Bild vom Wesen des orator
perfectus. Danach ist seine Dichtung verstummt, und Horaz hat die
letzten Jahre seines ILebens philosophischen Betrachtungen und ver-
mutlich auch der Versenkung in den Zauber des Kosmos gewidmet,
wie er dies als Sehnsucht in jungen Jahren ausgesprochen hatte und
wie es auch seinem Freunde Vergil fiir seine Altersjahre vorgeschwebt
hatte.

Wenn wir vergleichend einen Blick auf die Vorstellungen vom
Otium bei Cicero und Horaz werfen, so unterscheiden sich ihre An-
schauungen und Praktiken ebenso tief voneinander wie die Anlagen,
Temperamente und ILebensformen beider Minner., Cicero war ein
Vollblutpolitiker, der nur erzwungenermaBen das Forum und die Curie
verlieB. Horaz hat auf jede offentliche Tétigkeit verzichtet und immer
die Stille des Landlebens gesucht. Cicero hat seine theoretischen
Schriften in drei kurzen Phasen politischer Ohnmacht gleichsam
stoBweiseverfaBt ; Horaz hat in langsamer organischer Entfaltung den
Weg von der Kritik der zeitgendssischen Gesellschaft und Literatur
zu den grundsitzlichen Problemen der Philosophie und des Dichter-
tums gefunden. Ciceros Denken miindet immer wieder in die Forde-
rung staatspolitischer Verantwortung und ‘T'atigkeit ein, wahrend Horaz
diese T'hemen den sittlichen Uberlegungen und Geboten unterordnet,
Fiir Cicero hat das Otium eine zeitlich beschrinkte und dienende
Bildungsfunktion fiir den Staatsmann, Horaz aber sieht im philoso-
phisch erfiillten Blog Bewpnrixos die schonste Moglichkeit zum Erwerb
personlicher virtus und Euddmonie.

Aber beide Manner haben von Jugend auf griechische Philosophie
getrieben und mit Hilfe der von ihr bereitgestellten Grundsitze ihr




ErIcH Burck: Vom Sinn des Otium im alten Rom 575

personliches Handeln und ihre Stellung in der Gemeinschaft mit immer
groBerer BewuBtheit durchleuchtet. Diese Reflexion iiber ihr eigenes
Tun und namentlich diber ihre literarischen Arbeiten hat ihr Otium
erfiillt und unendlich fruchtbar gemacht. Sie haben sich dabei viele
griechische Ideen und kiinstlerische Formen zu eigen gemacht und sie
in groBer Souverinitit der gedanklichen Ausprigung und der forma-
len Gestaltung zu eigenstindigen Kunstwerken umgebildet. Dabei hat
der Begriff des Otiums bei beiden eine in mehreren Punkten iberra-
schend dhnliche Deutung erfahren. Dieses Otium wird im duBerlichen
Sinne als eine geistige und seelische Entspannung von den tibertrage-
nen offentlichen oder privaten Aufgaben betrachtet, die zumeist fern
von der Unruhe der GroBstadt auf dem I,ande verbracht wird und der
Besinnung iiber die persénliche Wirkungswelt dient. Mit zunehmenden
Lebensjahren aber erfihrt dieses Otium eine immer nehr ins Grund-
sitzliche vorstoBende Vertiefung : zuerst gleichsam im Dienste fiir die
Nation als Phase einer philosophischen Grundorientierung des Romers
iber seine Lebensfiihrung und {iber sein Verhéltnis zum Staat, zur
Gesellschaft und zum Gottlichen ; dann im Sinne einer reflektierenden
Klarung beider Mdnner {iber die Grundlagen ihres Schaffens als Dichter
bzw. als Redner und Politiker, und zuletzt in der Forderung der
vernunftgeleiteten, energiegefiillten, zugleich aber auch verehrenden
Betrachtung und Erforschung des’gottlichen Kosmos, wie sie die Grie-
chen als unvergidngliches Erbe den Romern und dem ganzen Abend-
lande geschenkt haben.

ERICH BURCK



	0000
	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009

