ALBIN LESKY
Kabnyntod tic Khaooikilic ®iroroyiag
év 1@ TMavemotnpio tic Biévvng

DER KAMPF UM DIE RECHTSIDEE
IM GRIECHISCHEN DENKEN

Es wire eine verwegene Behauptung zu sagen, die Griechen hitten sich
im inneren Leben ihrer Staaten oder in deren gegenseitigen Beziehungen in
besonderem MaBe als Wahrer der Gerechtigkeit erwiesen. Und doch hat
Goethe keinen griechischeren Satz geschrieben als jenen, der im Schema zur
«Natiirlichen Tochter» steht:

Nach seinem Sinne leben ist gemein,
Der Edle strebt nach Ordnung und Gesetz.

Das groBe Vermichtnis der Hellenen ist nun einmal nicht, wie der Neu-
humanismus glaubte, ein paradigmatisch vorgelebtes Stiick Geschichte, es
ist uns vielmehr in den Ideen gegeben, die durch die geistige Arbeit dieses
Volkes in den Blick der Menschheit gelangten und ihm seitdem nicht mehr
entschwunden sind. Nicht nur daB die Griechen Erkenntnisse von absoluter
Giiltigkeit gewonnen und der Nachwelt als fertiges Gut tbermittelt haben.
Auch das ist ihnen da und dort gelungen, aber es bleibt die Ausnahme. Das
Eigentliche ihrer Leistung ist darin beschlossen, daB sie entscheidende Fragen
menschlicher Existenz nicht allein als solche begriffen, sondern in der ganzen
Weite ihrer Problematik gesehen und zur Diskussion gestellt haben. Man
darf und soll die Ergebnisse griechischen Forschens als Marksteine auf dem
geistigen Wege der Menschheit preisen, Schopfer der abendlidndischen Wissen-
schaft sind sie aber recht eigentlich dadurch geworden, daB sie iiber all diese
Fragen die Debatte eroffneten, ein Gesprich, das seitdem nicht mehr verstumm-
te. Darum kommen wir von ihnen auch nicht los: aus dem einfachen Grunde,
weil ihre Fragen noch immer die unseren sind.

Nirgendwo anders wird dies in solchem MaBe deutlich wie bei dem



Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken 31

Ringen griechischen Denkens um die Idee des Rechtes. So entschlossen,
ja so leidenschaftlich und verbissen ist dieses Ringen gewesen, dal} sich eine
eriechische Geistesgeschichte als Geschichte dieses Kampfes schreiben liefle.
Alle seine Wendungen, die verschiedenen Ansitze und Uberschneidungen
der von ihnen ausgehenden Linien im Rahmen einer Vortragsstunde auch
nur anzudeuten ist unmoglich. Wir missen es machen wie die griechischen
Chorlyriker, wenn sie einen Mythos gréferen Umfanges erzihlen. Sie greifen
aus der Reihe der Geschehnisse einzelne Punkte heraus und stellen sie ins
Licht. Alles, was dazwischenliegt lassen sie im Schatten und deuten es mit
wenigen Worten an. Wir werden fiir viele Abschnitte unseres Themas nicht
einmal dies zu leisten vermogen, hoffen aber durch das Ausgewihlte die Viel-
falt der mit unserem Gegenstande verbundenen Problematik wenigstens teil-
haft sichtbar zu machen.

Nur mit einem Blick konnen wir die Situation unseres Gegenstandes
innerhalb der homerischen Dichtung streifen. In die Mitte tritt der schwierige
Begriff der Themis, ein Wort, das wir mit ‘Satzung” oder ‘Gesetztem’ nur sehr
unvollkommen wiederzugeben vermogen. Uns liegt daran, zwei Dinge fest-
zuhalten, die fiir alles Folgende wichtig sind. Einmal wird es hier, wo wir
am friihesten griechische Rede iiber Dinge des Rechtes héren, sogleich deutlich,
wie alle Teilaspekte dieses Gegenstandes im Rahmen einer grofen, das Ganze
des menschlichen Lebens umfassenden Ordnung gesehen werden. Themistes
konnen Normen sein, die zu einem bestimmten Verhalten, etwa dem Gast-
freund gegeniiber, verpflichten. Wilde wie die Kyklopen kennen derlei nicht.
Themis ist dann auch der einzelne Rechtsspruch, der einen Streitfall ent-
scheidet und so Ordnung stiftet. Das Wort reicht jedoch viel weiter. Themis
— wir durfen vielleicht sagen ‘gesetzt’ ist es, dal man bei Tisch den Géttern
opfert, auch sonst kultische Vorschriften einhilt und den Gastfreund durch
Geschenke ehrt. Themis, «gesetzt» ist es aber auch, daB} der Sohn den heim-
kehrenden Vater liebevoll begriifit oder dafl die Frau nach dem fernen Gatten
weint. Ja, auch die Vereinigung der Geschlechter ist themis, ist ‘gesetzt’, und
am seltsamsten mutet uns eine Stelle im homerischen Apollonhymnos (541) an,
wo es von der Hybris, von dem Frevelmute der Menschen heilt, daB er themis
sei. Man hat sich mit recht gekiinstelten Ableitungen bemiiht, der Bedeutung
des Wortes auf den Grund zu kommen, wird sich aber wohl dabei bescheiden
miissen, es auf eine Ordnung zu beziehen, die zwar nicht als Ganzes in den
Blick gefalit, wohl aber in den verschiedensten Bereichen als vorhanden er-
kannt wird. Es wire verfehlt, hier nach den Begriffen unserer Logik von einer
Abstraktion zu sprechen, die von den einzelnen Phinomenen abgezogen ist.
Das Richtige trifft ein bedeutsames Wort Hermann Frinkels: «Frei von den
Schranken einer systematischen Sonderung und Vereinzelung der Wirklich-



32 Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken

keitsgebiete, wie sie unseren Blick beengen, umgreifen solche archaischen
Konzeptionen ebenso sinnvoll wie kriftig weite Lebensbereiche und zeigen
sie unter einem einheitlichen Aspekt».

Ein zweites scheint uns wichtig. Die adeligen Herren, die basilées, in
deren Hinden die Rechtssprechung lag, haben dieses ihr Amt und mit ihm
auch die Satzungen von dem héchsten der Gétter, von Zeus. Wir mochten
in diesem Zusammenhange nicht allzu viel Gewicht auf die seltsame Stelle
im 19. Gesange der Odyssee legen (178), in der Minos, der Kénig von Knossos,
Gesprichsgenosse des groBen Zeus genannt wird. Da kann Kretisches mit
im Spiele sein. Aber im 9. Gesange der Ilias (98), um nur dies anzufiihren,
spricht Nestor wie von etwas Selbstverstindlichem davon, dafl Zeus dem
Agamemnon Szepter und themistes iiberantwortet hat. Diese sind also gottli-
chen Ursprunges — wie es denn auch im Olymp eine Gottin Themis gibt —
und durch ihre Herkunft der Willkiir entzogen. Das heift, sie sollten es sein,
wenn alles an seinem richtigen Platze stiinde. Aber die Wirklichkeit sah anders
aus. Fine Stelle der Ilias, eine einzige — Nilsson hat sie einen Aufschrei aus
der Tiefe genannt — laBt uns wie im Lichte eines niederfahrenden Blitzes
die Willkiir erkennen, mit der adelige Herren die themistes in ihren Hénden
miBbrauchten, wenn es ihnen gefiel (16, 386). Wie so oft blicken wir durch
einen Vergleich in das Jahrhundert des Dichters. In der Patroklie wird das
Hinstiirmen der troischen Rosse mit einem Unwetter verglichen, das Zeus in
herbstlicher Regenzeit iiber die Menschen schickt, die krummes Recht ges-
prochen und so die Gotter miBachtet haben. Ein neuer Erweis der gottlichen
Legitimation richtiger, gerader Rechtsspriiche. In diesen Versen tritt ein
Gegensatzpaar hervor, mit dem wir uns einen Augenblick beschiftigen wollen,
weil wir so ohne Zwang den Weg zu dem ersten grofen Kiinder der Rechts-
idee, zu Hesiod finden. Die Ménner, die bei Homer das Recht durch krumme
Spriiche schinden, sind adelige Herren, von denen es hei3t, daB sie ihren
Willen ‘bii’, mit Gewalt durchsetzten. Eben durch die ‘bié’ aber haben sie
‘dike’, das Recht, aus dem Gemeinwesen vertrieben. Damit ist das Wort
gefallen, das in den Erga des Hesiod von Askra mit neuer Macht erklingt.
Vielschichtig ist das Werk dieses Mannes, der unter bootischen Bauern lebte,
als einer von ihnen, und doch die Gaben der Musen empfangen hatte und
in der Sprache des Epos bald von den Gottern und bald wieder von Not und
Arbeit des kleinen Mennes erzihlte. Es war eine Zeit, in der die Hand ‘gaben-
gefriBiger’ Konige schwer auf den Bauern Bootiens lag. Tiefer Pessimismus
spricht sich vor allem in der Schilderung der bis zur Zeit des Eisens absteigen-
den Weltalter aus. Aber Zeus hat tiber diese Welt voll Miihe und Kummer ein
Licht gesetzt, das die Menschen bewahren miissen, soll nicht alles zu Grunde
gehen. Horen wir Hesiod selbst (276)



Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im grechischen Denken 33

Zeus hat solchen Brauch gesetzt

Fischen und Tieren des Waldes und den gefiederten Végeln:

Eines den andern zu fressen, da unter ihnen kein Recht ist.

Doch den Menschen gab er das Recht, den hochsten der Werte.

In der dltesten Fabel, die wir aus der griechischen Literatur besitzen,
zeigt uns Hesiod die Widersacherin des Rechtes. Ein Habicht trigt in seinen
Fingen eine Nachtigall durch die Lifte. Hart fahrt er die klagende Sdngerin
an: siehst du nicht, dafl du in der Macht eines Stirkeren bist? Der wird nach
seinem Willen mit dir verfahren, da hilft kein Jammern! Hesiod mag dieses
Habichtswort in seiner Welt nicht selten vernommen haben, aber es vermochte
ihm nicht den tréstenden Glauben zu nehmen, dall letzten Endes doch das
Recht starker bleibt als alle Willkiir. Zwar die Menschen hitten weder die
Macht noch den Willen, es durchzusetzen, aber das Recht kommt aus der
Welt der Gétter und hat von dort die Kraft und die Sendung, an sein Ziel
zu gelangen. Dike kommt nicht nur von den Géttern, sie ist selbst eine Gott-
heit, die unter den Menschen zwar Gewalt leiden kann, die sich aber schlief3-
lich doch in ihrer Macht offenbart. Ohne die Anschaulichkeit des homerischen
Gleichnisses, wohl aber mit einer tiefen Kraft der Uberzeugung erzihlt uns
der Dichter, wie sich der Eid, den die Richter verletzten, auf die Spur des
krummen Rechtsspruches setzt, und wie gewaltiger Lirm entsteht, wenn
bestechliche, gabenhungrige Minner Dike vom geraden Wege zu zerren ver-
suchen. Die Gattin des Rechtes aber erhebt laute Klage und in Nebel gehiillt
sucht sie die Stddte der Menschen auf, um denen Unheil zu bringen, die sie
aus ihrer Gemeinschaft, vertrieben. Es bediirfte einer auf das Einzelwort
eingehenden Analyse, um zu zeigen, wie hier die Vorstellungen ineinander
tibergehen: Dike bedeutet den einzelnen Rechtsspruch, den ProzeB und das
Recht als umgreifende Daseinsmacht, dann wieder ist Dike die Gdttin, von
der wir an einer anderen Stelle (256) héren, daf sie sich als des Zeus jung-
friauliche Tochter an den Thron des Vaters setzt und Siithne heischt, wenn man
ihr Gewalt angetan hat.

Wir wiirden archaisches Denken griindlich verfehlen, wollten wir hier
von einer Personifikation sprechen, wie wir das etwa bei den Allegorien des
Sophisten Prodikos tun, der Tugend und Laster als entsprechend gewandete
Frauen den Herakles am Scheidewege umwerben ldRt. In dieser archaischen
Welt ist noch alles in sehr unmittelbarer Weise von gottlichen Kriften erfullt;
diese werden bald als Erscheinung an den Dingen, bald wieder in gottlicher
Gestalt geschaut, ohne daB solche Grenzlinien zu ziehen wiren. So kénnen
wir auch die Auffassung jener nicht teilen, die meinen, eine Gottin Dike sei
dadurch entstanden, dall man die absolute Gerechtigkeit, die auf Erden nir-

EEDXIIA, tépos TH' (1967 - 1968)

it

CUIZETAN

(7,\
\ o
oy | o



34 Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken

gends zu finden war, in den Olymp versetzte. Ebensowenig ist Hesiods Dike
aber das Ergebnis eines Prozesses der Abstraktion, sondern die gestalthafte
Verdichtung dessen, was man im geraden Recht als lebenerhaltende Macht
erkannte.

Hesiod wendet sich an verschiedenen Stellen seiner Dichtung als Mahner
an seinen Bruder Perses. An einer dieser Stellen (274) zieht er alles, was er
zu sagen hat, in den kriftigen Ausruf zusammen: «Dies sollst du, Perses,
festhalten, auf das Recht, die diké, sollst du horen und ganz und gar der Gewalt,
der bie, vergessen». Hier finden wir jenen Gegensatz als schirfste Antithese
wieder, dem wir schon im homerischen Gleichnis begegneten: Gewalt und
Recht als die unverséhnlichen Widersacher, diké und bié als die Gegenmaichte,
zu deren einer sich der Mensch bekennen muf.

Es ist nun ein erstes, sehr bezeichnendes Zeugnis fiir die Spannweite
griechischen Denkens, dall uns dieselben Worter, die wir soeben in unver-
sohnlicher Gegenstellung fanden, noch innerhalb des archaischen Denkens
in einer Verbindung ganz anderer Art begegnen.

Die Stellung Solons in den sozialen Kdmpfen seiner Epoche ist fiir alle
Zeiten denkwiirdig. Als ihn 594 das Vertrauen seiner Mitbiirger zum Schieds-
mann mit besonderen Vollmachten bestellte, befand sich Attika in einer seiner
schwersten sozialen Krisen. Die freien Lohnarbeiter und die Kleinbauern,
diese vor allem, waren unter die Réder einer Entwicklung geraten, die alle
wirtschaftliche Macht in steigendem Malle in den Handen des Adels vereinigte.
Ein unmenschlich hartes Schuldrecht hatte viele Freie in die Sklaverei
gefithrt und den bauerlichen Boden mit Hypotheken iiberlastet. Dall Athen
katastrophale Eruptionen erspart blieben, wie sie fiir Megara oder fir klein-
asiatische Stidte bezeugt sind, das dankt es Solon. Ohne Uberhebung, aber
mit berechtigtem Stolze spricht er in den erhaltenen Gedichten von seinem
Werke. Er ist den in der Geschichte so seltenen Weg der gesunden Mitte
gegangen. Keiner der beiden Parteien hat er die Herrschaft tiber die andere
gewihrt, sondern gerechten Ausgleich angestrebt. Die natiirliche Folge war,
daB er Anfeindung von allen. Seiten zu ertragen hatte. In einem préchtigen
Bilde vergleicht er sich selbst dem Wolfe, der, von Hunden eingekreist, nach
allen Seiten zu kimpfen hat. In demselben Gedichte (fr. 24) spricht er in ein-
facher Fassung das Geheimnis seines Erfolges aus, und hier kehren die beiden
Ausdriicke wieder, die uns schon mehrfach beschiftigten: dike, das Recht,
und bié, die Gewalt. Aber in welch ginzlich verschiedene Verbindung sind
sie gesetzt, wenn Solon sagt: «Dies habe ich vollbracht, Gewalt und Recht
in eins verschlingend». Hier spricht nicht der Bauer und Rhapsode von Askra,
der viel Gewalt als Trigerin des Unrechtes in der Welt sehen mufte und nur
auf die jungfriuliche Tochter des Zeus hoffen konnte, daB sie all der Gewalt



Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken 35

ein Ende setze und Recht Recht werden lieBe. Hier spricht der Staatsmann,
dem man zu seiner Verantwortung auch die Macht gegeben hatte und der
verstehen lernte, daB Recht in dieser Welt nun einmal ein schwaches Ding
ist, wenn es sich notfalls nicht auch mit heilsamer Gewalt durchsetzen kann.
Die Griechen haben Solons Wort nicht vergessen. Wir haben aischyleische
Verse (fr. 734 M.) erhalten, in denen es heifit: «Denn wo die Macht sich mit dem
Recht vereint, | Wo wire ein Gespann, das diesem gleicht an Kraft?». Auch
Platon war dieser solonischen Weisheit voll. Als er seinen Idealstaat baute,
in dem die Gerechtigkeit das Gefiige der drei Stinde zusammen halten soll,
da meinte er, so viel an heilsamem Zwang einsetzen zu missen, dafl ihn manche
Kritiker unserer Zeit zum Anwalt des absoluten Staates machen wollten.

Solons Denken vollzieht sich durchaus noch im Bereiche archaischer
attischer Frommigkeit. Uber Hesiod aber ist er um einen entscheidenden
Schritt hinausgekommen. Wo der bootische Dichter von dem Segen iiber der
gerechten und dem Unsegen tiber der ungerechten Stadt spricht, da handelt
es sich um Lohn und Strafe, wie sie die Gottheit von aullen verhingt. Bei
Solon aber sind das Gliick des gerechten und das Leid des ungerechten Gemein-
wesens Folgen einer immanenten GesetzmifBigkeit, ursichlich zu tiefst mit
der inneren Struktur der Polis verbunden.

Wir haben auf der bislang verfolgten Wegstrecke bemerkenswerte Dif-
ferenzierungen des griechischen Rechtsdenkens feststellen konnen, doch ist
dem gegeniiber die groBere Bedeutung des Gemeinsamen nicht zu verkennen.
Zwei Dinge blieben unbezweifelt: dal gerades Recht, wo immer es erscheint,
in einer grofien, umfassenden Ordnung steht, die dem Menschen in den ver-
schiedensten Bereichen entgegentritt, und zum zweiten, dall diese Ordnung
von gottlichen Michten gestiftet und selbst gottlicher Krifte voll ist. Wir
haben von dem Philosophen Heraklit ein Wort erhalten (fr. 114), das Teil
einer grofgearteten denkerischen Konzeption ist, anderseits aber ganz un-
mittelbar aus dem abgeleitet werden kann, was wir soeben iiber den archai-
schen Menschen sagten. Folgendes verkiindet Heraklit: «Nihren sich doch
alle menschlichen Gesetze von dem einen gottlichen». Wir nehmen das Wort
dieses Denkers, der um 500 auf der Hohe seines Lebens stand, gleichsam als
die epigrammatische Verdichtung einer Uberzeugung, um die in der Folgezeit
ein erbitterter Kampf ging. Er bildet ein Teilstiick jener Gigantomachie um
das Sein, von der Platon im ‘Sophistes’ spricht. Doch sei, ehe wir seinen Ab-
lauf verfolgen, an ein weiteres Wort des Heraklit erinnert, das uns Gelegenheit
gibt, ein Problem anderer Art wenigstens zu streifen. Von der Bahn der Sonne
sagt der ephesische Denker (fr. 94): «Helios wird seine MafBe nicht iiberschrei-
ten; sonst werden ihn die Erinyen, der Dike Schergen, ausfindig machen».
Hier finden wir die Uberzeugung von einer durch Dike verbiirgten und unter



36 Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee in griechischen Denken

gottlicher Sanktion stehenden Ordnung auf den Kosmos iibertragen. Dabei
ist unser Fragment fiir die Richtung von Bedeutung, in der diese Ubertragung
vor sich gegangen ist. Noch ein Gelehrter yom Range eines Theodor Gomperz
hat die Ansicht weitergegeben, den Griechen wire im Aufblick zum gestirnten
Himmel der Begriff einer vom Schimmer des Géttlichen verklirten Ordnung
aufgegangen. Dies ist jedoch keinesfalls der Weg gewesen, auf dem die Grie-
chen zu dem Glauben an ein von der Gottheit legitimiertes Recht und zum
politischen Ordnungsbegriff gekommen sind. Ein schwieriges und reizvolles
Problem ist in der Frage beschlossen, wie die Griechen zur Erfassung des
GesetzmiBigen in der Natur gelangten. Das Anfangsstiick dieses Weges liegt
im Bereiche der ionischen Naturphilosophie, und Wichtiges wire von den
Pythagoreern, spéter von den Arzten zu sagen. Das alles muf hier beiseite
bleiben. Es geniige die Feststellung, dall die von Gomperz vertretene Ansicht
eine unerlaubte und romantisierende Vereinfachung ist. Weit eher wird man
sagen diirfen, daB das Verstdndnis fiir Recht und Gesetz in den zwischen-
menschlichen Beziehungen und die Einsicht in das GesetzmiBige innerhalb
der Natur im griechischen Denken mit Notwendigkeit konvergierten. Das
zweite der erwdhnten Fragmente Heraklits kann eine Etappe auf diesem Wege
bezeichnen.

Dort wo der ephesische Denker von dem groBen gottlichen Gesetz spricht,
von dem alle menschlichen ihre Kraft und Wiirde haben, gebraucht er das
Wort ‘nomos’. Damit begegnen wir nach ‘themis’ und ‘diké’ einer dritten
Benennung dessen, was man als rechtens erkennt und durch eine GesetzmiBig-
keit normiert findet. Ohne dal wir auf die Frage nach der Differenzierung
dieser drei Worter, eine Frage, fiir die bereits ausgezeichnete Arbeit geleistet
wurde, nidher eingehen konnten, sei nur soviel gesagt, dall ‘nomos’ die bei
einer Gruppe von Lebewesen geltende Ordnung bezeichnet. Dabei wird die
Ordnung, die man ,nomos’ nennt, in vielen Féllen als der in einer Gemeinschaft
geltende Brauch, als ihre traditionelle Lebensform verstanden. ‘Nomos® kann
dann im Attischen ganz einfach das vom Staate erlassene Gesetz heillen, es
ist jedoch fiir unsere Betrachtung wichtig festzuhalten, dal} dem Worte von
seinem Ursprung an die Bedeutung des Hergebrachten anhaftet, dessen, was
wir Konvention nennen. Anders als ‘themis’ oder ‘dike’ ist es dafiir anfillig,
daB man an ihm das von Menschen so und nicht anders Gemachte verspiire.
Und — dies diirfen wir hinzufiigen — stéirker als die beiden anderen Begriffe
ist das, was ‘nomos’ heilt, der rationalen Kritik ausgesetzt.

Deren erste Regungen bedeuten in dem geistesgeschichtlichen Drama,
aus dem wir einige Wendepunkte herausgreifen, das erregende Moment.
Doch ist zunichst noch von einem Vorspiel zu sprechen, das dieser Bewegung
vorausgeht. Als die griechische Kolonisation weit iiber die Linder des Mittel-



Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken 37

meeres und an die Kiisten des Pontus griff, lernten zundchst die Seefahrer,
dann die Siedler und schlieBlich auf Erkundung ausziehende Reisende wie
Hekataios und Herodot die nomoi zahlreicher anderer Volker kennen. Damit
war die Erkenntnis bedeutender Verschiedenheiten verbunden, die sich nicht
selten zur vollen Gegensitzlichkeit dessen steigerten, was da und dort ‘nomos’
war. Es bedarf keines Wortes, wie leicht sich von solchem Wissen aus der
Weg zur Relativierung des Nomos iiberhaupt, auch des in der eigenen Ge-
meinschaft giltigen, 6ffnen konnte. Es spricht anderseits in eindrucksvoller
Weise von der Festigkeit des tradierten nomos, wenn wir sehen, wie die
Reaktion auf Erkenntnisse dieser Art zundchst eine ganz andere gewesen ist.
Eine Geschichte im 3. Buche Herodots, die man gelegentlich griindich mif-
verstand, kann dies in einzigartiger Weise erhellen. Dareios lieB Griechen zu
sich rufen und fragte sie, um welchen Preis sie wohl ihre Eltern, wenn diese
stiirben, verzehren statt verbrennen wollten. Die Befragten versicherten, dafl
nichts in der Welt sie zu einem solchen Tun zu bringen vermdochte. Dann
fragte der Konig die Vertreter eines indischen Stammes, der die Toten zu
verzehren pflegte, was man ihnen geben miiflite, damit sie die Verstorbenen
dem Feuer eines Scheiterhaufens iiberantworteten. Auch hier dieselbe entriistete
Ablehnung! Fiir uns Heutige ist da der Ansatz zur Relativierung des nomos
ganz deutlich erkennbar. Bei Herodot steht die Erzdhlung jedoch in einem
Zusammenhange, aus dem gerade das Gegenteil hervorgeht. Er schlieBt
unsere Geschichte ndmlich an den Bericht iiber das Treiben des Kambyses in
Agypten an, der dort in riicksichtsloser Weise Griber aufbrechen lieB und
Heiligtiimer schindete. Nach Herodots Ansicht war Kambyses wahnsinnig,
denn nur ein Verriickter konne sich so gegen den nomos eines Volkes ver-
gehen. Wiirde jemand aus den nomoi der ganzen Welt die Menschen die
auswihlen lassen, die ihnen die schonsten schienen, sie wiirden doch immer
nur nach den eigenen greifen. So konne denn wahrhaft nur ein Wahnsinniger
derartiges zum Gelédchter machen wollen. Die Geschichte also, die uns den
Schlufl so nahe zu riicken scheint, da® das, was nur zu seiner Zeit und an
seinem Orte gilt, Anspruch auf unbedingte Geltung iiberhaupt nicht besitze,
wird bei Herodot zum Beweis fiir Macht und Wiirde des nomos. Mit der
Erzihlung des Historikers ldBt sich ein Pindarfragment zusammenstellen,
fiir das man geradezu von einer Krankengeschichte der Erklarung gesprochen
hat. Pindar berichtet von dem Raube der Rinder des Geryones durch Herakles.
Ein einfacher Raub, denn Herakles hat keinerlei Anspruch auf die Herde.
Aber es ist ein ehrwiirdiger Mythos, der von der Fahrt des Zeussohnes, des
Retterheros nach dem fernen Westlande erzihlt. Pindar ist kein Xenophanes,
der mit ethischem Eifer an der mythischen Tradition zu riitteln wagte, ihm
ist sie etwas Ehrwiirdiges, mit dem er nie und nimmer die Vorstellung von



38 Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsudee im griechischen Denken

Unrecht und Frevel zusammenzubringen vermdochte. Die Macht aber, die
fiir ihn das schwer Begreifliche deckt und rechtfertigt, heiit der nomos. Von
ihm sagt er in den erhaltenen Versen, dal} er der Konig iiber alle sei, iiber
Gotter und Menschen, und daf er die gewaltsamste Tat mit erhabener Hand
zum Recht zu machen vermoge. «Nomos hapanton basileus»: die Griechen
haben das Wort noch oft zitiert und ihm jedesmal einen besonderen Sinn
gegeben.

Es ist also keineswegs so, dal die Erkenntnis der Vielfaltigkeit der nomoi
und ihrer gelegentlichen Fragwiirdigkeit unmittelbar zu einer Relativierung
und damit zu einer Entwertung des Nomos - Begriffes iiberhaupt gefiihrt
hitten. Die Voraussetzungen fiir diesen Vorgang waren vorhanden, fiir seinen
tatsidchlichen Ablauf aber war das Einsetzen einer neuen, die Tradition zer-
setzenden Bewegung nétig, war es ferner notig, dall innerhalb dieser Bewegung
dem nomos eine Gegenspielerin von grofitem Gewicht erstand. Dieses Neue
brachte die Sophistik, jene Bewegung der griechischen Aufklirung, die eine der
folgenreichsten im gesamten abendlindischen Geistesleben gewesen ist. Sie
hat auch in die Problematik, der unsere Betrachtung gilt, dramatische Erre-
gung gebracht. Am Anfange steht auch fiir unseren Uberblick Protagoras
mit dem bekannten Satze von dem Menschen als dem Mal aller Dinge. Un-
moglich auf alle die Fragen einzugehen, die man an diesen Satz gerichtet hat.
Ob er den Menschen als Individuum oder als Kollek:ivum, die Dinge als
Gegenstinde oder Qualititen oder Geltungen meine, ob er nur erkenntnis-
theoretisch zu verstehen oder auch auf das Gebiet der Ethik zu beziehen sei.
Ich gestehe, da ich mit all diesen Fragen den Satz, der zunéchst den Protest
gegen die eleatische Scheidung von sinnlicher Wahrnehmung und einem
absoluten, nur dem Denken zuginglichen Sein ausspricht, fiir {iberfordert
halte. Anderseits scheint mir ein Zweifel daran nicht moglich, da} dieser Satz
den Ausgangspunkt fiir eine Relativierung alles dessen, was Norm und Tra-
dition war, zumindest bilden konnte. Damit war auch der nomos, der in
einem weiteren Sinne alles Hergebrachte umgreifen, in einem engeren die
Gesetze der Polis bezeichnen konnte, schwerster Gefidhrdung ausgesetzt.
Protagoras hat in seinen Antilogiai die folgenschwere Behauptung ausgespro-
chen, daB iiber jede Sache zwei ‘/ogoi’ moglich seien, wobei das griechische
Wort ebenso ‘Rede’ wie ‘Auffassung’ meint. Nun mufite die Vielfalt der
einander widersprechenden ,nomoi’ in einem neuen Lichte erscheinen. Wir
haben in einer Schrift des ausgehenden 5. Jhdt.s, die sich mit sophistischen
Doktrinen auseinandersetzt, und die man seit Stephanus Dialexeis, besser
aber nach den Anfangsworten ‘dissoi logoi’ benennt, ein kostliches Zeugnis
fiir den Eifer, mit dem man ethnologisches Material sammelte, um das Wider-
spriichliche der ‘nomoi’ hervortreten zu lassen. Da wird spartanisches Méd-



Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken 39

chentrainig zu ionischer Dezenz in Gegensatz gebracht; die Thraker lieben
Tatauierung, bei anderen gilt dergleichen als Schande. Die Makedonen gestat-
ten den Midchen vor der Ehe freien Geschlechtsverkehr, die Griechen ver-
werfen ihn als unsittlich, und, um noch dieses Beispiel als schones Zeugnis
griechischer Humanitit anzufiigen: die Skythen fertigen sich aus den Schideln
erschlagener Feinde Trinkgefdfle und spenden daraus den Géttern; bei den
Griechen mochte man mit einem, der solches tut, nicht einmal dasselbe Haus
betreten. Unser Anonymus ldBt in seiner Polemik auch deutlich die relativi-
stische Einebnung aller Werte erkennen, wofiir Beobachtungen solcher Art
als Grundlage dienten. Schon und héBlich, gerecht und ungerecht und andere
antithetische Begriffe sind in Wahrheit gar nichts Verschiedenes, sie sind ein
und dasselbe, das nur dem einen so, dem anderen anders erscheint.

Es ist nun interessant zu sehen, wie Protagoras den Weg, zu dem er das
Tor aufgestofen hat, selbst nicht bis zum Ende gegangen ist. So ist es auf
dem Felde der Religion, wo er in den Agnostizismus fliichtet: «Uber die
Gatter allerdings habe ich keine Moglichkeit zu wissen, weder dal sie sind,
noch daf} sie nicht sind...» Besonders dringlich aber muBte fiir ihn wie fiir
seine Horer die Frage sein, ob und in welcher Weise die nomoi und mit ihnen
jede rechtliche Ordnung in der Gemeinschaft vor dem Menschen Bestand
haben konnte, der nun zum Mal aller Dinge geworden war. Wir vernechmen
seine Antwort in jenem Mythos von der Entwicklung menschlicher Kultur,
den ihn Platon in seinem Protagoras erzihlen liBt, wobei wir die Ansicht der
meisten Interpreten teilen, dafl Platon hier im wesentlichen die Lehre des
Sophisten wiedergibt. Danach hat Epimetheus, als er die Lebewesen begabte
den Menschen im Vergleich zu den mannigfaltigen Schutz- und Kampfmitteln
der Tiere nackt und hilflos gelassen. Prometheus springt ein und bringt dem
Menschen die ‘entechnos sophia syn pyri’, also die Technik. Aber — und dies
ist eine Weisheit von grofier Tiefe — damit allein ist es nicht getan. Die
Menschen versuchen, sich durch das Zusammensiedeln in Stidten gegen die
Gefahren der Wildnis zu schiitzen, aber das miBlingt, weil ihnen die ‘politiké
techne’, die Féhigkeit zur Gemeinschaftsbildung, noch durchaus fehlt. Da
sendet ihnen Zeus ‘aidis’ und ‘diké’, das sittliche Empfinden und das Recht,
und nun erst kann sich menschliches Leben entfalten. Wenn wir die mythi-
schen Zutaten, die Protagoras ausdriicklich als solche bezeichnet, entfernen,
bleibt ein von starkem Optimismus getragenes Bild der menschlichen Kultur-
entwicklung, das zu Hesiods so pessimistisch gesehener Abfolge der Weltalter
in einen eindrucksvollen Gegensatz tritt. Aber wihrend Hesiod Aidos und
Dike im Bereich gottlicher Michte ansiedelt, 1Bt sich bei Protagoras keine
Méglichkeit denken, woher der Mensch, der nun das MaB aller Dinge ist, die
absolute und daher unbedingt verpflichtende Norm fiir das nehmen soll,



40 Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtisdee im griechischen Denken

was ‘aidos’ und ‘diké’ als Forderung bedeuten. In der Tat sehen wir aus wichti-
gen Stellen des platonischen Theaitet (167 c; 172 b), daB die Losung, die
Protagoras fiir diese Fragen suchte, den Charakter eines Kompromisses
tragt. Der Nomos der Gemeinschaft wird fiir verpflichtend erklirt, weil kein
Volk ohne Gesetze existieren kann. Aber dieser Nomos hat keine andere
Legitimierung als die der praktischen Notwendigkeit. Er gilt auch nur fiir
die einzelne Gemeinschaft, die ihn aufgestellt hat, und auch dort nur so lange,
wie es dieser Gemeinschaft beliebt. Protagoras hat es so vermieden, die staat-
liche Ordnung und mit ihr das Recht dem Relativismus preiszugeben, aber
unméglich konnte das eine Losung fiir lingere Dauer bedeuten, unmaglich
konnte ein Weitergreifen von Fragen verhindert werden, die nun die Axt an
die Wurzeln der traditionellen Rechtsauffassung legten.

In diesem Zusammenhange sollte ein Begriff zu groBter Wirkungsmich-
tigkeit kommen, der im griechischen Denken eine lange Geschichte hat,
nun aber seine Aristie erreichte. Wenn das Recht unter den Menschen nicht
mehr durch seinen gottlichen Ursprung legitimiert war, wenn jener gottliche
nomos, von dem sich alle menschlichen nomoi nihren sollen, illusorisch
oder zumindest dem Denken unerreichbar geworden war, dann muflte Recht
entweder zum leeren Phantom werden oder es mufte sich eine neue Grundlage
dafiir finden lassen. Als solche hat sich den Sophisten — und sie erwiesen
sich darin durchaus als griechische Denker — die Natur, die Physis angeboten.
Wir wissen nicht, welcher Denker es war, der die so wirkungsvolle Antithese
von nomos und physis als eines der wichtigsten Denkmotive der Folgezeit
geschaffen hat. Aber es hat alle Wahrscheinlichkeit fiir sich, dal sich dieser
Vorgang innerhalb der Sophistik vollzogen hat. Vorbereitet war er in mannig-
facher Weise. Das Wort physis, das von Anfang an neben dem ‘Werden’
auch das ‘Gewordensein’ bezeichnen konnte, hat eine lange Geschichte. Bereits
bei den vorsokratischen Denkern zeigen sich Ansitze zu einer Verwendung
des Wortes fiir das wahre, das eigentliche Sein, innerhalb der ionischen Natur-
wissenschaft aber, die am eindrucksvollsten durch die éltesten Teile des Corpus
Hippocraticum zu uns spricht, wurde der Pflichtbegriff — ich zitiere Diller —
ein besonders brauchbares Vehikel teleologischer Gedankenginge. «Die
Natur als die groBe Macht, die spontan die richtigen und notwendigen Wege
findet». So stellt sie uns einer der Aphorismen in den Epidemien dar. Eine
andere Bedeutung hat der Begriff in der alten Adelsethik besessen. Ihr bedeutet
physis als die naturgemife, durch die Abstammung verbiirgte Anlage des
Menschen auBerordentlich viel. Sehr viel mehr als lehrende Unterweisung,
auf die in jenem piadagogischen Optimismus, der in allen Aufklirungszeiten
hervortritt, die Sophisten all ihre Hoffnung setzten. Diesem aus verschiedenen
Komponenten im Laufe der Zeit kréftig erstarkten Physisbegriff trat nun ein



Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken 41

nomos gegeniiber, dessen unbedingte Geltung immer problematischer gewor-
den war. War er von Anfang an mit der Vorstellung des Hergebrachten,
Brauchtiimlichen verbunden, hatte man frith begonnen, seine verschiedenen
Prigungen priifend nebeneinanderzuhalten, so zog ihn nun die Sophistik
ohne Riicksicht auf seine Heiligung durch das Herkommen vor das Gericht
der priifenden ratio. Das Band, das nach Heraklits Wort alle einzelnen nomoi
mit dem einen gottlichen verbindet, ist nun durchschnitten, und die Wider-
spriichlichkeit verschiedener nomoi wird zum sinnfélligen Beweise dafiir,
dal ein jeder von ihnen nur relative Giiltigkeit habe. Diesem in seiner zeit-
lichen und ortlichen Bedingtheit durchschauten nomos stellte man die physis
als die stetige Macht, als die unbeirrbare Garantie des Richtigen gegeniiber.
Den von Menschen gemachten schwankenden Satzungen die menschlichem
Zugriff entzogene Macht der Natur. Auf dem Gebiete aber, dem unsere Be-
trachtung gilt, bezeichnet das Durchdenken dieser Antithese die Geburtsstunde
des Naturrechts. Damit war jedoch alles eher als ein eindeutiger Begriff ge-
wonnen. Es war nicht schwierig, von dem nun bezogenen Standpunkt aus
den nomos als etwas von Menschen fiir Menschen Gemachtes aufler Kurs
zu setzen, aber was war das von der physis geforderte und garantierte Recht
in der Realitit des Lebens? Vor allem: was besagte die in der physis gelegene
Gesetzlichkeit iiber das Verhiltnis des Einzelnen zur Gesellschaft? Hier traten
die Auffassungen weit auseinander. Man konnte versuchen, das vom natiir-
lichen Recht Geforderte und die bestehenden Gesetze, die ja in der Regel
das Ergebnis verniinftiger Uberlegungen waren, so weit als moglich einander
zu ndhern. Verdross hat nach Kelsen von einer rechtfertigenden Naturrechts-
lehre gesprochen. Sie wird weitgehend das in der Gemeinschaft geltende Recht
zu stiitzen suchen und ungefdhr dorthin kommen, wo wir Protagoras mit
seiner Verteidigung der in den einzelnen Staaten giiltigen Nomoi fanden.
Ganz anders gingen die Vertreter einer radikalen Naturrechtslehre vor, die
wir auf dem radikalen Fliigel der Sophistik finden. Freilich ist es recht und
billig festzustellen, dafl wir ihre Ansichten nur in der Fassung ihrer Gegner
kennen und derart, wenn schon nicht mit Entstellung, so doch mit Vergro-
berung rechnen miissen. So fordert der Vertreter der ungerechten Sache in
dem denkwiirdigen Agon der aristophanischen Wolken den jungen Pheidip-
pides auf, in aller Bedenkenlosigkeit den Wiinschen seiner physis zu folgen
und sich auch gar nichts vom nomos als schindlich verbieten zu lassen. Bekannt
ist jene Partie des platonischen Gorgias, in der Kallikles mit schirfster Pointie-
rung aus der Nomos - Physis - Antithese das Recht des Stirkeren als das von
der Natur gewollte herausspringen 1iBt. Nun werden die Gesetze als das
Machwerk der Menge an den Pranger gestellt, die mit solchen Fesseln den
Lowen bindigen, den Stirkeren unschiddlich machen will. Aber wenn einmal



42 Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken

der rechte Mann kommt, dann wird er all das Blendwerk dieser Gesetze zu
Boden treten und statt Knecht der Menge deren Herr sein. Dann wird das
Recht der Natur, das einzige, das wahrhaft gilt, in seinem vollen Glanze
erstrahlen. Wir sind hier an einen der beiden Punkte gelangt, an denen wir
am weitesten von jener Uberzeugung entfernt sind, die das zwischen Menschen
geltende Recht durch seine gottliche Herkunft legitimierte und im Zeichen der
Dike jede selbstsiichtige Anwendung von Gewalt verwarf.

So knapp wir auch die Darstellung dieser geistigen Wenden halten
miissen, wire das Gesagte doch allzu unvollstindig, wollten wir die Stimme des
Sophokles vollig iiberhoren. Die alte Hegel’sche Deutung seiner Antigone aus
dem Konflikt zweier Bereiche gleichen Rechtes, jenem des Staates und jenem
der Familie, darf heute fiir iiberwunden gelten. Kreon steht nicht fiir die
berechtigten Anspriiche der Gemeinschaft, er greift als Hybrist tief in das
von den Géttern verbiirgte Recht der Toten und wird deshalb von Menschen
und Géttern sichtbar verworfen. Antigone aber steht fiir jene ungeschriebenen
Gesetze, von denen das herrliche Lied im Konig Oidipus singt, dall sie, nicht
von Menschen gemacht, bei den Gottern wohnen und ewig wihren. Das hat
mit der Antithese nomos: physis nichts zu schaffen. Sophokles, der sich der
Sophistik versagt hat, bleibt auch hierin der Tradition seines Volkes treu,
daB unabdingbar giiltiges Recht fiir ihn nur gottliches Recht sein kann. In seine
Normen haben sich die Satzungen jeder menschlichen Gemeinschaft einzufii-
gen, wo dies nicht der Fall ist, wo Tyrannen in Verblendung und Willkiir
das miBachten, was auch sie bindet, kann nur maBloses Leid die Folge sein.

So bruchstiickhaft das hier Gesagte bleibt, eines diirfte klar geworden
sein: die tiefgreifende Revolutionierung des Denkens in der 2. Hilfte des 5.
Jhdt.s hat auch alle das Recht betreffenden Fragen mit elementarer Macht
erfaBt. So bedeutsam die Entdeckung des Naturrechtes auch sein mag, konnte
sie doch keineswegs zu einer neuen geschlossenen Auffassung vom Wesen des
Rechtes fiihren. Was sich zu dieser Zeit unserem Blick darbietet, ist ein aufler-
ordentlich differenziertes Bild, in dem die Nuancen von des Sophokles from-
mem Glauben an das géttliche Gesetz bis zur uneingeschrénkten Herrenmoral
der extremen Naturrechtler reichen. Wenn wir im folgenden nur ein Wort
an die groBe Gegenbewegung wenden, die alle ethischen Werte der Relativie-
rung zu entziehen und metaphysisch zu fundieren suchte, so ist hier die Fest-
stellung besonders vonnéten, daB wir Dinge nur streifen, die in Wahrheit einen
geistigen Kosmos fiir sich bilden. Platon ist auch darin Hellene, dal sein
Werk zu groBen Teilen, die Politeia vor allem, ein Stiick geistigen Kampfes
um das Wesen der Gerechtigkeit ist. Sie weist jedem Stand und jedem Einzelnen
seinen Platz im Staate zu. Als die alle Teile umspannende sittliche Forderung
hilt sie das Gefiige des Ganzen zusammen, vor allem aber ist sie die Idee,



Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken 43

die unverriickbar und unverinderlich, menschlichem Irren entzogen, in dem
Bereich des Ewigen dauert. Was in dieser Welt nach Gerechtigkeit strebt,
kann seinen Weg nur im Aufblick zu diesem Reich des Absoluten finden.
Die Frage nach der Verwirklichung des Gerechten in der Welt, also die Frage
nach dem Gesetz, hat Platon aufs tiefste bewegt. Im groflen Werk seines
Mittags, in der Politeia, erwartet er sich das Beste von der Erziehung, die
den dazu Geeigneten die Erkenntnis des Hochsten eroffnet. In der Episode
des Politikos setzt er seine Hoffnung auf den wahren Staatsmann, der das
rechte Wissen besitzt. Seine Bedeutung steht ihm auf dieser Stufe seines
Denkens weit iiber allem Gesetzeswerk. Der alte Platon aber, der Platon
der ‘Nomoi’ geht den «zweitbesten» Weg, den Weg einer Gesetzessammlung,
die mit einzelnen Vorschriften bindet.

Platons Wirkung reicht {iber die Jahrtausende bis in unsere Tage, wir
diirfen sie uns jedoch in der unmittelbaren Folgezeit nicht zu gro3 vorstellen.
Eine neue, hochst bedeutsame Stimme war in dem Gesprich tliber Gerechtig-
keit und Gesetz laut geworden, sie konnte jedoch die Vielfalt der anderen
Stimmen nicht zum Schweigen bringen, und so finden wir die Frage nach
Ursprung und Wesen des Rechtes in der verschiedensten Weise beantwortet.
Noch immer gibt es welche, die ohne tiefere Reflexion an dem alten Glauben
festhalten und alles Recht aus dem Bereiche der Gotter kommen lassen. An-
dere wieder hingen den Lehren der Sophisten an und lassen das Recht einzig
und allein in der physis griinden. Und wieder fiir andere, die ebenfalls in der
Nachfolge sophistischer Gedanken stehen, ist das Recht durch eine Uberein-
kunft der Menschen entstanden, die sich so das Leben in der Gemeinschaft
ermoglichten, wobei man geneigt ist, einzelnen grofen Ménnern als Stiftern
der Ordnung einen besonderen Rang zuzuerkennen. Es wiire reizvoll, das im
einzelnen zu verfolgen, doch kann eine einzige Stelle fiir viele andere stehen.
Die erste der beiden Reden ‘Gegen Aristogeiton’, die auf uns unter dem
Namen des Demosthenes gekommen sind, jedoch nicht von dem groBen
Redner stammen, enthélt Ausziige aus einem verschollenen Traktat iiber die
Gesetze. Ob es sich der Anonymus, von dem unsere Rede stammt, so leicht
gemacht hat, oder ob bereits der Verfasser jenes Traktates in so flacher Weise
kompilierte, jedenfalls haben wir hier in schéner Unbekiimmertheit die ver-
schiedensten Theorien friedlich aneinandergereiht. Alle Gesetze sind Erfindung
und Geschenk der Gotter, gehen auf die Einsicht bedeutender Ménner zuriick
und gelten in den einzelnen Staaten auf Grund bindender Abmachung. Be-
zeichnend fiir die Mdglichkeit der Varianten ist es, daB dabei nomos und
physis der sophistischen Naturrechtslehre gegeniiber formlich ihre Plitze
vertauscht haben. Die physis ist hier die Welt des Ungeregelten, wild Wach-
senden, der nomos hingegen trigt die giiltige Norm.



44 Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken

Die angefiihrte Stelle kann in drastischer, wenn auch recht primitiver
Weise davon zeugen, wie die Frage nach dem Wesen und der Legitimation
des Rechtes nicht mehr aus der antiken Welt fallen konnte. Es ist selbst-
verstandlich, daf sich die hellenistische Philosophie, mochte sie die klassi-
schen Systeme fortsetzen oder nach neuen Wegen suchen, lebhaft mit diesem
Problemkreis auseinandersetzte. Aus der Mannigfaltigkeit ihrer Antworten
greifen wir auf diesem letzten Wegstiick nur zwei heraus, die wir unter die
Stichworte «schrille Dissonanz» und «Versdhnung der Gegensitze» stellen
konnen.

Epikur ist diesen Fragen nur mit einem gewissen Unwillen nachgegangen.
So horen wir in seinen ‘kyriai doxai’ (33) Worte, bei denen ich Sie an Hesiods
‘dike’ und Platons Idee der Gerechtigkeit zu denken bitte. Bei Epikur heillt
es: «Gerechtigkeit an sich hat es nie gegeben. Alles Recht beruht vielmehr
stets nur auf einer [Ubereinkunft zwischen Menschen, die sich in jeweils ver-
schieden groflen Rdumen zusammenschlossen und sich dahin einigten, daf}
keiner dem anderen Schaden zufiigen oder von ihm erleiden soll». Wir kennen
die Theorie von der Herkunft des Rechtes aus einem Vertrag, der die Existenz
des Einzelnen sichern soll. Sie ist uns zuerst im Kreise der Sophisten begegnet.
Epikur verwertet sie, um dem Recht, das nach seiner [Jberzeugung immer nur
Konvention sein kann, jede ethische Dignitit zu bestreiten. «Ungerechtigkeit
ist an sich kein Ubel» (34) sagt er. Und wenn er seinen Anhéngern trotzdem
zur Befolgung der Gesetze rit, so geschieht es einzig um der Sicherung ihrer
Ruhe willen, denn der Rechtsbrecher lebt bis zu seinem Tode in der Unge-
wiBheit, ob er nicht doch noch entdeckt wird. Die unbedingte Ruhe seines
Inneren aber braucht der Epikureer, um in sich jene Heiterkeit der Seele und
jene Geborgenheit im Geistigen zu erlangen, die in dem reich besetzten Garten
der hellenistischen Philosophie nicht die tibelsten Bliiten sind.

DaB Epikureismus und Stoa zwar nicht in dem letzten Ziel des Seelen-
friedens, wohl aber in ihren Ansichten iiber dessen Voraussetzungen und
die Wege zu ihm im groBten denkbaren Gegensatze stehen, ist bekannt.
Dieser Gegensatz bekundet sich auch in den Fragen, die uns hier beschaftigen:
dort wo der Epikureismus alte Uberzeugungen mit betonter Entschlossenheit
zur Seite schiebt, bringt es die Stoa zuwege, so gut wie alle Kontroversen,
die seit der Sophistik das Denken bewegten, in sich zusammenfallen zu lassen.
DaB dies freilich nicht ohne Opfer moglich war, werden wir sogleich sehen.

Wir ziehen von den leitenden Gedanken des stoischen Systems nur soviel
heran, als fiir unseren Gegenstand vonndten ist. Da es sich dabei um stoisches
Gemeingut handelt, kann die Differenzierung der Lehre durch die einzelnen
Schulhiéiupter aus dem Spiele bleiben. Der zentrale Begriff in der stoischen
Deutung der Welt, geeignet, sie in allen ihren Teilen zu umfassen, ist der



Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken 45

Logos, die alles bewirkende und durchwirkende Weltvernunft. Der Begriff
hatte, als ihn die Stoa zur Mitte ihres Systems machte, bereits eine lange,
bis auf Heraklit zuriickreichende Geschichte. Nun erst ist er jedoch zu einer
Wirksamkeit sondergleichen gelangt. Dieser Logos ist nach der stoichen Lehre
eins mit der alles durchwirkenden Gottheit, die, wer will, Zeus nennen mag,
er ist aber weiterhin eins mit dem Weltengesetz, das ebenso die Vorginge in
der Natur wie das richtige Handeln der Menschen bestimmt, er ist eins mit
der Physis schlechtweg. Aber dieser Logos ist keineswegs reiner Geist. Er
ist Materie, wenn auch solche der feinsten nur denkbaren Art, feuriger Ather,
von dem sich frithere Denker die Welt umschlossen dachten. Nun aber durch-
zieht er alles, so da3 Tertullian mit einem drastischen, aber nicht unzutreffen-
den Vergleich von Zenons Lehre sagen konnte, sein Gott durchdringe den
Baustoff der Welt, wie der Honig die Waben. Dieser feurige Ather, der Gott,
Natur und Gesetz bedeutet, ist ewig. In ithm gehen bei dem groBlen Welt-
brande, der Ekpyrosis, die einzelnen Dinge auf, um bei der Wiederkehr des
Gleichen aufs neue zu erstehen. Durch die stoische Lehre geht ein seltsamer,
nie ganz zum Austrag gekommener Zwiespalt: sie gibt sich als Materialismus,
da sie im ganzen Kosmos nur Stoff kennt, sie scheidet anderseits den Logos
in seiner Qualitit und Funktion durch eine so breite Kluft von all dem,
was wir Materie nennen, daf} starke dualistische Denkmotive in ihr unver-
kennbar sind. Daraus entstanden Schwierigkeiten, die bereits den antiken
Kritikern der Stoa nicht entgangen sind. Laktanz hat uns einen Nachhall
ihrer Polemik bewahrt. Da wird den Stoikern vorgeworfen, daB sie deutlich
in der Natur zwei Teile scheiden: einen bewirkenden und einen, der diese
Wirkung erfdhrt. Und doch soll beides Materie sein, sollen wir uns einen
schaffenden und formenden Gott denken, der nicht nur im Stoffe wohnt,
sondern selbst Stoff ist. Wiirde man nicht jemand verlachen, der Tépfer und
Ton als dasselbe hinstellen wollte? Die hier angedeutete Aporie zeigt sich
sogleich auch innerhalb der stoischen Anschauungen iiber das alle verpflich-
tende Gesetz. Nach einer wichtigen Lehrmeinung, die uns Diogenes Laertios
erhalten hat, ist Gott, ist der Logos selbst das Gesetz: «Das allgemeine
Gesetz, welches die aufrechte Vernunft ist, geht durch alles hindurch und
ist wesensgleich mit Zeus, der aller Lenkung des Seienden vorsteht». Aber
von Chrysipp, dem dritten Schulhaupt, ist uns folgende Fassung bewahrt
(SVF 3, 326): «Man kann fiir die Gerechtgkeit keinen anderen Ursprung
finden und keine andere Entstehung als jene aus Zeus und der allgemeinen
Natur». Hier wird uns als ein Werdendes beschrieben, was dort als ein Seiendes
bezeichnet wurde.

Es schien uns notwendig, wenigstens anzudeuten, dal verschiedene Teile
des Systems der Kritik ausgesetzt blieben, doch ist es nicht minder wichtig



46 Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken

zu sehen, was mit dem gelegentlichen Uberspringen gedanklicher Schwierig-
keiten gewonnen wurde. In der Tat kommen Antinomien, die das griechische
Denken so tief bewegten, wie sie es bis auf den heutigen Tag noch tun, inner-
halb der Stoa in iiberraschender Weise zur Auflésung. Erinnern wir uns an
den seit der Sophistik so wichtig gewordenen Gegesatz von Nomos und Physis,
von Satzung und Natur, etwa in der pointierten Fassung eines Euripides-
verses, in dem ein ungewohnliches Geschehen gerechtfertigt wird: «Die
Natur (Physis) hat es gewollt, die um Gesetze (Nomoi) sich nicht kiim-
mert». Der Gegensatz, den dieser Vers ausdriickt, ist in der stoischen
Philosophie iiberhaupt nicht existent. Hier ist das Walten der Physis ja
gleichbedeutend mit dem Logos, und dieser wieder ist das grofle, alles
umfassende Gesetz.

Zum Verschwinden ist nun der Gegensatz gebracht, der seit der Sophistik
so viel erortert wurde: der zwischen positivem Recht und Naturrecht. Hier
hat Werner Jaeger auf wichtige Zusammenhinge aufmerksam gemacht:
Platon legitimiert im 1. Buche seiner Nomoi das gesatzte Recht dadurch, dall
er es auf ‘orthos logos’, die aufrechte Vernunft, das Géttliche im Menschen,
zuriickfiihrt, denn nur mit dessen Hilfe vermag dieser das Gesetz zu erkennen,
das die Welt beherrscht. Auch die Stoiker leiten das Naturrecht vom ‘orthos
logos® ab. Das positive Recht aber, das als solches gelten darf, die Schopfung
einzelner Gesetzgeber, die Bestand haben soll, kann mit dem Logos gar nicht
in Widerspruch stehen. Denn eben dieser Logos wirkt im einzelnen Gesetz-
geber, wenn er das Richtige findet, im anderen Falle kann es sich nicht um
Recht handeln. Auch hier steht die Stoa in der Schuld Heraklits, dessen
groBes Wort von dem einen gottlichen Nomos, der alle bestehenden Nomoi
nihrt, heute fiir uns bereits von Bedeutung war. Und wenn Paul Natorp 1896
das Thema eines Aufsatzes formulierte «Ist das Sittengesetz ein Naturgesetz»
und bei seiner Durchfithrung die Heterogenie der beiden Begriffe zu erarbeiten
suchte, so hiitte ein Stoiker keinen Augenblick mit der bejahenden Antwort
gezogert. Fiir ihn waltet in den Bahnen der Sterne wie in dem sittlich richtigen
Handeln der Menschen ein und dieselbe Macht, die er Logos nennt. Physis
und Logos waren eins geworden.

Und weiter: Sokrates soll den verflucht haben, der zuerst Recht und
Nutzen trennte (SVE 3, 317). Die Stoiker standen nicht im Zeichen dieses
Fluches. Die Telosformel Zenons vom Leben in der «Ubereinstimmungy, die
sein Nachfolger Kleanthes zur «{Tbereinstimmung mit der Natur» erginzte,
lehrte sie eine Lebenshaltung, fiir die der wohlverstandene Nutzen mit dem
gehorsamen Aufblick zum Weltgesetz wesensgleich war.

Die Griechen haben viel iiber wahre Freiheit nachgedacht und friih schon
erkannt, daB solche nur in der Bindung an das Gesetz moglich sei. Dieser



Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken 47

Satz leuchtet im stoischen Denken in neuem Glanze auf: nur der Weise,
der mit dem grofen Weltgesetz in [bereinstimmung lebt, kann wahrhaft
frei sein.

Wir erinnern uns nun noch einmal jener Stelle aus der pseudodemosthe-
nischen Rede «Gegen Aristogeiton». Dort erschien es uns als Auskunft der
Verlegenheit, als mehr oder minder gedankenlose Klitterung, wenn der gottli-
che Ursprung der Gesetze neben ihrer Schaffung durch bedeutende Minner
und ebenso neben ihrer Geltung durch Ubereinkunft erschien. Der Stoiker
kann den Satz in seiner seltsamen Pluralitit der Ursprungserkldrungen voll
gelten lassen. Natiirlich sind fiir ihn die Gesetze gottlichen Ursprunges, denn
sie stammen aus dem gottlichen Logos. Dieser aber waltet ebenso in den
groflen Gesetzgebern wie in allen Menschen, die in der Erkenntnis des Richti-
gen in I'_'Tbereinstimmung mit dem Logos leben. Wo aber der Logos nicht
waltet, gibt es auch kein Gesetz, das diesen Namen verdiente.

Unverkennbar spielen im System der Stoiker gedankliche Konstruktionen
eine wesentliche Rolle. Sie taten dies besonders, seit Chrysippos die in eine
Krise geratene Lehre auf festen Grund zu stellen trachtete. Dall aber die
stoische Lehre von dem groflen Weltengesetz, das die Natur steuert und dem
Menschen seine Norm setzt auch einen aus der Tiefe des Gefiihls quellenden
Ausdruck finden konnte, das zeigt uns der Nachfolger des Schulgriinders
Zenon, der Grieche Kleanthes von Assos. Mit dem Schlusse seines Zeushymnos
wollen auch wir schlieBen. Wenn darin der griechische Himmelsgott — bei
Kleanthes eine Allegorie fiir den feurigen, das All lenkenden und durchdrin-
genden Logos — als Garant des Gesetzes in der Welt erscheint, dann schlief3t
sich fiir unsere Uberschau das Ende mit dem Anfang zusammen, wenn wir
nicht lieber das Bild von einer Spriralbewegung gebrauchen, da wir uns nun
auf einer anderen Ebene befinden. Die Verse des Kleanthes aber lauten in
der schonen Ubersetzung Ulrichs von Wilamowitz - Moellendorft :

Zeus, der du aus dunkler Wolke
Herrschest mit dem Flammenblitze,
Geber alles Guten, 16se

Von des Irrtums Fluch die Menschen,
Dal} wir die Wahrheit erkennen,
Deine Weisheit,

Vater, in der du das All

Lenkest mit Gerechtigkeit.

Und gewiirdigt solcher Ehre

Ehren dann wir deine Wiirde,
Allzeit deine Werke preisend,



48 Albin Lesky : Der Kampf um die Rechtsidee im griechischen Denken

Wie dem Sterblichen geziemt.
Denn die Gétter und Menschen
Haben kein schoneres Vorrecht,
Als nach Wiirdigkeit immer
Lobzusingen dem einen
alles umfassenden Weltengesetz.
ALBIN LESKY



	0000
	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009
	0010
	0011
	0012
	0013
	0014
	0015
	0016
	0017
	0018

