FRIEDRICH WILHELM WODTKE
Ordentlicher Professor
der deutschen Sprache und Literatur

DIE ENTWICKLUNG
DER DEUTSCHEN LYRIK SEIT 1945
(Wilhelm Lehmann, Elisabeth Langgisser, Peter Huchel, Giinter Eich,
Karl Krolow, Nelly Sachs, Paul Celan, Gottfried Benn, Helmut Heissenbiittel,
Hans Magnus Enzensberger)

Thv 8nv @ePpovapiov 1966 6 kabnyntig k. F. W. Wodtke fipxioe 1a padfipata
avtod év 1) P1hocopiki ZyoAd.

TIpo 10ob pabnupatog 6 Koountwp tiig @rocopikiic Zxoriic k. N. Topadaxng
£napovciace TOvV véov kabnynty, &EEepace THY Yupdv TOu Sid THV &K VEOU AELTOLP-
yiav tiic €8pac kai £tOVICE TNV oNMaciav Thi¢ YVOOEOG TG YEPHAVIKilG YA®OONG Kai
otholoyiag, TOoOV d1d TV EmcTiuny, doov Kal d1d Tty Aoyoteyviav.

‘H dpiria 700 k. Wodtke Exel olto:

Euer Magnifizenz!

Euer Spektabilitdt!

Meine verehrten Herren Kollegen!
Hochverehrter Herr Kulturattaché!
Meine Damen und Herren!

Es ist mir ein tiefgefiihltes Bediirfnis, in dieser Stunde der Hohen Philo-
sophischen Fakultdt der Universitdt Athen fiir die groBe Ehre zu danken,
die mir durch den Ruf auf den neugeschaffenen Lehrstuhl fiir deutsche Sprache
und Literatur zuteil geworden ist, der nunmehr durch Seine Majestit Konig
Konstantin IT. von Griechenland bestitigt und damit rechtskriftig geworden ist.

Mein Dank gilt allen, die an dieser Berufung mitgewirkt haben, vor allem
auch dem verehrten deutschen Kulturattaché Legationsrat Dr. Friedrich
Muthmann, von dem ich der Philosophischen Fakultit der Universitit als
Lehrstuhlinhaber vorgeschlagen worden bin.

Dieser Ruf bedeutet fiir mich die Erfiillung eines jahrzehntelang gehegten
Wunsches, den Boden Griechenlands, meiner eigentlichen geistigen Heimat



268 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

seit meiner Schulzeit im humanistischen «Askanischen Gymnasium» in
Berlin, zu betreten, der immer wieder durch politische Zeitereignisse vereitelt
wurde. Ich hitte jedoch — «das Land der Griechen mit der Seele suchend» —
nie zu hoffen gewagt, daB mir eine Lehrtitigkeit an der altehrwiirdigen Alma
mater Athens ermoglicht werden wiirde, und sehe es nun als meine Haupt-
aufgabe an, die Begegnung zwischen dem griechischen und dem deutschen
Kultur- und Geistesleben noch inniger zu gestalten, die, nach tragischer
Entfremdung durch den Krieg, wieder so lebendig geworden ist: in Athen
selbst durch das weltberiihmte Deutsche Archéologische Institut, durch die
intensive Bildungs- und Erziehungsarbeit des deutschen Dorpfeld - Gymna-
siums und durch die weit in das Land ausstrahlende vielfiltige Kulturarbeit
des Athener Goethe - Instituts. Wenn ich mich nun im Rahmen der Philo-
sophischen Fakultit der Universitit als Einzelner neben diesen Institutionen
zu bewihren habe, so darf ich sagen, daB ich mich auf die vor mir liegende
Aufgabe, eine «Deutsche Abteilung» an der Universitdt Athen aufzubauen,
und auf meine griechischen Studenten freue. Ich werde meine ganze Kraft
einsetzen, um das Studium der Germanistik zu einem vollen und wesentlichen
Teil des geistigen Lebens an der Universitit Athen zu machen.

Ich beginne meine Vorlesungstitigkeit an der Universitit Athen heute
mit einigen Gedanken zur Entwicklung und Positionsbe-
stimmung der modernen deutschen Lyrik seit 1945 als
Uberblick iiber den Weg, den ich im Lauf meiner Reihe von Vorlesungen in
den noch vor uns liegenden Monaten des akademischen Jahres 1965/66 zu
gehen gedenke. Ich darf dabei vorausschicken, dafl es sich in den folgenden
Stunden um Interpretationsvorlesungen handeln wird, in denen alle Studenten
und Gasthorer, die ich herzlich willkommen heife, vervielfiltigte Gedichttexte
erhalten werden, um die gegenseitige Verstindigung zu erleichtern und die
Deutungen auf einen festen Boden zu stellen.

Als sich 1945 die Frage nach einer Neuorientierung der deutschen Dich-
tung stellte, war die Hauptaufgabe der Wiederanschlufl an die Weltliteratur
der Moderne, von der die deutschen Dichter und Leser in den zwdlf Jahren
geistiger und politischer Tyrannis (1933 - 1945) fast vollstindig abgeschnitten
worden waren. Die Folge dieser geistigen Unterdriickung des literarischen
Lebens war ein Zustand unwiirdiger und unfruchtbarer provinzieller Riick-
stindigkeit, der um so schmerzlicher war, als die deutsche Kunst in den
vorhergehenden Jahrzehnten seit Beginn des neuen zwanzigsten Jahrhunderts
nicht nur unabléssig Weltliteratur aufgenommen und verarbeitet hatte. Dafiir
seien hier die fiihrenden Geister der Erneuerung der deutschen modernen
Dichtung STEFAN GEORGE, HUGO VON HOFMANNSTHAL und
RAINER MARIA RILKE verehrungsvoll genannt. Sie hatte auch selbst



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 269

Anerkennung und Aufnahme in die moderne Weltliteratur gefunden wie
THOMAS MANN, RAINER MARIA RILKE, FRANZ KAFKA und
BERTOLT BRECHT. Zwar konnten die jungen deutschen Lyriker nach
1945 an eigene deutsche Traditionen seit dem Expressionismus (1910 - 1920),
der Neuen Sachlichkeit der Zwanziger Jahre und an die wihrend der natio-
nalsozialistischen Tyrannis unterirdisch weiterlebende Widerstandsliteratur
(OSKAR LOERKE, WILHELM LEHMANN, ERNST NIEKISCH, ERNST
JUNGER u.a.) ankniipfen, aber angesichts des Miflbrauchs und der tiefge-
henden Zerstérung der deutschen Sprache durch das untergegangene Regime
und dessen Dichterlinge war es natiirlich, dafl die Neuorientierung der deut-
schen Dichtung vor allem zundchst durch die Ubersetzung und Aneignung der
modernen Lyriker der Weltliteratur erfolgte. Dabei waren auch éltere Dichter
wie z.B. RUDOLF ALEXANDER SCHRODER mit seiner Ubersetzung des
groBen dichterischen und dramatischen Werkes von T.S. ELIOT bahnbre-
chend. Es wurde endlich der Bann gebrochen, den bis dahin die spite Dichtung
RAINER MARIA RILKES ! auf die jungendeutschen Lyriker ausgetibt hatte,
fiir die noch in der Nachkriegszeit vielfach die spite Hymnik FRIEDRICH
HOLDERLINS (1770 - 1843) und die spite Lyrik RILKES die Leitsterne
ihres eigenen, neu beginnenden Schaffens waren (Hans Egon Holthusen u.a.
Eklektiker) 2. Ein tiefes Echo fand T.S. ELIOTS These aus den «Four Quar-
tets» (1944, deutsch 1951): «Poetry does not matter», die sich gegen die
lyrisch - idealistische Uberh6hung und Verschonerung der brutalen Realitéit
der Moderne im Gedicht richtete. Sein Protest gegen die Hohlheit der Zivili-

1. Die wichtigsten Rilke - Biicher nach 1945 sind : Werner Kohlschmidt,
R.M. Rilke, Liibeck 1945; W. Kohlschmidt, Rilke-Interpretationen, Lahr 1948;
F. W. Wodtke. Rilke und Klopstock, Diss. Kiel 1948 (Privatdruck 1951); Eudo C.
Mason, Rilke, Edinburgh, London 1963, deutsch Gottingen 1964; Brigitte L.
Bradley, R.M. Rilkes Neue Gedichte, Bern, Miinchen 1967; Jacob Steiner,
Rilkes Duineser Elegien, Bern, Miinchen 1962; Hermann M 6rchen, Rilkes Sonette
an Orpheus, Stuttgart 1958; Beda Allemann, Zeit und Figur beim spaten Rilke,
Pfullingen 1961; Ulrich Filleborn, Das Strukturproblem der spiten Lyrik Rilkes,
Heidelberg 1960; Hans Egon Holthusen, Rilke, rowohlts monographien Nr. 22,
Reinbek 1958 u.6. (mit Bibliographie). Ferner verweise ich auf meinen Aufsatz : Das Pro-
blem der Sprache beim spiten Rilke, in : Orbis litterarum, Revue internationale d’études
littéraires tome 11, Kopenhagen 1956, S. 64 - 109 und meinen Artikel {iber Rilke in : Musik
in Geschichte und Gegenwart, hrsg. v. Friedrich Blume, Bd. 11, 1963, Sp. 523 - 526 (mit
Liste der Kompositionen Rilkescher Dichtungen).

2. Fiir die Aneignung und die Bedeutung RILKES fiir die Weltliteratur der Moderne,
die bis heute ungebrochen anhilt, siche Walter Ritzer, R.M. Rilke Bibliographie,
Wien 1951; Richard von Mises, Rilkein English. A tentative bibliography, Cam-
bridge 1947; Stephen Spender, Der Einflub Rilkes auf die englische Dichtung,
Pen Press, London, Oct. 1946; W. H. Auden, Rilke in English, in : New Republic,



270 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

sationswelt («The Hollow Men» 1925) und seine Rilkes «Duineser Elegien»
(1922) eng verwandte bittere Zeitkritik («The Waste Land» 1922, deutsch
1957) fanden ein tiefes Echo in der jungen deutschen Dichtergeneration
nach 1945 — weniger dagegen seine religiose Wendung zu einem katholi-
schen Mystizismus, der fiir Eliots Spitzeit charakteristisch ist. Zwar fiel diese
religiose Wendung des grolen angelsichsischen Dichters mit einer Erneuerung
des Christentums im Deutschland der Nachkriegszeit zusammen, aber diese
hat eigentlich nur in der groBen Romanschriftstellerin und Lyrikerin ELISA-
BETH LANGGASSER (1899 - 1950) iiberragenden dichterischen Ausdruck
gefunden, die stérker unter dem Banne der franzésischen neukatholischen
Dichtung von GEORGES BERNANOS u.a. stand; auf protestantischer
Seite entspricht ihr auf wesentlich weniger eindrucksvolle Weise die Lyrik
von HEINZ PIONTEK — aber das sind im ganzen gesehen doch Einzel-
erscheinungen, und beide Kirchen haben im Deutschland der Nachkriegszeit
wenig von dem dichterischen Neubeginn profitieren konnen, sondern mubBten
sich mit einer stindig wachsenden Kritik an ihrer Einordnung in das west-
deutsche Establishment auseinandersetzen.

Die Bemiihungen junger deutscher Lyriker um die Aneignung und Uber-
setzung der modernen Lyrik anderer Volker gingen im wesentlichen um die
Gewinnung einer neuen dichterischen Sprache und Bildlichkeit, die auBer-
halb Deutschlands bereits zu einer Art «Weltsprache der modernen Poesie»
geworden war, wie HANS MAGNUS ENZENSBERGER (* 1929) das in
seiner vorbildlichen Anthologie mit dem bewullt ironischen Titel «Museum

New York, 6.9.1939, p. 135; B. J. M orse, Contemporary English Poets and Rilke, in :
German Life and Letters, Oxford, July 1948, pp. 272-285; Eudo C. Mason, Rilke,
Europe and the English - speaking World, Cambridge 1961 und die ausgezeichneten Uber-
setzungen von Rilkes Lyrik durch den Oxforder Anglisten J. B. Leishman (die «Dui-
neser Elegien» zusammen mit Stephen Spender), samtlich in the Hogarth Press, London
1939 ff. Fir Frankreich: Jean Frangais Angelloz Rilke, Paris 1952 sowie
dessen Ubersetzungen der «Duineser Elegien» und der «Sonette an Orpheus» (Paris 1943)
und die Huldigungen aller groBen franzosischen Geister an Rilke und dessen eigene «Poémes
Frangais» in dem Sammelband Rilke et la France (éd. avec Bibliographie frangaise par
Jacques Betz, Paris 1943). Fir Griechen land ist das grundlegende Werk
des beriihmten Theologen Louvaris zu nennen : N. I. AovBaptg, Pikke, 6 Grodnun-
e, 6 pootng, 6 Emomng, "Abfva 1942 sowie die vorziglichen Ubersetzungen des A p 1
A1kt aiov, "Exhoyn amd 10 momtiko Epyo Tod Rainer Maria Rilke, *A0fjvat, «Kadpoc»,
1957. Kiirzlich erschien eine Ubersetzung der «Aufzeichnungen des Malte Laurids Brigge»
von A. K. Mt é o kov, Inueidoelg o8 Mate Acovptl Mapiyke, £xdooeig «aiatio»
B 24 (130), *A6fjvar 1965. Eine Ubersetzung der 6. Duineser Elegie von Poly Kara-
georgiadou bringen die «Texte und Mitteilungen des Lehrstuhls fir deutsche Sprache
und Literatur, Athen, 1. Jg., 1968, Nr. 1, Juni - Heft. Fiir Italien : Vincenzo Errante,
Rilke, Storia di un’Anima e di una Poesia, Firenze 1942.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 271

der modernen Poesie» (Frankfurt am Main 1960, Taschenbuchausgabe dtv
sr 35/36, Miinchen 1964) festgestellt hat: «In den fiinfunddreifig Jahren von
1910 - 1945 haben die Dichter, die in diesem Museum erscheinen, unter sich
ein Einverstindnis erreicht, das wie nie zuvor die nationalen Grenzen der
Dichtung aufgehoben und dem Begriff der Weltliteratur zu einer Leuchtkraft
verholfen hat, an die in anderen Zeiten nicht zu denken war. (...) Der Proze
der modernen Poesie fithrt, wie sich an den Texten dieses Museums zeigen
laBt, in wenigstens fiinfunddreifig Lindern zu Ergebnissen, die Vergleich
iiber Vergleich herausfordern: er fiihrt, mit einem Wort, zur Entstehung einer
poetischen Weltsprache». ENZENSBERGER fiigt jedoch einschrinkend mit
Recht hinzu: «Diese Feststellung kann nicht dazu fiihren, die Vielfalt, die
sich in dieser Weltsprache ausdriickt, liber einen Kamm zu scheren. Die
lingua franca, die durch dieses Buch belegt werden soll, hat ihre GroBe gerade
darin, daB sie sich dem Ausdruck des Besonderen nicht verschlieBt; daB sie
vielmehr das Besondere aus der Bindung an die nationalen Literaturen
befreit».

Gerade ENZENSBERGERS, «Museum der modernen Poesie» beweist,
dal} nicht nur englische, franzosische, italienische, russische, schwedische, spa-
nische sowie nord- und stidamerikanische Lyrik fiir den modernen deutschen
Dichter von uniibersehbarer Bedeutung ist, sondern auch — endlich wieder —
die neugriechische Lyrik, neben der tbrigens, vielfach spiirbar der EinfluB
der antiken griechischen Oden- und Hymnenformen, des Epigramms und des
antiken Mythos in der modernen deutschen Lyrik weitergeht !. Enzensbergers
Anthologie bringt sechs Gedichte von KONSTANTINOS KAVAFIS in der
Gbersetzung von Helmut von den Steinen (Frankfurt 1953): «Fragte nach der
Machart», «Der Spiegel am Eingang», «Des Schiffes», «Die Stadt», «Troer»,
«Die Barbaren erwartend» und vier Gedichte des Nobelpreistrigers GIORGOS
SEFERIS: «Hier enden die Werke», «Wir, die auszogen», «Da nun vieles
und so viel voriiberzog» und «Die Argonauten» in der Ubersetzung seines
Bruders Christian Enzensberger (Frankfurt am Main 1962): Sowohl von den
Steinen wie Enzensberger haben ihre Ubersetzungen von Kavafis beziehungs-
weise Seferis auch in Buchform veréffentlicht und damit die Aufmerksamkeit
der deutschen Offentlichkeit auf das Werk dieser beiden groflen neugriechi-
schen Lyriker gelenkt. Eine kleine Anthologie neugriechischer Lyrik, die von
SOLOMOS bis zu ELYTIS fiihrt, lieB Chlodwig Plehn unter dem Titel «Das

1. Vgl. meinen Vortrag «Griechenland in der modernen deutschen Lyrik» auf dem
3. KongreBl des «Archivs fiir Soziologie und Ethik», Athen Okt. 1967 unter Leitung von
Prof. Herter (Bonn) und Prof. Demetrios Tsakonas (Athen, Bonn), den ich demnichst
zu veroffentlichen gedenke.



272  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

Lied des Parnass. Griechische Dichtung des 19. und 20. Jahrhunderts» in
der Schriftenreihe der Deutsch - Griechischen Gesellschaft Hannover (Han-
nover, ohne Jahr, Schrift 1) erscheinen!. Und auch deutsche literarische
Zeitschriften tragen endlich dazu bei, die Kenntnis der modernen neugrie-
chischen Lyrik in beiden Teilen Deutschlands zu verbreiten 2.
ENZENSBERGER sieht freilich auch die Gefahren, die dieser harmo-
nischen Ausbildung einer alle Vélker der Erde umfassenden poetischen Welt-
sprache immer wieder von den politischen und sozialen Machtkdmpfen
unseres Jahrhunderts drohen, und sagt mit grolem Ernst in seinem Vorwort
zum «Museum der modernen Poesie» als Stimme der jungen deutschen Lyri-
kergeneration der sechziger Jahre: «Ist es tberfliissig, zu sagen, daf} der zweite
Weltkrieg, dal Auschwitz und Hiroshima auch fiir die Poesie Epoche gemacht
haben? Das wollen viele nicht wahrhaben. (...) Faschismus und Krieg, der
Zerfall der Welt in feindselige Blocke, die Riistung zum Untergang: dies alles
hat auch das Einverstdndnis der modernen Poesie tief erschiittert. Ihre Welt-
sprache zeigt seit 1945 Spuren der Erschdpfung, des Alterns. Thre grofen
Meister sind fast alle tot. Nur als konventionelles Spiel kann sie fortgesetzt
werden, als gibe es zu ihr keine historische Differenz. Die bedeutenderen
Geister haben lingst begonnen, auf sie zu reflektieren. Poesie heute setzt
nicht nur Kenntnis, sondern auch Kritik der modernen Poesie voraus.»
Vielleicht treibt Enzensberger hier seinen Pessimismus zu weit, wenn er,
wie einst Plutarch das Altern der Antike an der Natur ablesen zu kdnnen
glaubte, dort Erschépfung und Vergreisung sieht, wo immer noch grofe
Lyrik entsteht. Und es soll Aufgabe meiner folgenden Darlegungen sein, zu
zeigen, daB auch die groBen Altmeister der deutschen Lyrik NELLY SACHS,

1. Sie enthlt 3 griechische Volksdichtungen, Gedichte von Rigas Pheréos, Dionysios
Solomos, Aristoteles Valaoritis, Spyridon Trikoupis, Andreas Kalvos, Lorentzo Mavilis,
Georgios Drossinis, Kostis Palamas, Angelos Sikelianos, Konstantinos Kavafis, Nikos
Kasantzakis, Eleni Kasantzakis, Giorgos Seferis, Stratis Myrivilis, Nikiforos Wrettakos,
Pantelis Prevelakis, Jannis Coutsocheras, Dimitrios Stathopoulos und Odysseus Elytis.

2. Besonders die «Zeitschrift fir deutsch - griechische kulturelle und wirtschaftliche
Zusammenarbeit» «hellenika», hrsg. v. . Rosenbaum-Kamar inea, 463 Bochum,
Am Dornbusch 28, neuerdings auch «Akzente» 15 Jg., Heft 2, 1968, in dem Vagelis
Tsakiridis mit einer Einleitung Gber «Neugriechische Poesie», in der er die neugrie-
chische Lyrik seit 1945 in ihren Entwicklungslinien charakterisiert, dem an avantgardisti-
scher Literatur interessierten Deutschen Gedichte von Konstantinos Kavafis, Giorgos
Seferis, Yannis Ritsos, Aris Diktdos, Odysseus Elytis, Dimitris Christodoulou, Eleni Vakalo,
Yannis Dallas, Giorgos Gavalas, Titos Patrikios, Michalis Katsaros und Vassilis Vassilikos
in deutscher Ubersetzung bekannt macht. Eigene Wege geht der Athener Lyriker Athanasios
Kitsopoulos, der seine Gedichte in deutscher Sprache regelmifig in der «Neuen Zurcher
Zeitung» verdffentlicht.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 273

WILHELM LEHMANN, GOTTFRIED BENN und BERTOLT BRECHT
noch mit ihrem Spitwerk auf der Hohe unserer Zeit stehen, auch wenn die
jiingste Generation die bisherige, vom Symbolismus, Expressionismus und
Surrealismus herkommende lyrische Sprache und Bildlichkeit tiber Bord wirft
und neue, eigene Wege zu gehen versucht, die sich zumeist an den Dadaismus
der Zwanziger Jahre anschlieBen. Recht hat ENZENSBERGER dort, wo er
die Notwendigkeit der Forderung nach Distanz der kritischen Reflexion tiber
Sprache und Poesie vom modernen Lyriker selbst fordert. Daher kénnen auch
nur die Dichter der dlteren Generation vor den Augen der Jiingeren beste-
hen, die selbst diese kritische Distanz zu ihrer eigenen und zur zeitgendssischen
Lyrik allgemein besitzen. Diese Doppelrolle des Dichters der Moderne, der
zugleich Lyriker und kritischer Poetiker ist, Gedichte und Essays iiber ésthe-
tische Probleme schreibt, ist in der Tat ein Charakteristikum der drei mo-
dernen deutschen Lyriker, von denen die Entwicklung unserer lyrischen
Dichtung seit 1945 ausging und am nachhaltigsten beeinflulit wurde: WIL-
HELM LEHMANN als Meister einer Mythos und Physis eng verschmelzenden
magischen «Naturlyrik», der in seinen poetologischen Essays ! programmatisch
sagen konnte: «Ein Gedicht kann Gefahr laufen, zuviel «Poesie» aufzunehmen.
Man wird ihm gegen solche Erweichung eine Dosis «Sachlichkeit» verschrei-
ben. Nur der Trigheit bedeuten «poetisch» und «sachlich» Gegensitze, ist
doch ein Gedicht als Stenogramm gegen die Formlosigkeit des Inneren das
Allergenaueste des Genauen» 2. Das gilt ferner von GOTTFRIED BENN als
dem radikalen Vertreter des monologischen «absoluten» Gedichts, dessen
beriihmt gewordene Marburger Rede «Probleme der Lyrik» (21. August
1951) ® einen dhnlichen Kampf gegen das von RILKE herkommende deutsche
Erbiibel des «seraphischen Tons» in der Lyrik fiihrt und eine Zeitlang zur «ars
poetica» der jungen deutschen Lyriker wurde, und schlieflich auch von
BERTOLT BRECHT als Schopfer des modernen politischen und sozialkri-
tischen Gedichtes, mit seinen Songs und Balladen, der mit seinen Aufsitzen
iiber «Chinesische Gedichte», «Uber reimlose Lyrik mit unregelmiBigen
Rhythmen» u.a., die jetzt gesammelt im Band «Uber Lyrik» (Frankfurt am
Main 1964) vorliegen, den jungen, ihn verehrenden deutschen Lyrikern in
beiden Teilen Deutschlands auch theoretisch den Weg zu einer lyrischen
Dichtung wies, die sich nicht in den «elfenbeinernen Turm» der Symboli-

1. Gesammelt im 3. Bande seiner Samtlichen Werke, Giitersloh, Sigbert Mohn Verlag,
1962, S. 7 - 421; darauf folgen seine samtlichen Gedichte bis 1962, Bd. 1 - 2 enthalten seine
Romane und Erzdhlungen.

2. Samtliche Werke, Bd. 3, S. 125.

3. Gesammelte Werke, Bd. 1, hrsg. v. D. Wellershoff, Wiesbaden 1959, S. 494 - 532.

EEDXIIA, tépog IH' (1967 - 1968) 18



274  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

sten (MALLARME, der friilhe STEFAN GEORGE) verschlieBt, sondern
nach Veridnderung von Bewultsein und Welt strebt. Dall dem so ist, daB
der moderne Dichter sich selbst die eigene Asthetik und Poetik schafft, ist
ein Erbe des 18. Jahrhunderts mit seiner radikalen Absage an die bis dahin
geltenden absoluten Normen der Poetiken des ARISTOTELES und des
HORAZ, die GOETHE HERDER und SCHILLER als «Stiirmer und Drin-
ger» fiir immer iiber Bord warfen, womit sie sich ebenso wie Friedrich Hol-
derlin und die Romantiker, Novalis, Friedrich und August Wilhelm von
Schlegel selbst die Notwendigkeit auferlegten, die eigene Lyrik und Dichtung
auch theoretisch zu reflektieren und zu begriinden.

Die drei genannten Dichter, von denen heute einzig WILHELM LEH-
MANN noch lebt und trotz seines hohen Alters in ungebrochener geistiger
Kraft dichtet und reflektiert, hatten fiir die jungen Lyriker in Deutschland
nach 1945 insofern eine besondere Bedeutung, als sie als die letzten Lebenden
einer grofen geistigen Vergangenheit die Hauptrichtungen der deutschen
Dichtung seit 1910 verkorperten: GOTTFRIED BENN den revolutiondren
und zugleich skeptischen Geist des deutschen EXPRESSIONISMUS, dessen
Radikalitit er bis ins Alter bewahrte, WILHELM LEHMANN und BER-
TOLT BRECHT die «<\NEUE SACHLICHKEIT» der Zwanziger Jahre nach
dem ersten Weltkrieg, die eine Reaktion auf den pathetischen Uberschwang
der Expressionisten darstellte.

Wenn ich nun die Hauptrichtungen der deutschen Lyrik nach 1945 zu
charakterisieren versuche, so mochte ich mit der «magischen Natur-
Iyrik» beginnen, da sie sich heute bereits als eine im wesentlichen abge-
schlossene Entwicklung prisentiert, wihrend die von BENN inaugurierte
Linie des «absoluten Gedichts» noch weiterdauert und die von BRECHT
inspirierte politisch - soziale Lyrik gerade erst begonnen hat. Dal sich daneben
auch Tendenzen zeigen, die erneut auf RILKE und den Surrealismus zu-
riickgreifen oder die dadaistischen Experimente weiterfiihren, wird noch zu
zeigen sein. Der «magische Realismus» der modernen deutschen Naturlyrik,
wie sie OSKAR LOERKE (1884 - 1941) ausgebildet und sein Freund WIL-
HELM LEHMANN (* 1882) weiter und zu ihrem Hohepunkt gefiihrt hat,
entsprang bei aller Affinitit zur deutschen Romantik (Brentano, Achim
von Arnim, Eichendorff) doch nicht einem falschen Romantizismus, sondern
kam aus dem Expressionismus mit seiner Sehnsucht nach Riickkehr in die
archaisch - urspriinglichen Tiefen der Natur und der Seele, die wir auch
beim frithen GOTTFRIED BENN so stark akzentuiert finden. Mit ihrer
bewuBten Zuriicknahme der menschlichen Individualitdt, dem Zuriicktreten
des lyrischen Ich gegeniiber den genau beobachteten und objektiv dargestell-
ten Naturphinomenen sprach sich in der Naturlyrik, die in den Zwanziger



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 275

Jahren dann vom Geist der «Neuen Sachlichkeit» erntichtert und gekldrt
wurde, eine Absage an das lbertriecbene Menschheitspathos der optimistisch-
utopischen Richtung des Expressionismus (Ernst Stadler, Franz Werfel u.a.)
aus. Der in dieser Lyrik lebende Geist der Niichternheit und Sachlichkeit
war es dann auch, der die junge Generation nach 1945 so unmittelbar an-
sprach, zumal sowohl LOERKES wie auch LEHMANNS Naturgedichte
keineswegs einen Riickzug in ein allen modernen Daseinsproblemen entriicktes
Reich «heilen Lebens» in der Natur boten, sondern sich mit den drohenden
geschichtlichen und politischen Michten des Terrors und der Diktatur der
Zeit auseinandersetzten, vor 1933 offen, spéter unter dem unerbittlichen Druck
der nationalsozialistischen Zensur versteckter und in Bildern und Mythen
chiffriert, aber den Kundigen in der «inneren Emigration» deutlich ablesbar,
die Dummbheit und Geistlosigkeit der Machthaber iiberspielend. Dieser oft
ins unscheinbare dichterische Bild verhiillte zeitkritische Einschlag darf bei
einer abschlieBenden Beurteilung der modernen deutschen Naturlyrik nicht
tiibersehen werden. Es war auch kein Zufall, da WILHELM LEHMANNS
erster Gedichtband mit dem bezeichnenden, gegen die Machthaber gerichte-
ten Titel «Antwort des Schweigens» 1935 im Widerstands - Verlag von Ernst
Niekisch erschien, womit sich der schon 1923 fiir seine Romane und Erzihlun-
gen mit dem Kleistpreis ausgezeichnete Dichter auf die Seite der schirfsten
Gegner des «braunen» Systems stellte. In der Dichterin ELISABETH LANG-
GASSER, deren eigentiimliche Synthese von heidnischer Naturmagie, grie-
chischem Mythos und katholischem Christentum ihrer Dichtung ein ganz
besonderes Profil gibt, fand LEHMANN schon seit 1935 eine begeisterte
Schiilerin, die, wie sie damals in ihren Briefen an ihn bekannte, ihre lyrische
Technik und Bildlichkeit fast ausschlieBlich an seinen damals erschienenen
Gedichten ausbildete. Auch der erst nach 1945 bekannt gewordene junge
Lyriker KARL KROLOW hat sich schon in seinen ersten dichterischen An-
fangen in den dreifliger Jahren an LEHMANNS Gedichten geschult und
lange Zeit gebraucht, bis er in der Auseinandersetzung mit dem franzésischen
Surrealismus zu einem unverkennbar eigenen Ton fand.

Dieses moderne Naturgedicht verbindet scharfe, oft naturwissenschaftlich
fundierte, dichterisch knappe Deskription der Naturphinomene mit ebenso
knapp aufblitzenden mythischen Visionen und zeitkritischen Elementen, so
dal in einer typisch modernen Montagetechnik die Bereiche der Natur, beson-
ders die von den friiheren Dichtern unbeachtet gebliebenen Bereiche der
Wiesen-, Moor- und Sumpflandschaften, des Mythos und der Geschichte
miteinander verbunden erscheinen. Bei WILHELM LEHMANN ist es vor
allem die karge, von buschbepflanzten Erdwillen, sogenannten «Knicks»
gegen die stiirmischen Meerwinde geschiitzte norddeutsche Landschaft mit



276 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

ihren Pflanzen, Végeln und anderen Tieren, in der vor dem ins Zeitlose blicken-
den Auge des Dichters die mythischen Gestalten der griechischen Antike,
aber auch die Mythen- und Mirchenfiguren der Kelten und nordischen
Volker oder die Personen Shakespearescher Dramen erscheinen, wie bei
LEHMANN iiberhaupt ein besonders enges Verhéltnis zur angelsichsischen
Lyrik der Moderne (Andrew Marvel, Robert Graves, William Blake u.a.)
festzustellen ist, so dal er in seinem Essay «Erlebnis der englischen Dichtung»
von sich sagen konnte: «Ich glaube nicht, dal ohne die Einwirkung der
englischen Dichtung von frithauf mein Werk ganz zu sich gekommen wire.
Sie bedeutete Zustrom, Kriftigung.» ! Sein Naturverhiltnis ist ein ganz
ungebrochen heidnisches, dhnlich wie bei seinem Freunde OSKAR LOERKE:
die Natur erscheint als der einzige Bereich, in dem mitten im Zwiespalt der
modernen Welt der Technik und des Krieges allein noch Leben, Verwandlung
und Zauber herrscht. Sie wird als «griiner Gott» personifiziert und als heiles
«Paradies vor dem Falle» gefeiert, so in LEHMANNS schonem Gedicht:

FEBRUARMOND

Ich seh den Mond des Februar sich lagern
Auf reinen Himmel, tarkisblauen.

In wintergelben Grasern, magern

Gehn Schafe, ruhen, kauen.

Dem schonsten folgt der Widder, hingerissen.
Die Wolle glinzt, gebadete Koralle.

Ich weiB das Wort, den Mond zu hissen,
Ich bin im Paradiese vor dem Falle 2.

Hier spricht das Naturbild ganz fiir sich und bedarf keiner Erginzung durch
mirchenhafte oder mythische Elemente: die Art ist iiberzeugend, in welcher
der Dichter es sparsam umreiBt und damit seiner eigenen Forderung folgt,
das Gedicht solle eine Art von «Stenogrammy sein. Dennoch fehlt auch hier

1. Siamtliche Werke, Bd. 3, S. 313.

2. Neugriechische Ubersetzung dieses Gedichts «®eyyapt tod Drepapn» von Tasia
S. Loukatou in: Texte und Mitteilungen des Lehrstuhls fir deutsche Sprache und
Literatur, Athen, 1. Jg., 1968, Juniheft Nr. 1, S. 1. In ihrer Anthologie Kopgoloynuata
and v Eévn moinon hat Frau Loukatou folgende Gedichte Wilhelm Lehmanns ins Neu-
griechische iibersetzt : «Friichte», «Sommerrausch» und «Klage ohne Trauer» (Kaproti,
Médn Tod kahokaiptod, Mapamovo yopig Aomm, "A8fvor 1967). Aus ihrer geplanten neu-
griechischen Anthologie der Lyrik WILHELM LEHMANNS veréffentlichte Frau Lou-
katou ferner die Ubersetzungen der Gedichte «Flichender Sommer» und «Ruhm des
Daseins» (Kalokaipt mod @evyet, Adta Tiig Srapénc) in : Texte und Mitteilungen 1, Juni
1968, Nr. 1, S. 1-2.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 277

das Mythische nicht ganz: der Widder wird zur Verkdrperung eines magi-
schen Liebeszaubers — aber der eigentliche Magier selbst ist der Dichter,
der iiber den ganzen Kosmos gebietet und, indem er auf sein eigenes Gehei3
den Mond vor uns aufsteigen ldBt, sein SelbstbewuBtsein ausspricht. Diese
Uberzeugung von der verwandelnden und neue Welten schaffenden Kraft
des dichterischen Wortes teilt Lehmann mit den anderen groBen Lyrikern
vor ihm, mit STEFAN GEORGE, dem jungen HUGO VON HOFMANNS-
THAL und mit RAINER MARTA RILKE. Insbesondere der spite Rilke
hat immer wieder betont, daB das Dichterwort die magische Kraft besitze,
alles Wirkliche, das Schone wie das HiRliche, Widerwirtige oder gar Ekeler-
regende in eine zeitlose Sphire der Ewigkeit und des Geistes zu erheben.
Ahnlich wie LEHMANN o6ffnet sich schon bei ihm dieser Bereich der «Ewig-
keit» und immanenten «Transzendenz» als geheimnisvolle Dimension mitten
in Zeit und Welt der Gegenwart, ist also kein von der Realitdt abgetrennt zu
denkendes Jenseits. In der modernen orphischen Lyrik, zu der man RILKE
wie LEHMANN rechnen muB, verschrinken sich also Immanenz und Trans-
zendenz in geheimnisvoller Dialektik . LEHMANN hat das in einem Gedicht
«Giiltige Zeit» prignant ausgesprochen:

1. WILHELM LEHMANN liebt es, gegen RILKES Forderung aus den «Duineser
Elegien», die Erde ins «Unsichtbare» zu verwandeln, zu polemisieren und dem seine For-
derung nach noch mehr «Sichtbarkeit» im Gedicht entgegenzustellen (Bd. 3, S. 191 u.6.).
Dem 148t sich jedoch entgegenstellen, dal RILKES gesamte mittlere und spite Dichtung
seit den «Neuen Gedichten» (1906 - 1908) auf konkreter Anschauung der Naturphdnomene
wie der modernen technischen Welt beruht. Ich mochte dafiir Rilkes Brief an Clara Rilke -
Westhoff vom 8. Mirz 1907 heranziehen, in dem er in dhnlicher Weise wie nach ihm LEH-
MANN in seinen poetologischen Reden und Essays die Entstehung eines Gedichts und des
mit ihm gegebenen poetischen und symbolischen Mythos folgendermalen beschreibt : «Das
Anschauen ist eine so wunderbare Sache, von der wir so wenig wissen; wir sind mit ihm
ganz nach aullen gekehrt, aber gerade wenn wirs am meisten sind, scheinen in uns Dinge
vor sich zu gehen, die auf das Unbeobachtetsein sehnsiichtig gewartet haben, und wéhrend
sie sich, intakt und seltsam anonym, in uns vollziechen, ohne uns — wichst in dem Gegen=
stand drauBen ihre Bedeutung heran, ein {iberzeugender, starker, — ihr einzig moglicher
Name, in dem wir das Geschehnis in unserem Innern selig und ehrerbietig erkennen, ohne
selbst daran heranzureichen, es nur ganz leise, ganz von fern, unter den Zeichen eines eben
noch fremden und schon im néchsten Augenblick aufs neue entfremdeten Dinges begrei-
fend. Mir geht es jetzt oft so, daB irgendein Gesicht mich so anrithrt; am Morgen z.B.,
so wie sie jetzt meistens hier einsetzen; man hat schon viel Sonne gehabt ganz friih, eine
Menge Helligkeit, und wenn dann plotzlich im Schatten einer Gasse ein Gesicht einem
hingehalten wird, so sieht man, unter dem EinfluB des Kontrastes, sein Wesen mit solcher
Deutlichkeit (Deutlichkeit der Nuancen), daB der momentane Eindruck sich unwillkiirlich
zum symbolischen steigert». Uber die thematischen Parallelen zwischen RILKES und LEH-
MANNS lyrischem Werk lieBe sich ein Buch schreiben — in negativer Weise hat ihre Ver-
wandtschaft der Romanist Hugo Friedrich gespiirt, der in seinem bedeutenden und erfo! -\Q(PA¢I”0'

"

sl" MANEn gy
A
2/ \ BhiNgy



278  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

Dichter braucht sich nicht zu sorgen,
Uber ihm, im Wort geborgen,
Unverwelklich seine Zeit 1.

Ahnlich wie beim mittleren und spéiten RILKE und wie frither in der
Romantik bei JOSEPH VON EICHENDORFF (1788 - 1857) ist die Natur
zugleich auch der Raum des ewigen und unverginglichen griechischen Mythos,
dessen Gestalten von den olympischen Géttern an bis herab zu den Dryaden,
Nymphen und Nereiden nicht tot sind, sondern ebenso wie die griechischen
Heroen, die nordischen und keltischen Sagen- und Mairchengestalten in den
Phanomenen, die der Dichter in der Natur Norddeutschlands wandernd und
denkend beobachtet, weiterleben und sich dessen entziicktem, aber klar und
niichtern blickenden, keineswegs irrational ekstatischen Auge in lebendigen
Gestalten tiglich neu offenbaren und von ihm im Gedicht beschworen wer-
den 2. Man konnte aus LEHMANNS Dichtung einen ganzen Mythenkatalog
der griechischen Antike entwerfen. In seinem Essay «Eroberung des lyrischen
Gedichts» schreibt LEHMANN: «Mit meiner Uberzeugung, daB die phino-
menale Welt nicht Mifitrauen verdient und daf sie sich mit ihrer Gestalt den
besten Kommentar schreibt, hiingt zusammen, dall sich in meiner Dichtung
oft der Mythus ansiedelt. Wer Natur sagt, sagt Mythus. Eins trifft nicht ohne
das andere. In der Welt der Aufkldrung nehmen beide Aufenthalt im lyrischen
Gedicht» 3. Wie LEHMANN etwa den Mythos von der Geburt des Dionysos
aus der Vermihlung von Zeus und Semele aus lebendiger Naturanschauung
eines heilen Sommertages erneuert, zeigt sein Gedicht:

SOMMERRAUSCH

Ein goldner Staub der Pollenrauch :
Wie leise schwebt die Zeugungsgier!
Verschwenderischer Ubermut,

Briillt sie als Donner aus dem Stier.

reichen Buch. «Die Struktur der modernen Lyrik» RILKE vollig auslieB, als er die Wirkung
der modernen franzésischen Lyrik seit Baudelaire, Rimbaud und Mallarmé auf die heutige
deutsche Lyrik geistvoll analysierte, und WILHELM LEHMANN aus der angefiigten
Anthologie ausschloB, als dieser ihn in seiner Kritik in der «Frankfurter Allgemeinen Zei-
tung» darauf hinwies, daB3 es auBer der franzésischen auch eine moderne deutsche Tradition
(Dehmel, Liliencron u.a.) gebe, in deren Linie Dichter wie Benn und er stiinden. Dall LEH-
MANN auch eine starke Beziehung zur franzosischen Lyrik (Jules Supervielle, Francis
Ponge u.a.) hat, ist bekannt; iiber den Prosaisten und Dramatiker Jules Renard (1864 -
1910) schrieb er einen meisterhaften Essay, der Gottfried Benn auBerordentlich tief berihrte.

1. Samtliche Werke, Bd. 3, S. 623.

2. Eine genauere Analyse wird mein Aufsatz «Griechenland in der modernen deutschen
Lyrik» bringen.

3. S.W. Bd. 3, S. 402.




Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 279

Ein Hauch begegnet einem Hauch :
Es ist genug! Es ist geschehn.

Die Narbe schwankt, die Narbe fillt,
Semele muB vor Zeus vergehn.

Der Gott entsinnt sich seiner Frucht :
Da sie kein Ungestim mehr dringt,
Ein griines Feuer, abgekihlt,

Schwillt runde Beere, blattverhdngt.

Der Sommer stiirzt, die Sense blitzt.
Duftschwaden, sinken Gras und Klee.
Durch ihre Triume fahrt der Gott,
Verbrennt noch einmal Semele .

Hier wird die Vorstellung einer sommerlichen Hochzeit und Zeugung der
Elemente von Himmel und Erde, von Pflanzen und Tieren in dionysischer
Sensualitit empfunden, dargestellt und bejaht. Dionysos selbst erscheint als
treibende Kraft hinter den Naturerscheinungen, nicht namentlich genannt,
aber als «der Gott, der sich in dem «griinen Feuer» der Beeren des Weines
offenbart. In mythischer Zeitlosigkeit erhebt sich aber hinter ihm die Gestalt
des Gottvaters, dessen Zeugungsgier ihn im «Sommerrausch» zu Semele
dringt, um in ihr den Gott des Weines, des Rausches und der Ekstase zu
zeugen, ein Vorgang, in dem die Empfangende verbrennt. Diese dionysische
Ekstase vergeistigt Lehmann am SchluB jedoch ins Apollinische, indem er
diesen sensuellen Vorgang, der sich ihm in den nach Fortpflanzung drdngen-
den Naturphinomenen offenbart, in den Bereich des «Traumes» erhebt.
Das entspricht der von FRIEDRICH NIETZSCHE in seiner Schrift «Die
Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik» (1870/71 geschrieben) getrof-
fenen Unterscheidung des Dionysischen und Apollinischen, die fiir die moderne
deutsche Dichtung seit Stefan George, Hofmannsthal, Rilke bis hin zu Gott-
fried Benn grundlegend geworden ist, so daB diese Schrift die thematische
«ars poetica» der deutschen Moderne genannt werden kann 2. Auch WIL-
HELM LEHMANN hat «eine mystische und beinahe ménadische Seele»,
von der NIETZSCHE in seiner Vorrede zur genannten Schrift spricht, und
ist zugleich «dionysischer Rauschkiinstler» und «apollinischer Traumkiinst-
ler», der «seine Einheit mit dem innerste Grunde der Welt in einem

1. Samtliche Werke 402; neugriechisch in T asia S. Loukatou, Koppohoyi-
pate amd TV Eévn moinom, "ABfvar 1967, S. 22 : «Méfn 1od kahokaipiob». Vel. auch
LEHMANNS Gedicht «Dionysos», Samtliche Werke, Bd. 3, S. 635.

2. Vgl. Paul Bockmanns grundlegenden Aufsatz «Die Bedeutung Nietzsches fir die
Situation der modernen Literatur», in : Deutsche Vierteljahrsschrift 27, 1953, S. 77 - 101,
und F. W. Wodtke, Die Antike im Werk Gottfried Benns, Wiesbaden 1963, S. 9 - 14.



280 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

gleichnisartigen Traumbilde offenbart»!. Man hat gerade
bei diesem Gedicht «Sommerrausch» von einem «mythischen Realismusy
gesprochen, in dem sich Realismus und Mythos gegenseitig durchdringen:
«Das ist nicht mythologischer Vergleich; was im Befruchtungsakt der Blume
geschieht, ist das mythische Geschehen zwischen Zeus und Semele: es ist
wesensselbig. Das Wort des Dichters bannt es ohne rationale Umwege» 2.
In dem Gedicht «Friichte» # wird daher auch der Zeus - Semele - Dionysos -
Mythos, hinter dem die Vermahlung der Erde mit dem Himmel im sommer-
lichen Gewitter, im Feuer des sengenden Blitzes steht, unausgesprochen mit
in das Bild der «Glut der Stunde» hineingenommen, in der sich die «Gewalten»
der Natur «giitig» offenbaren.

Dieses reine, ungebrochene Vertrauen auf die heilenden Krifte der Natur
und der Mythen stiftenden Kraft des dichterischen Wortes, das sich WIL-
HELM LEHMANN bis heute bewahrt hat, erscheint gebrochener und frag-
wiirdiger in der auBerordentlich schwierigen, mit Symbolen und Mythen
tiberladenen Lyrik ELISABETH LANGGASSERS (1899 -1950), deren
Naturverhdltnis von der Lehre des PAULUS (Rémer - Brief 8. 19 -22)
herkommt, wonach die ganze Schépfung der Natur (ndca 1 ktioic) durch
den Siindenfall des ersten Menschen mitgefallen ist in den Stand der Erbsiinde,
wenn auch ohne ihren Willen, und erst durch die Erlosung des Menschen
auf Grund des stellvertretenden Kreuzestodes Christi Hoffnung auf die eigene
Erlosung in der Zukunft haben kann: «Denn auch die Kreatur frei werden
wird von dem Dienst des verginglichen Wesens zu der herrlichen Freiheit der
Kinder Gottes.» (516t kai adt 1 kticig Ehevbepwdicetal amd tfig SovAeiag
g @Bopiig eig Tiv Ehevbepiav Tiig §6ENG TOV TékVOV TOD Be0D. Oldapey yap
dt mica 1 kticwg ocvvotevalet kai cuvodiver dypt Tod viv) 4. ELISABETH
LANGGASSER vernimmt dieses Sichingstigen und Sehnen der ganzen
Schopfung und offenbart es im «christlichen Naturgedicht». An WILHELM
LEHMANN, in dem sie dankbar das Vorbild fiir ihre eigene Lyrik aner-
kannte und dem sie, wie sie in Briefen an ihn aussprach, die Befreiung

1. Kroner, Taschenausgabe, Bd. 75, S. 53.

2. Rudolf Ibel, Der Dichter der Griinen Gottes. In : Die Welt, 5. April 1950.

3. Samtliche Werke, Bd. 3, S. 552 und den dazu gehérenden Essay «Entstehung eines
Gedichts», Bd. 3, S. 124 - 132. Neugriechische Ubersetzung von Tasia A. Louka-
tou (s.o. Anmerkung 10). Eine Dissertation meines Kieler Schilers Hans Dietrich Schifer
iiber Lehmanns Gesamtwerk befindet sich im Druck.

4. Romer, 8, 22 zitiert sie in der lateinischen Form der katholischen Vulgata als Motto
ihrer «Tierkreisgedichte» (1935), die zum Teil schon in der Zeitschrift der Dresdener Dichter-
gruppe «Die Kolonne», 2. Jg., 1931, Nr. 6 und 3. Jg., 1932, Nr. 2, S. 17 erschienen waren,
zu der auch PETER HUCHEL und GUNTER EICH gehorten.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 281

aus der Starre ihrer ersten Lyrika und «eine offene, eine flieBende Form»
verdankte !, ebenso auch die Erziehung zu exakter Naturbeobachtung und
einer ebenso exakten lyrischen Deskription der Naturphdnomene, schrieb sie
Ende 1942: «Meine Verse setzen (...) ein christliches Weltbild voraus und
wollen: das christliche Naturgedicht — wahrlich auf den ersten Blick ein
Widerspruch in sich selbst! Sie stehen als duflerste Entsprechung, als ent-
scheidender Gegenpol den Ihren gegeniiber und konnen daher einzig von
Thnen verstanden und aufgenommen werden 2.

Ahnlich wie bei JOSEPH VON EICHENDORFF vermag die Natur,
die ihre Paradiesesunschuld verloren hat, zum Werkzeug widergéttlicher,
satanischer Krifte zu werden, die den Menschen in ihren schwiilen, sinnlichen
Taumel einzubeziehen und durch ihren ddmonischen Zauber zu verderben
suchen. Das Antlitz der Natur ist nicht, wie bei LEHMANN, ein «Paradies
vor dem Falle», sondern es kann zum versteinernden Haupt der Gorgo Medusa
werden — ein Symbol, das sowohl in der Lyrik wie in den Romanen der
LANGGASSER ? hiufig wiederkehrt. Charakteristisch fiir sie ist, daB8 bei ihr
wie bei EICHENDORFF und HOLDERLIN die antiken Gotter und die
griechischen Mythen- und Heroengestalten (Odysseus, Nausikaa u.a.) auch
in der unter christlichem Zeichen stehenden Natur fortleben und ihre alte
Kraft nicht verloren haben. In ihrem zweiten Gedichtband «Die Tierkreis-
gedichte» (1935) ¢ faBte die LANGGASSER die Natur ganz von ihrer heid-
nisch - dimonischen Seite her auf und suchte die Naturgewalten im Zeichen
der Planeten und Tierkreissymbole des Jahreslaufes mit den Gottermythen
der Antike neu zu verbinden.

In jedem Keimblatt wird der Gotter
Beginn aufs neue nachgezogen,

in jeder Knospe ruht ein fetter,
gesalbter Damon, reift ein Retter
mit Ol auf seinen Brauenbogen.

So beginnt der «Zwischengesang» zwischen den Wendekreisgedichten «Mer-
kur» und «Krebs» als Preis auf den Friihling, in dem die Krifte der Natur neu

I.E. Langgasser, ...soviel berauschende Verginglichkeit, Briefe 1926 - 1950,
Hamburg 1954, 2.6.1943, S. 109 - 110.

2. Brief vom 24.11.1942, ebenda, S. 107.

3. «Der Gang durch das Ried», 1936; «Das unausloschliche Siegel», 1946; «Marki-
sche Argonautenfahrt», 1950, die in der Tradition des franzosischen katholischen Romans
(G. BERNANOS) stehen.

4. Der erste Gedichtband «Der Wendekreis des Lammes» (1925) ist rein katholisch-
liturgisch!



282  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

emporsteigen und frisches Leben zeugen. Im Herbst dagegen, wenn die Frucht
gereift ist und die Krifte fallen, kann sie sagen:

Wir fithlen schon :

es ldBt die Zeugung nach,

der Kampf 146t nach in Gottern und Titanen.
Dem Erdensohn

verrdt die Mutter schwach

das Blutgeheimnis koniglicher Ahnen 1.

Dieser Gedichtkreis ist ein einziger dionysisch - ekstatischer Preis des « Ev
kal TTav» 2, der groBen «Gottnatur» GOETHES und HOLDERLINS, aber
mit einem stark ddmonisierenden Einschlag, hinter dem sich versteckt die
christliche Grundeinstellung der Dichterin meldet: die Naturdimonen und
die alten Gotter regieren das Jahr und damit Mensch, Tier und Pflanze.
Besonders groflartig ist das Gedicht «Regent: Saturn», das den alten «Zeiten-
gott» Kronos als den starken «Bauerngott» feiert, aber auch das Ende seiner
Herrschaft nach dem Vorbeigehen der zwolf Monate darstellt als Zerfall und
Vergehen, das ihm Spott und Jammer bringt. Hinter diesem Jahresreigen der
Sternbild - Ddmonen und der antiken Gotter steht die von FRIEDRICH
NIETZSCHE stammende Lehre von der «ewigen Wiederkunft des Gleichen»,
die er von den Pythagoreern iibernahm, die glaubten, «daB bei gleicher Kon-
stellation der himmlischen Korper auch auf Erden das gleiche, und zwar bis
aufs einzelne und kleine, sich wiederholen miisse» * die er auch bei Heraklit
zu finden meinte * und die er seinen Zarathustra als den «abgriindlichen
Gedanken» verkiinden 140t 5.

Die Synthese von Antike und katholischem Christentum im eigentlich
«christlichen Naturgedicht» vollzog ELISABETH LANGGASSER in ihrem
dritten und bedeutendsten Gedichtband «Der Laubmann und die Rose. Ein
Jahreskreis» (1947), von dem sie WILHELM LEHMANN schreiben konnte:
«...seit den ‘Tierkreisgedichten’ ist ein entscheidender Umbruch bei mir
geschehen. Meine neuen Verse sind rein religiose; es sind Mysteriengedichte,
die in und mit den Bildern der Natur jene geheimnisvolle Mitte umkreisen,

1. Gedichte, Hamburg 1959, S. 90, 97. Der zweite «Zwischengesang», zwischen «Mer-
kur» und «Waage» gestellt, war schon 1932 unter dem Titel «Weges Ende» in «Die Ko-
lonne», 3. Jg., Nr. 2 als Einzelgedicht erschienen.

2. «Das Ganze in dem Tropfen, | in jeder Welle Eines», wie die LANGGASSER in
dem Gedicht «Wassermann» (Gedichte, S. 106) diese Dialektik von Einheit und Teil im
flissigen Element des Heraklit formuliert.

3. «Vom Nutzen und Nachteil der Historie», Kroner, Bd. 71, S. 115.

4. Ecce Homo, Kréner, Bd. 77, S. 351.

5. Kroner, Bd. 75, S. 239 u.o.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 283

die das Dogma der ‘unbefleckten Empfingnis’ meint: jenen unberiihrten,
Kreis, in welchem die Schopfung noch paradiesisch ist, und deren Gleichnis
die ‘rosa mystica’ ist, der ‘elfenbeinerne Turm’, das ‘goldene Haus’ und die
<Arche des Bundes’ der lauretanischen Marienlitanei. Dieser ‘rosa mystica -
Maria’ steht die unerloste Natur als ‘Laubmann’ gegeniiber — als dieses
merkwiirdige Gebilde, das mir einmal auf einem Tiroler Schlofl begegnet ist:
geschnitzt aus Blatt- und Samenornamenten, die das panische Antlitz eines
Mannes bilden» !. Mit dieser eher allegorisch als symbolisch zu nennenden
Darstellung der Natur als eines aus schiitteren Bldttern locker zusammenge-
fiigten «Laubmannes», der ebenso schnell wieder verfillt, wie er geschaffen
wurde, folgt die LANGGASSER dem fiir die moderne Dichtung charakteri-
stischen antiklassisch - manieristischen Zug, der auf barocke Traditionen
zuriickgreift 2. Im Titelgedicht ihres dritten Gedichtbandes 1Bt sie den «Laub-
mann» selbst sprechen und sich so darstellen:

Wer bin ich? Hat meinen Leib das Gewitter
Aus Espenblittern zusammengerauscht ?

Der Elfe harkt meines Mantels Geflitter

Mir unter die Fille. Ich wanke schitter,
Indessen mein Herze, noch grasgriin und bitter,
Einem hohlen Sausewind lauscht.

Ich bin der Laubmann. Ich same und schnelle
Auf panischer Schleuder mein lautloses Wort.

Es zeugt meine Hiifte : sich selbst wie der Welle
DahinfluBl zeugt Bingelkraut, Gras, Bibernelle.
Es zeugt meine Sohle : von Schwelle zu Schwelle
Zeugt sich Geilfull und Huflattich fort.

Es ist die ewig fortwuchernde und fortzeugende, sinnlich - dimonische und
zugleich vergingliche, fliichtige Natur, die sich fiir ELISABETH LANG-
GASSER in diesem seltsamen Bilde verkorpert, die «natura naturans», die
aus der von Goftt geschaffenen «natura naturata» hervorging. Diese uner-
16ste Natur, die durch und durch ddmonisch ist, bedarf jedoch der Verwand-

1. Briefe S. 107 - 108, 24.11.1942.

2. Bei dem von der LANGGASSER beschriebenen Schnitzbild in einem Tiroler
Schlol muf es sich um ein barockes manieristisches Werk im Stil der seltsamen Bilder
des italienischen Malers Giuseppe Arcimboldi handeln (1527 - 1596), der als Hofmaler
Rudolfs II. von Habsburg «Menschenfiguren aus Friichten, Pflanzen, Tieren und Gegen-
stdnden zusammensetzt» (Gustav René Hocke, Die Welt als Labyrinth. Manier
und Manie in der europdischen Kunst, rowohlts enzyklopadie, Nr. 50 - 51, 1957, der leider
bei der LANGGASSER diese Ziige nicht entdeckte). Vgl. Benno Gei ger, Giuseppe
Arcimboldi, Wiesbaden Limes Verlag o0.J.



284  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

lung, der «Metamorphose» im mythisch - religiésen Sinne, um wieder Paradies
zu werden — was sie bei LEHMANN immer bleibt, da es fiir ihn kein christ-
liches Problem gibt.

Diese Verwandlung symbolisiert die LANGGASSER in der schon fiir
RILKE die gesamte poetische Existenz des Dichters bezeichnenden Blume !,
der Rose, die bei ihr aber mehr ist als die von der griechischen Antike
herkommende, das «schéne Leben» schmiickende und bezeichnende Bliite.
Sie ist ein zutiefst religioses Symbol, das aus der katholischen Marienliturgie
stammt. Nicht zufillig hat daher die LANGGASSER diesem Gedichtband
als Motto die Worte aus der Lauretanischen Litanei vorausgestellt, in denen
Maria, die Muttergottes und Vermittlerin zwischen Himmel und Erde, als
die RILKE sie in seinem «Marienleben» gepriesen hatte, als «<ROSA MY-
STICA | TURRIS EBURNEA |DOMUS AUREA» gefeiert wird. Ahnlich
wie bei EICHENDORFF bricht bei der LANGGASSER die Erscheinung
Mariae, in der Rose sichtbar symbolisiert und anschaubar, als Verkorperung
der christlichen Gnade den heidnisch - dimonischen Naturzauber, den EI-
CHENDOREFF in seiner Novelle «Das Marmorbild» und auch in seiner
Lyrik gern in Frau Venus, den anderen antiken Gottern, aber auch in den
Gestalten der deutschen Volkssage, in Elfen, Nixen, Meerfrauen, Seekonig
usw. verkorperte. Genau das geschicht auch bei der LANGGASSER, bei
der die «Rosa mystica» sagen kann:

Dem tollen Laubmann trage
Ich, Rose, mich hinzu :

Ein Kelchblatt jeder Frage,
Ein Duftblatt jeder Klage, —
So Schiff wie Nymphenschuh.

Wie Schuh der Arethuse,
Die auf der Woge geht,
Doch ward im Liebesgrule,
Gemuldet kaum vom Fulle,
Die Hacke umgedreht.

Gedreht wie Geistertritte,
Von denen jeder fihrt
Nach jener dunklen Mitte,
Wo mit der Leier Bitte
Ossian an Orpheus riihrt 2.

1. Vgl. RILKE, Sonette an Orpheus II, 6 «Rose, du thronende. . .»; in den Poemes
Frangais den Zyklus «Les Roses» und RILKES Grabspruch «Rose, oh reiner Wider«
spruch. ..».

2. Gedichte, 1959, S. 131 - 134.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 285

In charakteristischer Verschmelzung von antiker und christlicher Symbolik
trigt bei der LANGG ASSER der schon von RILKE so geriihmte Orpheus,
der antike Gott des dionysisch - ekstatischen Gesanges, diese mystische Rose,
welche die Verwandlung und Erldsung der Natur bewirkt, in der Hand. Das
tiefsinnige Gedicht «Orpheus mit der Rose» ! feiert die mystische Verbun-
denheit des antiken Sdngers mit Maria, die als «Mutter» und «Rose» Orpheus
schiitzend in sich aufnimmt, der auch Ziige des «Laubmanns» besitzt und
seine Zerstiickelung durch die Ménaden freudig als Erlosung und Befreiung
begriift:

Haupt und Leier schwimmen dann

Auf dem Samenstrom.

Beides ward ich: Weib und Mann,

Allnatur, erlést vom Bann,

Waurzel und Arom. ..

Bei der LANGGASSER gilt voll der theologische Lehrsatz des THOMAS
VON AQUINO: «Gratia non tollit naturam, sed perficit». Es gibt eine Erldsung
nicht nur fiir den Menschen, sondern auch fiir die unbewuBten Krifte der
Tiefe der Natur durch die gbttliche Gnade, durch welche die Natur in den
urspriinglichen Zustand der Paradiesesunschuld verwandelt werden kann.
Dazu bedarf es aber einer volligen Umwendung im Sinne des CHETOVOETTEN
nicht umsonst wird in den oben zitierten Strophen der Rose die geisterhafte
«Umdrehung» so stark betont, die Verwandlung und Metamorphose der
Natur in den Geist, der hier religios gesehen als «heiliger Geist» beschworen
wird und die «Verwandlung» der Naturfiille, die im Siindenfall zum negativen
«Ev xai nivy, zum «All- und Einerlei» mit seiner todlichen Lihmung geworden
ist, in die mystische Einheit mit dem Géttlichen bewirkt.

Darum heift der letzte, durch den friihen und tragischen Tod der Dichterin
unvollendet gebliebene Gedichtzyklus auch «Metamorphosen», der ebenfalls
als ein «naturmetaphysischer Jahreskreis» geplant war, wie sie KARL KRO-
LOW zwei Jahre vor ihrem Tode schrieb 2. «In ihm wird versucht, das antike
Element des Verhaftetseins in den Naturkosmos zu iiberschreiten, indem
dieses Verhaftetsein, diese Bannung der panischen Mittagsstunde, des Hoch-
sommers, kurz der ‘Sonnenwende’ gel6st wird durch einen neuen Aspekt.
Dieser neue Aspekt ist der Blitz des Johannes, der (ebenso wie Apollo) auf
dem Kulminationspunkt der Jahreswende als der Vorldufer’, der Beweger,
der groBle Verwandler steht. ‘Sonnenwende’ ist also gleichzeitig die Stunde
Apollos und die des Taufers Johannes; ihre Begegnung in einer Welt, die

1. Ebenda, S. 148 - 149.
2. 1.1.1948, Briefe, S. 173.



286 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

weder vollkommen heidnisch, noch vollkommen christlich ist. Denn auch
Johannes hat (richtig verstanden) ‘ddmonischen’ Charakter — weshalb er
auf alten Ikonen mit Vogelfliigeln, den Fliigeln des Engels, des Boten, des
Abgesandten beliechen worden ist» !. So hat die Dichterin selbst noch die
Thematik dieses Gedichtbandes scharf und treffend charakterisiert, von
dessen Zentralgedicht «Daphne an der Sommerwende» sie schrieb: «Dreimal
vollzieht sich diese Wandlung der ganzen Kreatur: in dem ersten Gesang ?
noch rein apollinisch, in dem mittleren ® als das Wunder der Fliigel, in dem
dritten ¢ schon als die pneumatische Welt des fleischgewordenen Logos, wo
«mit dem Wort im gleichen Ringe waren Hauch und Vogelschwinge Und
Apollo auch» 5. Die LANGGASSER war sich selbst der ungeheuren Kiihnheit
und des geistigen Anspruchs an den Leser bewuBt, der darin liegt, daB8 hier
auf dem Boden des katholischen Dogmas in einer sich selbst als liturgisch
verstehenden modernen Lyrik die Synthese von Antike und Christentum in
einer unerhort neuen Weise versucht wurde: «Ich glaube, es ist mir darin,
trotz ‘Laubmann und Rose’, zum erstenmal gelungen, den christlichen Kosmos
in meine antike Naturwelt einzubeziehen; vielmehr, diese Natur durch den
Blick des Christen zu verwandeln. Natiirlich ist das Ganze sehr gewagt —
denn welcher moderne Mensch denkt bei dem Wort ‘Sommerwende’ zugleich
Johannes, den Taufer, mit?! ‘Daphne an der Sommerwende’ bedeutet also
fiir den Christen: die Naturseele an der Wende, der Peripetie des Jahres, dem
in der Geburt des Johannes eine Verwandlung geschieht: eben die Verwand-
lung aus der Unfreiheit und dem Zwang, aus der Angst und der Begierde
in den neuen Zustand der Freiheit und Erlosung. Zum erstenmal also klingt
‘in dem Staubgemach’ von ferne das Magnificat auf. .. und weil dieser ‘Jubel-
ruf’ der geretteten Natur, dieses Aufspringen im MutterschoB3, gerade an der
Sommersonnenwende geschieht, habe ich das dreiteilige Gedicht durch 3
Stellen aus der Tagesliturgie der Johannesmesse (Vigil und Fest) skandiert» °.
Mit dieser hochgespannten geistigen Dialektik von griechischer Antike und
katholischem Christentum, tausendjihrigen Traditionen und moderner Exis-
tenzproblematik steht ELISABETH LANGGASSER sowohl mit ihrer Lyrik
wie mit ihren weitgespannten und anspruchsvollen Romanen und Erzéihlungen
an einsamer Stelle in unserem Jahrhundert, dort, wo im 19. Jahrhundert die

1. 25.8.1948 an Herbert Burgmiiller, Briefe, S. 192.

2.1 «... UT ERUAM TE», Gedichte S. 162.

3. II JOANNES EST NOMEN EIUS». Gedichte, S. 163.

4. «...ET ERIT GAUDIUM TIBI», Gedichte, S. 164: alle drei Gedichttitel sind
aus der Tagesliturgie des Johannesfestes entnommen!

5. Briefe, S. 192.

6. Briefe, S. 188, 28.7.1948.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 287

Dichterin ANNETTE VON DROSTE-HULSHOFF (1797 - 1848) stand,
die mit ihrem Gedichtkreis «Das geistliche Jahr» (1851) geradezu eine Vor-
lduferin der LANGGASSER genannt werden kann.

Die Verbindung von modernem Naturgedicht und politisch - sozialer
Zeitkritik ist charakteristisch fiir die ebenfalls aus der Dresdener Dichter-
gruppe der Zwanziger Jahre kommenden Lyriker PETER HUCHEL (* 1903)
und den einer breiten Offentlichkeit stéirker durch seine surrealistisch - traum-
haften Horspiele bekannten GUNTER EICH (* 1907), die beide die existen-
tiellen Probleme des modernen Menschen mit groBer Skepsis und Niichtern-
heit, ja bisweilen auch mit bitterem Pessimismus und beiflender Ironie
behandeln.

Fir PETER HUCHEL, der heute in Potsdam einsam und unter dem
Druck der kommunistischen «Diktatur des Proletariats» zu leben gezwungen
ist, auch nicht mehr in der DDR veréffentlichen kann, ist es charakteristisch,
dall er seinen ersten Gedichtband «Der Knabenteich», die Ernte seiner Lyrik
seit den Zwanziger Jahren sofort nach Hitlers «Machtiibernahme» zuriickzog,
so daf} er nie verdffentlicht worden ist. Erst 1948, nachdem er in sowjetischer
Kriegsgefangenschaft gewesen und nach Ostberlin zuriickgekehrt war, er-
schien sein erster verdffentlichter Gedichtband mit dem schlichten Titel «Ge-
dichte», der seine Dichtungen vor 1933 zum Teil druckte und zeigte, daf}
PETER HUCHEL einen unverkennbar eigenen Ton in der Naturlyrik seit
1925 angeschlagen hatte. Thm geht es vor allem um die lyrische Darstellung
seiner markischen Heimat mit ihren einfachen Menschen, den Migden,
Knechten, Kutschern und Jéigern. 1963 folgte in Westdeutschland der Band
«Chausseen Chausseen», der im ersten Teil Gedichte aus der Welt des Mittel-
meeres, besonders Griechenlands enthilt !, wihrend die folgenden Teile
Gedichte aus Frankreich, der Heimatlandschaft der Mark Brandenburg,
Kriegsgedichte und schlieBlich zeitkritische Polemik bringen. DaB auch
PETER HUCHEL religiose Problematik nicht fremd ist, sondern den Grund-
ton seiner Lyrik bildet, zeigen das von AUGUSTINUS stammende Motto
des Bandes und das SchluBgedicht, die Variation einer Lehre des THOMAS
VON AQUINO. Auch die frithen Gedichte HUCHELS sind seit kurzem
wieder zuginglich in dem neuen Bande «Die Sternenreuse» (Gedichte 1925 -
1947). Bei ihm ist die Natur dhnlich wie bei der LANGGASSER von dimoni-
schen Kriften beherrscht und zugleich Spiegel der Déimonen, die in der mensch-
lichen Welt, in Politik und Geschichte immer neues Unheil hervorrufen und
den Menschen zum Gejagten, Gefangenen und Getoteten machen. Dieser

1. Vgl. meinen Vortrag «Griechenland in der modernen deutschen Lyrik», Okt. 1966
(s.o. Anmerkung 3).



288  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

skeptische Pessimismus, der viele seiner Naturgedichte diister firbt und ihn
gern die Sumpf- und Moorlandschaften schildern 1dBt, die schon fiir die
DROSTE - HULSHOFF eine unheimliche Anziehungskraft besaBen, setzte
bei ihm schon 1933 ein, wie das Gedicht «Spite Zeit (1933)» zeigt:

SPATE ZEIT

Still das Laub am Baum verklagt.
Einsam frieren Moos und Grund.
Uber allen Jagern jagt

hoch im Wind ein fremder Hund.

Uberall im nassen Sand
liegt des Waldes Pulverbrand,
Eicheln wie Patronen.

Herbst scholl seine Schiisse ab,
leise Schiisse tbers Grab.

Horch, es rascheln Totenkronen,
Nebel ziechen und Dédmonen.

Dieses unheimliche Herbstgedicht stellt sich in Gegensatz zu der Proklamation
Hitlers, daB mit seiner «Machtergreifung» 1933 ein neuer «Friihling» des deut-
schen Volkes begonnen habe. Das wird, wie immer bei HUCHEL, in Natur-
bildern chiffriert mehr verschwiegen als ausgesprochen: die Natur klagt die
Menschen an, die zu «Jégern» geworden sind und dem démonischen «GroBen
Jiger» und seinem «Hund» gehorchen, die als kosmische Gewalten ddmonisch
die Welt unter das Zeichen der Menschenjagd stellen. Diese Bilder kehren
spiter wieder in dem Gedicht «Die Schattenchaussee» aus der Zeit des zwei-
ten Weltkrieges, in dem nun die Toten die Lebenden zur Rache fiir deren
Untaten verfolgen und «jagen», und in dem erst im letzten Jahrzehnt ent-
standenen Gedicht «Widmung. Fiir Ernst Blochy, in dem der vom Sozialismus
der DDR bitter enttiuschte und in Einsamkeit und Schweigen verbannte
Dichter dem in die Bundesrepublik Deutschland geflohenen grofen Philo-
sophen des «Prinzips Hoffnung» !, dem von alttestamentarischer Glut er-
fiillten Propheten der Utopie einer besseren Weltzeit und Menschheit seine
pessimistische Sicht der Weltstunde entgegenhdlt:

1. Ernst Blochs Hauptwerke: Geist der Utopie (1918), 1964; Thomas
Miinzer als Theologe der Revolution (1921), 1963; Subjekt - Objekt, Erlduterungen zu
Hegel (1951), 1962; Das Prinzip Hoffnung, 3 Binde (1954/1957), das AnlaB3 zu seiner Ent-
hebung vom philosophischen Lehrstuhl der Universitdt Leipzig (DDR) war; Naturrecht
und menschliche Wiirde, 1961; Tibinger Einleitung in die Philosophie I-1II 1963 - 1964;
Avicenna und die Aristotelische Linke, 1963; Christian Thomasius, 1967.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 289

WIDMUNG
Fir Ernst Bloch

Herbst und die dimmernden Sonnen im Nebel
Und nachts am Himmel ein Feuerbild.

Es stirzt und weht. Du muBlt es bewahren.
Am Hohlweg wechselt schneller das Wild.
Und wie ein Hall aus fernen Jahren

Drohnt {iber Walder weit ein Schul.

Es schweifen wieder die Unsichtbaren

Und Laub und Wolken treibt der FluB.

Der Jager schleppt nun heim die Beute,
Das kiefernistig starrende Geweih.

Der Sinnende sucht andre Spur.

Er geht am Hohlweg still vorbei,

Wo goldner Rauch vom Himmel fuhr.
Und Stunden wehn, vom Herbstwind weise,
Gedanken wie der Vogel Reise,

Und manches Wort wird Brot und Salz.
Er ahnt, was noch die Nacht verschweigt,
Wenn in der groBen Drift des Alls

Des Winters Sternbild langsam steigt. !

Wieder gibt Huchel, nun in der Zeit nach der Verfolgung des Philosophen
durch die Funktiondre, die seinen enthusiasmierenden EinfluB auf die ost-
deutsche Jugend mehr fiirchteten als die von ihnen kaum begriffene utopische
Philosophie, ein nichtliches Herbstbild: die Weltzeit ist, wie beim spiten
HOLDERLIN und bei GOTTFRIED BENN seit dem ersten Weltkrieg, eine
Zeit der Nacht. Die Sonne des Tages ist durch Nebel verhéingt und im Unter-
gang begriffen, am néchtlichen Himmel leuchtet jedoch ein «Feuerbild» auf,
das Ideal der Utopie, das es zu bewahren und zu halten gilt, da auch es bedroht
ist und herabzustiirzen scheint. Nichts hat sich seit 1933 geiindert: die Welt
ist weiterhin ein Jagdrevier, von Schiissen durchhallt, die an «ferne Jahre»

1. Gegen die rhythmische Form einer Verszeile in diesem Gedicht hat Walter Jens
in seiner geistvollen Rezension des Bandes «Chausseen Chausseen» (Die Zeit, Nr, 49,
13.12.1963) polemisiert: «Nur die zweite Zeile in der zweiten Strophe der Ernst Bloch
zugeeigneten W id m un g mutet mich ein wenig seltsam an: ein einzelner, recht verloren
wirkender Fiinfheber unter einer Phalanx von zehn Vierhebern — nein, ich sehe keinen
Sinn in dieser frostigen Isolation. ..». Ich muB bekennen, daB ich einen tiefen Sinn in dem
aus dem Ganzen herausstiirzenden Rhythmus dieser Zeile sehe, die iibrigens, wenn man
freie Taktfiillung mit drei Senkungen am SchluB der Zeile annimmt, kein Finf-, son-
dern ebenfalls ein Vierheber ist. Denn hier wird die Brutalitit des jagenden und tber die
unmenschliche Beute triumphierenden Menschen auch rhythmisch hervorgehoben und
angeklagt — was sollte daran «frostig» sein?

EEQXIIA, éuos IH' (1967 - 1968)




290 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

erinnern, in denen schon der Terror von rechts herrschte, der nun durch
den Terror von links ersetzt worden ist. Immer noch sind die niedrigen Di-
monen, «die Unsichtbaren» am Werke, sie beherrschen die Welt der Natur,
der Politik und der Geschichte. Der Mensch erscheint wieder als «Jiger»,
als der tétende und die Beute triumphierend heimschleppende Mann der Tat,
der vita activa, wiahrend Dichter und Philosoph mit einer an GEORG TRAKL
(1887 - 1914) erinnernden Formulierung als «Sinnende» erscheinen, als die in
der «Abgeschiedenheit» lebenden Menschen, die still, gedanken- und ahnungs-
voll «andere Spur» suchen als diejenige, welche den Weg der Tat eingeschlagen
hat. Beide sind still und, wie die Natur, weise; sie kennen den verborgenen
Ort, wo einst die"Hoﬂ'nung auf wahre Menschlichkeit aufleuchtete, der «goldne
Rauch», seit HOLDERLINS spidter Hymne «Patmos» das Symbol der aus
Asien kommenden christlichen Botschaft der Menschenliebe !, die dann in
Griechenland verschmolzen wurde mit der platonisch - aristotelischen Philo-
sophie der Menschlichkeit (GvBponiopdc) 2. Dieses Gedicht «Widmung» endet
mit einer ahnungsvollen, sehr leisen Hoffnung, dafl das Wort des Dichters
wie das Wort des Denkers immer noch zur wahren geistigen Nahrung der
Menschheit zu werden vermdgen 2, und dal die groBe Nacht der Welt diese
Hoffnung schweigend bestiitigt, wenn sie «in der groBen Drift des Alls», in
dem Wechsel und Wandel der Jahreszeiten und der kosmischen Umschwiinge
der Weltepochen das Sternbild des Winters, die im Zeichen Fuhrmanns und
der Zwillinge stehenden Sternbilder des «Wintersechsecks» (Kapella, Kastor -
Pollux, Prokyon, Sirius, Rigel, Aldebaran) langsam aufsteigen 1iBt. Das

1. Holderlin fiihlt sich in dieser die Botschaft des Evangelisten Johannes, des Lieb-
lingsjiingers Jesu preisenden Hymne «Patmos» von einem Genius aus der «Heimat» ent-
fihrt ins griechische Kleinasien: «Doch bald, in frischem Glanze, | Geheimnisvoll | Im
goldenen Rauche, blithte | Schnellaufgewachsen | Mit Schritten der Sonne, | Mit tausend
Gipfeln duftend, | Mir Asia auf...». Es wire lohnend, die Bildlichkeit dieser und anderer
Hymnen Holderlins mit Huchels Metaphorik zu vergleichen.

2. Vgl. die dem Kieler Latinisten Erich Burck gewidmete Schrift von Konstan-
tinos J. Vourveris, Alt-Hellas und neugriechische Kultur, Athen 1961 und die
iibrigen Publikationen von Vourveris u.a. in der Reihe des Kévipov "AvOpomiotik®y KXiao-
cik@v Trovd®dv tiic ‘EAAnvikiic "AvBpomictikiic ‘Etaipeiag (Griechische Humanistische
Gesellschaft, Athen) Zeipa Hpdtn : "Apxaiotng kai Zoyypova Ipoprnuata, Nr. 1-43,
besonders auch die geistvolle Rede von Wolfgang Schadewaldt, Der Gott
von Delphi und die Humanititsidee (Heft 26, Athen 1965), die er am 14. Mai 1964 in der
Universitét hielt.

3. Das Bild des Wortes, das «Brot und Salz» wird, enthélt neben den neutestament-
lichen Assoziationen (Lukas 4, 4; Joh. 6, 35 — Matth. 5, 13; Kol. 4, 6) auch an GEORG
TRAKLS Vorliebe fiir «Brot und Wein» in dem Gedicht «Ein Winterabend» und im «Ge-
sang des Abgeschiedenen» als Zeichen fiir das Gesprich zwischen den Menschen und fir
Menschlichkeit in der Weltzeit der Nacht.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 291

deutet auf die Zukunft, deren Wesen in der Ahnung des Sinnenden aufsteigt.
Doch hat PETER HUCHEL, nachdem auch er, dhnlich wie sein Freund
Ernst Bloch zum Gejagten und Verfolgten wurde, diese Hoffnung nicht in
gleich starker Weise mehr durchhalten und weitergeben kénnen. Als er aus
der Redaktion der von ihm iiber ein Jahrzehnt geleiteten Zeitschrift «Sinn
und Form» entfernt wurde, in der er trotz aller Zensurschwierigkeiten einen
internationalen humanistischen Weg tiber alle Trennungen der Ideologien
hinweg zu gehen und alle Dichter der modernen Weltliteratur zu vereinen
versucht hatte, da endete er im letzten von ihm noch herausgegebenen Heft
mit dem bitteren, die Ausweglosigkeit seiner Lage bekennenden Gedicht:

TRAUM IM TELLEREISEN

Gefangen bist du, Traum.
Dein Knochel brennt,
Zerschlagen im Tellereisen.
Wind blattert

Ein Stick Rinde auf.

Eroffnet ist

Das Testament gestiirzter Tannen,
Geschrieben

In regengrauer Geduld

Unausloschlich

Ihr letztes Verméchtnis —

Das Schweigen.

Der Hagel meiBlelt

Die Grabinschrift auf die schwarze Glitte
Der Wasserlache.

Das erinnert stark an die «Antwort des Schweigens», die einst in den dreiliger
Jahren WILHELM LEHMANN mutig dem Terror der Nationalsozialisten
auf dem Gebiet der Dichtung entgegensetzte. Huchel akzentuiert hier noch
starker als LEHMANN die Verginglichkeit, unter deren Zeichen die Natur
wie die Menschheit stehen. Was er hiermit gegeben hat, ist ein Grablied auf
den Tod der Dichtung in der Zeit des Schreckens, die den «Traum» der Dichter
riicksichtslos totet.

PETER HUCHEL und GUNTER EICH, der ebenfalls aus Ostdeutsch-
land (Lebus an der Oder) stammt, verbindet nicht nur persdnliche Freund-
schaft, sondern auch eine gemeinsame dichterische Thematik und eine grofe
Skepsis gegeniiber allen Weltverbesserern, die GUNTER EICH, an seinen
Freund gerichtet, der nicht nach Westdeutschland reisen darf und durch die
unmenschliche Berliner Mauer von ihm getrennt bleiben muB, so ausge-
sprochen hat:



292  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

NICHT GEFUHRTE GESPRACHE
Fir Peter Huchel

Wir bescheidenen U bersetzer,
etwa von Fahrplanen,
Haarfarbe, Wolkenbildung,
was sollen wir denen sagen,
die einverstanden sind

und die Urtexte lesen?

(So las einer

aus Eulenspiegels Biichern
die Haferkorner)

Vor soviel Zuversicht

bleibt unsere Trauer windig,
mit Regen vermischt,

deckt die Dacher ab,

fallt iber jedes Lécheln,
nicht heilbar.

Auch in seinem poetologischen Essay «Trigonometrische Punkte»' hat
GUNTER EICH die Titigkeit des modernen Dichters als die eines «Land-
vermessers» 2 und als die eines «Ubersetzers» der Sprache der «Wirklichkeit»
in die eigene, unverwechselbar individuelle Iyrische Dichtersprache bezeichnet:
«Ich schreibe Gedichte, um mich in der Wirklichkeit zu orientieren. Ich
betrachte sie als trigonometrische Punkte oder als Bojen, die in einer unbe-
kannten Fliche den Kurs markieren.

Erst durch das Schreiben erlangen fiir mich die Dinge Wirklichkeit.
Sie ist nicht meine Vorausssetzung, sondern mein Ziel. Ich mull sie erst
herstellen.

Ich bin Schriftsteller, das ist nicht nur ein Beruf, sondern die Entscheidung,
die Welt als Sprache zu sehen. Als die eigentliche Sprache erscheint mir die,
in der das Wort und das Ding zusammenfallen. Aus dieser Sprache, die sich
rings um uns befindet, zugleich aber nicht vorhanden ist, gilt es zu iibersetzen.
Wir iibersetzen, ohne den Urtext zu haben. Die gelungenste Ubersetzung
kommt ihm am nichsten und erreicht den hochsten Grad von Wirklichkeit.

Ich muB gestehen, daB ich in diesem Ubersetzen noch nicht weit fort-

1. In der Essay - Anthologie Mein Gedicht ist mein Messer, Lyriker zu ihren Gedichten,
Heidelberg 1955, Miinchen 1961 (List Biicher, Nr. 187), S. 23 -24.

2. Dieses Bild stammt von Franz Kafka, vgl. seinen Roman «Das SchloB» (1926)
mit dem Landvermesser K. als Hauptgestalt. Auch HELMUT HEISSENBUTTELS 2.
Gedichtband «Topographien» (1956) und KARL KROLOWS «Geometrie» der Worte

bauen auf dieser Vorstellung auf.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 293

geschritten bin. Ich bin iiber das Dingwort noch nicht hinaus. Ich l?eﬁnde
mich in der Lage eines Kindes, das Baum, Mond, Berg sagt und sich so
orientiert.» !

Die Auffassung, daB das moderne Gedicht ein Mittel der Orientierung
in der weithin «unbekannten Fliche» der modernen Realitit sei, teilt EICH
mit vielen der jiingeren Lyriker, die wie KARL KROLOW von der «Geo-
metrie der Worte» sprechen oder wie HELMUT HEISSENBUTTEL ihre
Gedichtbinde «Topographien» nennen. Das Gedicht bildet in der Ebene
menschlicher Existenz einen «trigonometrischen Punkt», der sowohl zur
Ausmessung und Kartierung wie als bleibender Orientierungspunkt dient.
Das Bild der Boje, die den «Kurs markiert» 2, zeigt, daB es EICH aber nicht
nur um Feststellung und Fixierung des gegenwirtigen Status des Menschen
geht, sondern daB das Gedicht auch eine wegweisende Funktion beanspruchen
kann. Im folgenden lehnt EICH unausgesprochen, aber deutlich jede Unter-
werfung unter einen programmatischen Begriff des «Realismus» ab, der die
Kunst zur Nachahmerin der Natur macht — daher im Gedicht das ironische
Bild von dem Esel, der bei Eulenspiegel lesen lernte, die Haferkdrner fral,
die im Buch lagen und dabei nur I und A sagen konnte, eine bissige Satire
gegen die Konformisten unter den Dichtern im Bereich des von Stalin in den
dreiBiger Jahren diktierten «sozialistischen Realismus». Bei EICH wird die
Realitit nicht als vorgegeben hingenommen und im Gedicht bloB beschrieben,
sondern der Dichter ist der Schopfer einer neuen und héheren Realitit, in
der sich die Dinge in Sprache verwandeln. EICH macht auch deutlich, dal}
fiir den modernen Dichter das Problem der Sprache bedeutender ist als fiir
friihere Generationen, da ihm die Welt selbst als Sprache erscheinen kann,
da zu ihm alles spricht. Das scheint sich an die romantische Auffassung anzu-
schliefen, dall der Dichter der Mittler zwischen Natur und Mensch sei, der,
wie NOVALIS lehrte, fihig sei, die geheimnisvolle Chiffernschrift der Natur,
ihre mystischen Hieroglyphen und «Zeichen» zu lesen, um dann den anderen
Menschen die frohe Botschaft der Natur zu verkiinden, geht aber doch dariiber
hinaus in Richtung auf die Problematik der Sprache, wie sic HUGO VON
HOFMANNSTHAL in seinem berithmten «Ein Brief» 3 des fiktiven Philipp

1. A.a.0.S. 23.

2. Ebenfalls ein in der modernen Lyrik weitverbreitetes Bild, vgl. HANS MAGNUS
ENZENSBERGER, der seine sozialkritisch - politische Zeitschrift «Kursbuch» nennt
(bisher erschienen Nr. 1-11, Frankfurt am Main 1966 - 1968).

3. Gesammelte Werke, hrsg. v. Herbert Steiner, Prosa, Bd. 10,1951, S:
7-22. Vgl. dazu Alexander Lernet-Holenia, Der Brief des Lord Chandos,
in: Der Monat 6, 1954, Heft 68, S. 182-186; Friedrich Wilhelm Wodtke,
Das Problem der Sprache beim spiten Rilke, in: Orbis litterarum, Kopenhagen Bd. 11,



294  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

Lord Chandos an Francis Bacon dargestellt hat: dort wird die tiefe Krise
beschrieben, in welche die poetische Sprache und die «groBen Worte», die
Begriffe der pseudo - idealistischen biirgerlichen Sprache am Ende des 19.
Jahrhunderts geraten sind'. Chandos traumt dagegen von einer Sprache
jenseits der Sprache, einer «Metasprache», die das 18. Jahrhundert gern die
«Sprache der Engel» nannte (KLOPSTOCK, WIELAND) und schlieBt mit
einem Wunschbild, das bei GUNTER EICH wieder auftaucht: «weil die
Sprache, in welcher nicht nur zu schreiben, sondern auch zu denken mir
vielleicht gegeben wire, weder die lateinische noch die englische noch die
italienische und spanische ist, sondern eine Sprache, von deren Worten mir
auch nicht eines bekannt ist, eine Sprache, in welcher die stummen Dinge
zu mir sprechen, und in welcher ich vielleicht einst im Grabe vor einem un-
bekannten Richter mich verantworten werde» 2. Mit diesen von tiefem reli-
giosen und ethischem Ernst getragenen Sitzen hat HOFMANNSTHAL eine
Entwicklung der modernen Dichtung in ihrem Verhiltnis zur Sprache ein-
geleitet, die noch keineswegs beendet ist, sondern vielmehr tiber EICH hinaus
bis zu den Wortexperimenten der Dadaisten und Lettristen und bis zu der
«semantischen Lyrik» HELMUT HEISSENBUTTELS und der «konkreten
Poesie» FRANZ MONS u.a. fiihrt.

1956, S. 64-109; H. Stefan Schultz, Hofmannsthal and Bacon: The sources of
The Chandos Letter, in: Comparative Literature 13, 1961, No. 1-15; Gotthard
Wunberg, Der frihe Hofmannsthal, Stuttgart 1965, S. 106 - 117.

1. «...die abstrakten Worte, deren sich doch die Zunge naturgemal} bedienen muf,
um irgendwelches Urteil an den Tag zu geben, zerfielen mir im Munde wie modrige Pilze».
(a.a.0., S. 12 - 13) «Ich empfand ein unerklirliches Unbehagen, die Worte «Geist», «Seele»
oder «Korper» nur auszusprechen». (S. 12). «Die einzelnen Worte schwammen um mich;
sie gerannen zu Augen, die mich anstarrten und in die ich wieder hineinstarren mull: Wirbel
sind sie, in die hinabzusehen mich Schwindelt, die sich unaufhaltsam drehen und durch
die hindurch man ins Leere kommt». (S. 14). Vgl. auch Thomas Manns frithe Novelle «Ent-
tauschung», wo ein «sonderbarer Herr» in Venedig dem Erzéhler sagt, er habe in seinem
Elternhaus «eine eigentiimliche Atmosphire von Kanzelrhetorik eingeatmet, — von diesen
groBen Wortern fiir Gut und Bose, Schon und HiBlich, die ich so bitterlich hasse, weil sie
vielleicht, sie allein, an meinem Leiden die Schuld tragen». (Samtliche Erzihlungen, 1963,
S. 50).

2. Prosa II, S. 22; das Thema kehrt in positivem Sinne wieder in Hofmannsthals
spitem groBen Trauerspiel «Der Turmy» (1925), wo Julian als Erzieher zu Prinz Sigismund
sagt: «Preise mich noch mit dem letzten Atemzug! Zum Betrachter der Gestirne hab ich
dich gemacht, zum Genossen der Engel! Einen gewaltigen Magier habe ich aus dir gemacht,
gleich Adam und Moses! denn ich habe das Waunder der Sprache in deinen Mund gelegt».
(Gesammelte Werke, Dramen IV, 1958, S. 92 - 93) Sigismund spricht daher auch nicht
die Sprache des Hofes, sondern «wie vielleicht die Engel sprechen. Seine Sprache ist Zu-
tagetreten des inwiérts Quellenden», wie Julian zum Konig, Sigismunds Vater, sagt (S. 105).



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 295

Diese Auffassung, daB der Dichter die «nichtexistente», d.h. aber stumme
Sprache der Dinge in menschliche Worte umsetzt und aus einem nicht vor-
handenen «Urtext» «iibersetzt», hat EICH schon friih in seiner Lyrik aus-
gesprochen, so in dem Gedicht «Winterliche Miniatur» aus dem zweiten,
1948 erschienenen Gedichtband «Abgelegene Gehofte» !, der ihn sogleich
in die erste Reihe der modernen deutschen Lyriker stellte, aber auch noch
auf den Spuren der Naturlyrik WILHELM LEHMANNS zeigte :

WINTERLICHE MINIATUR

Ubers Dezembergriin der Hiigel

eine Pappel sich streckt wie ein Monument.
Krihen schreiben mit tragem Fligel

eine Schrift in den Himmel, die keiner kennt.

In der feuchten Luft gibt es Laute und Zeichen :
die Hochspannung klingt wie Grillengezirp,

die Pilze am Waldrand zu Gallert erbleichen,

ein Drosselnest im Strauchwerk verdirbt,

der Acker liegt in geschwungenen Zeilen,

das Eis auf den Pfiitzen zeigt blitzend den Ril3.
Wolken, schwanger von Schnee, verweilen
iiberm Alphabete der Bitternis 2.

In diesem Gedicht nennt EICH die Zeichen der Natur, mit denen sie stumm
zum Dichter spricht: ihr «Urtext» sind Pappeln und Krihen in der Winter-
landschaft, wie in FRIEDRICH NIETZSCHES beriihmtem Gedicht
«Vereinsamt» mit dem Bild des winterlichen Kridhenflugs. Die «eine Pappel»
ist Zeichen selbstbewufiter und selbstgeniigsamer Einsamkeit, dhnlich wie in
GOTTFRIED BENNS Gedicht «Pappel» (1917) . Es sind nicht enthusias-
tisch erfahrene Harmonien, die aus der stummen Zeichensprache der Natur
fir EICH erklingen, wie das in allen Dingen verborgene Lied bei EICHEN-
DORFF, das zum erweckenden und erlosenden «Zauberwort» des Dichters
wird 4, sondern «Alphabete der Bitternis», die der Dichter entziffert und in

1. Frankfurt am Main 1948.

2055 21%

3. G. Benn, Gesammelte Werke, Bd. III, 1960, S. 42 mit der berechtigten Frage:
«Und wer sah Pappelwilder 2. Vgl. auch «Statische Gedichte», S. 236.

4. «Schlift ein Lied in allen Dingen, | Die da trdumen fort und fort, | Und die Welt
hebt an zu singen, | Triffst du nur das Zauberwort». Vgl. dazu die eindringliche Unter-
suchung von Alexander von Bormann, Natura loquitur. Naturpoesie und
emblematische Formel bei Joseph von Eichendorff. Tiibingen 1968.



296 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

menschliche Sprache iibersetzt, so daB nicht nur die Schonheit der Natur,
sondern auch die in ihr waltende Vergiinglichkeit, der Tod und die Verwesung
sichtbar werden.

Auch in GUNTER EICHS spiteren Gedichtbinden von «Untergrund-
bahny» (1949) an findet sich immer wieder diese Auffassung von Natur und
Sprache, vor allem in dem Titelgedicht des vierten Gedichtbandes «Bot-
schaften des Regens» (1955), in dem der Dichter das Gerdusch des trommeln-
den Regens nicht nur als eine «Nachricht» der Natur an den Menschen auf-
fafit, sondern dariiber hinaus als eine Aufforderung zu strenger moralischer
Selbstbesinnung, als eine Anklage gegen den Dichter, der er sich zu stellen
und auf die er zu antworten hat. Ahnlich wie bei WILHELM LEHMANN
erscheint die Natur als unerbittliche Richterin iiber den Menschen der Gegen-
wart, aber mit dem Unterschied, dall bei EICH eine schweigende Sphire der
Transzendenz hinter der Natur liegt, die eigentliche Instanz, vor der sich der
Mensch zu verantworten hat. Wie das Gedicht «Nicht gefiihrte Gespriche.
Fir Peter Huchel» aus EICHS Gedichtband «Zu den Akten» (1964) zeigt,
ist sehr viel Resignation, Skepsis und Pessimismus in dem dichterischen
Selbstverstindnis EICHS verborgen. Er ironisiert die Dichter des «einfachen
Lebens», die naiv ihre Einheit mit der Natur besingen, nur Harmonien und
keine Dissonanzen sehen wollen und glauben, sie konnten die Realitit greifbar
machen und weitergeben. Dem stellt EICH seine eigene Dichtung mit leiser
Selbstironie als «windige Trauer» entgegen — aber gerade als «Wind» hat
sie, dhnlich wie beim spiten RILKE in den «Sonetten an Orpheus» (1922)*
doch die Kraft der Aufdeckung und «Definition» des Verborgenen, sie ist
Daseinsenthiillung und Daseinsbestimmung, aber verspricht nicht «heiles
Leben» und Lebenshilfe!

Die beiden bisher letzten Gedichtbinde EICHS «Zu den Akten» (1964)
und «Anlisse und Steingirten» (1966) sind thematisch eng miteinander ver-
bunden und zeigen beide eine auffallende Tendenz zur lakonischen Verkiirzung
und Verknappung der lyrischen Sprache und der Gedichtform; anstelle der
jetzt vielfach geforderten «langen Gedichte» mit weitgespannter Rhetorik
schreibt EICH jetzt mit Vorliebe Einzeiler, die er «Formeln» nennt, vielfach
nur wenige Worte ohne Satzfiigung, knappe Stichwérter wie «Hoffnung,
alte Wolfsfihrte» oder «Mein Versteck in der Dreiteilung des Winkels». Er
gibt damit kiirzeste «Definitionen» und Positionsbestimmungen im Sinne
seines poetologischen Essays «Trigonometrische Punkte». Ironisch gegen
Walter Hollerers Forderung nach dem «langen Gedicht» als dem einzig

1. Das 3. Sonett des 1. Teils endet: «In Wahrheit singen ist ein andrer Hauch. | Ein
Hauch um nichts. Ein Wehn im Gott, Ein Wind».



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 297

zeitgemifen ! polemisierred nennt er kurze Vierzeiler «Lange Gedichte» 2,
in denen er befriedigt feststellt, daB er auch in Griechenland gelesen wird.

Zu einem dhnlichen Verhiltnis zur Sprache, zur dichterischen Meta-
phorik und zum lyrischen Lakonismus kamen auf dem Weg iiber die Ausein-
andersetzung mit dem franzosischen Surrealismus eine Reihe ‘moder-
ner Lyriker, denen wir uns jetzt zuwenden: KARL KROLOW, NELLY
SACHS und PAUL CELAN. KARL KROLOW (* 1915) gelang der Aus-
bruch aus dem engen Zirkel der reinen Naturlyrik, in dem er sich als zu-
nichst ehrfiirchtiger Adept WILHELM LEHMANNS so sehr verstrickt
hatte, daB er spiter als Reaktion darauf gegen die Naturlyrik LEHMANNS
gelegentlich in ungerechter Weise polemisieren konnte?®, so sehr er auch
weiterhin seinem Altmeister personlich zu huldigen vermag!. KROLOWS
Anfinge liegen noch vor 1945, da er bereits 1943 seinen ersten Gedichtband
«Hochgelobtes gutes Leben» verdffentlichte, dessen Gedichte z.T. in der
Zeitschrift «Das Innere Reich» erschienen waren, die in einem stillen Wider-
stand gegeniiber der Hitlerdiktatur iiber das deutsche Schrifttum stand.
KROLOW gehort zu den fruchtbarsten Lyrikern, denn er schreibt nicht nur
zahllose Zeitungsgedichte, in denen er gern die Jahreszeiten besingt, sondern
hat seit seinem ersten Gedichtband zwdlf Gedichtbande erscheinen lassen ,

1. Walter Hollerer, Thesen zum langen Gedicht, in: Akzente 12, 1965, S.
128-130, Karl Krolow, Das Problem des langen und kurzen Gedichts — heute,
Wiesbaden 1966 und Hollerers Antwort auf Krolow: Gedichte in den sechziger Jahren, in:
Akzente 13, 1966, S. 375 - 383. Die Wirkung dieser Diskussion auf die moderne deutsche
Lyrik 1966 - 1967 habe ich behandelt in dem Aufsatz «Deutsche Literatur 1966 - 1967»,
in: Texte und Mitteilungen des Lehrstuhls fiir deutsche Sprache und Literatur in Athen,
1. Jg., Nr. 1, Juni 1968, S. 8 - 11 (neugriech. in: O Kosmos 1968).

2. Anlisse und Steingirten, Frankfurt am Main 1966, S. 66 - 68. Der im Gedicht
«Zuversicht» genannte Leser in Saloniki ist mein Kollege Dr. Kurt Graf. von Posadowsky -
Wehner, Inhaber des Lehrstuhls fir deutsche Sprache an der Aristoteles - Universitdt Thes-
saloniki und Direktor des Goethe - Instituts, ein hervorragender Kenner und U bersetzer
der neugriechischen Lyrik, dessen Vortrag «Neugriechische Lyrik in deutscher Sprache»
in Nr. 2 der «Texte und Mitteilungen», Sept. 1968 erscheint.

3. Karl Krolow, Aspekte zeitgenossischer deutscher Lyrik, Giitersloh 1961,
S. 43 ff. erscheint mir die These, die natura naturata riche sich am Naturlyriker durch meta-
phorische Uberwucherung wenig iiberzeugend, da der Dichter ja die Gedichte schreibt und
die Details auswahlt, nicht die stumme Natur! DaB eine Uberfiille von Naturbildern und
Pflanzenkataloge ermiidend wirken konnen, sei damit nicht bestritten — aber Krolows
Uberproduktion kann dieselbe Wirkung hervorbringen.

4. Zuletzt in der Festschrift zu WILHELM LEHMANNS 85. Geburtstag «Gegenwart
des Lyrischen. Essays zum Werk Wilhelm Lehmanns, Giitersloh 1967.

5. Gedichte, 1948; Heimsuchung, Gedichte, 1948; Auf Erden, Gedichte, 1949; Die
Zeichen der Welt, Neue Gedichte, 1952; Wind und Zeit, Gedichte, 1954; Tage und Nichte, _
1956; Fremde Korper, Neue Gedichte, 1959, 1961; Unsichtbare Hande, Gedichte, 195‘9‘.;:“@"r




298  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

vier Binde Ubersetzungen franzosischer und spanischer Lyrik veroffentlicht *
und eine Reihe von bedeutenden Analysen der modernen deutschen Lyrik
geschrieben 2. Es gibt keine Form und kein Problem, das KROLOW fremd
wiire. Was ihm in seiner eigenen, ihm oft zu leicht aus der Feder flieBenden
Produktion vorschwebt, ist im Gegensatz zu dem von GOTTFRIED BENN
proklamierten, in sich geschlossenen, monologischen, absoluten und «stati-
schen Gedicht», das seit BAUDELAIRE und MALLARME, STEFAN
GEORGE und RAINER MARIA RILKE seit den «Neuen Gedichten»
traditionsbildend fiir die Moderne geworden war, das «offene Ge-
dicht». In KROLOWS grundlegendem Essay «Intellektuelle Heiterkeit» *
kimpft KROLOW bewuft gegen diese Tradition des «hermetischen» Gedichts
und sagt: «Ein Gedicht mu zunichst die Fahigkeit besitzen, sich preisgeben
zu konnen, «offen» zu sein fiir alle moglichen Widerfahrungen, fiir die Wider-
stinde, denen es durch seine bloBe Existenz ausgesetzt ist. Es darf sich nicht
verschlieBen. Das, was man Hermetik nennt, ist ohnehin in den seltensten
Fillen mehr als eine Dunkelkammer des Unvermdgens, in der irgendein
Hieronymus — sprich Lyriker — sitzt und im Grunde auf die Parfums der
AuBenwelt wartet. — Fiir mich hat ein Gedicht pords zu sein, luft- und
lichtdurchldssig. Es muf in der Lage sein, unaufhorlich an die AuBenwelt
abzugeben und von ihr aufzunehmen. Es muB in einem unablédssigen Aus-
tausch mit ihr stehen und alle Gefahren auf sich nehmen, die dadurch auf
der Hand liegen. In einem gewissen Sinne scheint mir ein Gedicht auch nicht
«fertig» sein zu diirfen. Es muB die Moglichkeit haben, sein Thema, seinen
Stoff an ein nichstes weiterzugeben. Es miifite moglich sein, daB die letzte
Metapher des einen Gedichts AnlaB zur ersten Metapher eines an-
deren wirde. Ich vermeide das Schlagwort «poésie ininterrompue», das
die Franzosen fiir gewisse verwandte Vorstellungen gepragt haben. Sehe ich
recht, wird das auch in unserem zeitgendssischen deutschen Gedicht da und
dort — nach unserer Weise — praktiziert» *. Als KROLOW dies schrieb,

1962; Ausgewahlte Gedichte. Nachwort von Hugo Friedrich, 1963 u.0.; Schattengefechts
1964; Gesammelte Gedichte, 1965; Landschaften fiir mich. Neue Gedichte, 1966.

1. Nachdichtungen aus finf Jahrhunderten franzosischer Lyrik, 1948: Die Barke
Phantasie. Zeitgenossische franzosische Lyrik, 1957; Paul Verlaine, Gedichte, 1957; Spa-
nische Gedichte des 20. Jahrhunderts, 1962.

2. Aspekte zeitgendssischer deutscher Lyrik, Giitersloh 1961, auch List - Taschen-
buch. Nr. 249.

3. In: Mein Gedicht ist mein Messer, Miinchen 1961, S. 71 -75.

4. Ebenda, S. 73 :74; vel GOTTERIED BENN, Probleme der Lyrik (1952): der
Lyriker «muB sein Gedicht abdichten gegen Einbriiche, Storungsmoglichkeiten, sprachlich
abdichten» (SW I, S. 524).



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 299

waren seine Vorbilder und Meister noch OSKAR LOERKE und WILHELM
LEHMANN, denen solche «offenen Gedichte» mit flieBendem Rhythmus
und unaufhorlich sich fortspinnender Metaphorik in meisterhafter Weise
gelungen waren. KROLOW hat dann auch vor allem von WILHELM LEH-
MANN die unabdingliche Forderung nach Genauigkeit der lyrischen Meta-
phern tibernommen. In dessen Sinn legt er hohen Wert auf die «Sachlichkeit
der Konzeption» und der Anfertigung von Gedichten, kiampft gegen jede
falsche Aktualitit und jedes voreilige engagement des Poeten: «Der Lyriker
sollte fihig sein, in je d e m Gegenstand, der ihm zum Vers wird, ein Empiri-
ker des jeweiligen Augenblicks und zugleich Zeitgenosse vieler Zeiten zu
bleiben» . Diese Verbindung von Tradition und Moderne hat KROLOW
selbst in vielen seiner friihen Gedichte gliicklich verwirklicht und, iiber LEH-
MANN allméhlich hinausgehend, einen eigenen Ton gefunden.

Die Hauptthemen seines 1952 erschienenen Gedichtbandes «Die Zeichen
der Welt», der ihn erst recht eigentlich bekannt machte, waren das idyllische
Naturgedicht und die elegische Zeitklage. Er enthilt eine Fille von form-
vollendeten lyrischen Gebilden, die KROLOWS fruchtbare Auseinander-
setzung mit den franzosischen Surrealisten, GUILLAUME APOLLINAIRE,
JULES SUPERVIELLE, PAUL ELUARD u.a., mit der angelsdchsischen
Lyrik der Moderne, besonders W. H. AUDEN, und mit dem spanischen
Dichter FEDERICO GARCIA LORCA zeigen. Vor allem die Auseinander-
setzung KROLOWS mit dem franzésischen Surrealismus ist literaturgeschicht-
lich bedeutend, denn nach dem Abklingen des deutschen Expressionismus
in den zwanziger Jahren nach dem ersten Weltkrieg hatte sich in Deutschland
der vor allem von dem Lyriker YVAN GOLL (1891 - 1950) proklamierte
Surrealismus nicht mehr durchsetzen kénnen. GOLL hatte schon 1918 in
einem Essayband «Die drei guten Geister Frankreichs» ! in seinem MAL-
LARME - Essay gesagt: «Das Kunstwerk soll die Realitit tiberrealisieren,
das erst ist Poesie», und auch in den Vorworten zu seinen Dramen «Methu-
salem» (1919) und «Die Unsterblichen» (1920) schon vor ANDRE BRETON
den «Uberrealismus» gefordert, ohne damit jedoch in Deutschland durch-
zudringen, so dal er sich dann stirker zu den Franzosen hingezogen fiihlte,
die er mit dem «Manifest des Surrealismus» (1924) 2 in Deutschland vorstellte.
KARL KROLOW war nach 1945 wohl der erste deutsche Lyriker, der auf
diese moderne Tradition zuriickgriff und sich dadurch allmihlich aus dem
Bann der Naturlyrik WILHELM LEHMANNS und der ELISABETH

1. Essays iiber Voltaire, Diderot, Mallarmé, Erich Reiss Verlag, Berlin 1919, S. 74.
2. Abgedruckt in Yvan Goll, Dichtungen, hrsg. v. Claire Goll, Neuwied 1960,
S. 186 - 187,



300 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

LANGGASSER zu I6sen vermochte, deren sprachliche und bildliche Mittel er
in diesem Gedichtband «Die Zeichen der Welt» noch mit grofBter Virtuositit
handhabte. Was KROLOW ferner iiber die Position LEHMANNS hin-
ausfiihrte, war das konkrete Erlebnis des zweiten Weltkriegs und der darauf
folgenden Jahre duflerster Not. Das fiihrte ihn zur intensiven Auseinander-
setzung mit dem faktischen historischen Schicksal, mit den Problemen der
menschlichen Existenz, die sich in der Welt der Technik und des Krieges
zutiefst bedroht sieht, wovon auch das Naturverhiltnis des Menschen von
heute nicht unberiihrt bleiben kann. Ein bruchloses Aufgehen in der gottlichen
Einheit der Natur ist nicht mehr méglich, das quélende BewuBtsein des Zwie-
spalts zwischen der Sphire der reinen Natur und der von zerstérerischen
Michten bedrohten Menschenwelt bleibt. Das «frithere Einverstindnis mit
aller Welt» wird durch die bedrohliche Gewalt des «Nichts», dem sich der
Mensch ausgesetzt fiihlt, zerstort. KROLOWS Ausgangsposition bezeichnet
am besten das Gedicht

TERZINEN VOM FRUHEREN EINVERSTANDNIS
MIT ALLER WELT

Die schone Stille der Gewichse
— Zerbrechlich wie die Fabel Welt —
Umschlang ich sanft im Arm der Echse.

Zerbrechlich wie die Fabel Welt,
So ritt ich auf des Windes Nacken,
Den Oberon zusammenhilt.

So ritt ich auf des Windes Nacken:
Ein griner Schatten ohne Laut,
Befreit von meiner Schwere Schlacken.

Ein griiner Schatten ohne Laut.
Ach, von den Fischen trug ich Flossen
Und atmete durch Tigerhaut!

Denn von den Fischen trug ich Flossen.
Mein Geist erheiterte sich still.
Von Gleichmut tausendfach genossen,

Erheiterte der Geist sich still,
Mit allen Wesen einverstindig,
Zypressenfeuern, Asphodill.

Mit allen Wesen einverstindig,
Beharrlich, ohne Ungeduld,
Und wie das Flotenholz lebendig.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 301

Beharrlich ohne Ungeduld.
Kein Kartenspiel der Schwermut mehr: —
Wie SiBigkeit, die frei von Schuld

Verschwendet sich im Ungefédhr. .. 1.

Was WILHELM LEHMANN als Gegenwart und augenblickliches Erlebnis
feiert, die Einheit des Dichters mit der Natur und Welt im Zustand des schop-
ferischen Rausches, der ihn in die Natur als in ein «Paradies vor dem Falle»
fiihrt und ihn bis zur Identifizierung in das innere Wesen der Naturphdnomene,
der Tiere und Pflanzen eindringen 14B8t, wird hier bei KROLOW im Gedicht
in der Vergangenheitsform dargestellt und durch den Gedichttitel ausdriicklich
als eine nur «frither» mogliche Erlebnisform des lyrischen Ich bezeichnet.
Das Gedicht tragt das Motto von APOLLINAIRE: «Erinnerungen sind
Jagdhorner | Deren Ton im Winde vergeht». Damit wird einmal die Ver-
ganglichkeit dieses fritheren Erlebnisses der unmittelbaren Natureinheit und
der Verwandlung des Dichtes in die Naturerscheinungen betont, die ihn
von seiner «Schwere Schlacken» befreite. KROLOW meint hier, dhnlich
wie die LANGGASSER, eine Metamorphose im Sinne des Daphne - Mythos
in einen «griinen Schatten ohne Laut», der gleich Oberon auf den Winden
mitfliegt 2. Das Motto nimmt aber auch dieser im Gedicht ausgesprochenen
Erinnerung die Qualitit einer die Zeit iiberdauernden Tragfihigkeit fiir das
menschliche Dasein in der Gegenwart, die fiir MARCEL PROUST noch so
unzweifelhaft war und erst in der modernen deutschen Literatur fragwiirdig
wurde 3.

KROLOW hat auch nach dem Gedichtband «Die Zeichen der Welt»
weiterhin Naturgedichte geschrieben, oft den Monaten und Jahreszeiten
folgend, aber ein fiir allemal liegt bei ihm der Akzent nicht mehr auf der
Seite der Natur, dem «griinen Gott», wie bei WILHELM LEHMANN,
sondern auf der Seite des Menschen, der hier, wo von dem friiher moglichen
Einssein mit der Natur gesprochen wird, als «griiner Schatten» erscheint,
von der Natur getragen und in eine iiber der realen Welt liegende mythische
Dimension aufgehoben ist.

Das mythische Einverstindnis mit der Natur bleibt auch fiir KROLOW

1. Die Zeichen der Welt, Stuttgart 1951, S. 48 - 49, Vgl. Hans Egon Holthu-
sen, Naturlyrik und Surrealismus, in: Merkur 7. Jg., 1953, S. 321 - 347 und in: Ja und
Nein, 1954, S. 88-123; Alfred Andersch: Gedichte in stromendem Wasser, in:
Frankfurter Hefte, 7. Jg., 1952, S. 553 - 554,

2. Vgl. Shakespeares «Ein Sommernachtstraum», Wielands «Oberon» und Wilhelm
Lehmanns Gedicht «Oberon», Siamtliche Werke, Bd. 3, S. 462.

3. Vgl. Martin Walsers Polemik gegen Marcel Prousts Methode der Erinnerung als
«Recherche du temps perdu» in seinem Roman «Das Einhorn» (1967).



302 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

immer noch moglich, aber es wird doch ganz bewulit durchbrochen durch
die Konfrontierung des Naturerlebnisses mit der uniibersehbar bedrohlichen
Realitit der technischen und kriegerischen Welt der Moderne. In sehr vollen-
deter Form hat KROLOW diesen grundsitzlichen Widerspruch zwischen
urspiinglicher Natur und moderner Menschenwelt dargestellt in dem grofen
Gedicht «Nachtstiick mit fremden Soldaten» !, in dem er in langausschwin-
genden Ottaverimen das nichtliche Versinken des schlafenden Menschen in
die unbewuBte Einheit mit der Natur preist, um dann in einer jeweils den drei
Ottaverime - Strophen folgenden kurzen, bewuBt hart akzentuierten und
stumpf alternierenden Vierzeilerstrophe die Gegenwelt der in der Natur
lauernden Soldaten darzustellen:

Hor’ ich im Laube lachen

— Verbrannt vom Salz der Laugen —
Soldaten, fremd, mit flachen
Maschinengewehraugen.

Hier ist die Naturidylle der Nacht mit den ahnungslos schlafenden Menschen
zerstort durch die von den Soldaten ausgehende unheimliche Bedrohung
alles menschlichen Daseins. Sie stehen fir Krieg und Terror, hinter denen
sich wiederum das moderne Lebensgefiihl der Angst vor der auflésenden
Gewalt des Nichts zeigt. Die Weltzeit ist Nacht, die Welt erscheint als Hades,
shnlich wie bei HOLDERLIN und bei GOTTFRIED BENN, so dal die
in der nichtlichen Natur Erlsung und Liebe suchenden Menschen, die von
den verborgen lauernden Soldaten noch nichts ahnen, als «Hadesschlafer»
bezeichnet werden konnen. Erst die letzte Strophe zeigt ihr Erwachen, das
ebenso wie ihr Schlaf konfrontiert wird mit den drohenden «flachen Ma-
schinengewehraugen» der Krieger, denen sie zum Opfer fallen werden. So
lauert in der Natur der Tod, hier der Tod durch die technischen Maschinen
des modernen Krieges.

Das Todesmotiv erhilt bei KROLOW eine ganz andere Schirfe und
Bedrohlichkeit als bei WILHELM LEHMANN, auf dessen These von der
Sanftheit und Schmerzlosigkeit des Todes fiir den seiner Einheit mit der
Natur bewuBten Menschen im Gedicht «Klage ohne Trauer»* KROLOW
mit dem Gedicht «Hand vorm Gesicht» * antwortet. Mit spiirbarer polemischer
Schirfe wird durch die Geste der «Hand vorm Gesichty LEHMANNS or-
phische Beschworung und Beschonigung des Todes als eine Selbsttduschung

1. Die Zeichen der Welt, 1952, S. 61 -62.

2. Siamtliche Werke, Bd. 3, S. 603; neugriechische {Jbersetzung von Tassia S.
Loukatou in: Kopporoynuota and v &vn moinon, "Abfjvat 1967, S. 30.

3. Die Zeichen der Welt, 1952, So31=32,



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 303

bezeichnet, der KROLOW die Erfahrung der Verginglichkeit alles Irdischen
und der Furchtbarkeit und Grausamkeit des Todes entgegenhilt. In seinen
«Gedichten von der Liebe in unserer Zeit» ! spottet KROLOW tiiber «die
siiffen Verstecke | Der Dichtung vom seligen Tode, vom Schwinden | In die
Wollust des Nichts beim nichtlichen Dufte der Linden», was sich sowohl
gegen Rilkes Bild vom «vertraulichen Tod» in den «Duineser Elegien» (1922) 2
wie gegen LEHMANNS sanfte Beschonigung des Todes richtet. Diese Klage,
Schwermut und Angst angesichts des Todes wirkt sich bei KROLOW bis
in seine Gedichtsammlung «Tage und Nachte» (1956) aus und bleibt fiir ihn
die tragende Grundstimmung seiner Lyrik, der dunkle Gegenpol zu der von
KROLOW geforderten und in seiner Lyrik auch immer wieder verwirklichten
«intellektuellen Heiterkeit». In seinem Gedichtband «Wind und Zeit» (1954)
findet sich ein Zyklus von sechs «Gedichten gegen den Tod», in dem KROLOW
zundchst wieder die grausame Realitdt des Todes in aller seiner Brutalitit
aufruft: «Aber ein Toter ist nicht aus Milch und Blut gemacht; | Und du
wirst ihm gleichen...». Der Tod erscheint im «Kartenspiel» der «lyrischen
Landschaft» als «Fiirst der Welt»: «Tod, ungemischt, gezinkt von Angst-
schweill | Und altem Gelédchter»; er bedroht den Menschen ebenso von innen
her wie von aullen. So spielt KROLOW das alte Thema «Media in vita in
morte sumusy, das schon RILKE im «Stunden - Buch» variiert hatte, zu-
ndchst durch. Dann erfolgt aber plétzlich in lyrischer Dialektik der Um-
schlag der Todesschwermut in die Heiterkeit eines erhohten Lebensgefiihls,
das nach dem Durchgang durch Schrecken und Grauen nun auf dem tragen-
den Boden der Freude steht. Das fiinfte «Gedicht gegen den Tod» beginnt:
«Die siilen Korner des Morgenrots | Streuen sich durchs Gebiisch des Nacht-
himmels. Ich kann sie auflesen | Und spiire Freude in mir wie Wind, | Der
vor dem Tod keine Furcht hat». Es endet mit einem Triumph iiber den Tod:
«Jeder Morgen spricht iiber den Tod sein Urteil. Ich habe des Morgenrots
Korner aufgelesen | Und singe gegen den Frithwind: | Tot ist der Tod!»

Besonders wichtig sind KROLOW zeitkritisch - politische Gedichte,
mit denen er lingere Zeit hindurch Stellung zu den aktuellen Problemen der
Gegenwart nahm. In seinem ersten Gedichtband «Heimsuchungy (1948)
setzte er bereits zu einer scharfen Kritik an dem politischen Versagen der
Deutschen seit 1933 und an der grauenhaften Unmenschlichkeit des Hitlerre-
gimes bis 1945 an, um dann in seiner «Koreanischen Elegie» (1952) ebenso

1. Die Zeichen der Welt, 1952, S. 74 - 80.

2. Die Neunte Elegie: «Erde, du liebe, ich will. (.. -) Namenlos bin ich zu dir ent-
schlossen, von weit her. | Immer warst du im Recht, und dein heiliger Einfall | ist der ver-
trauliche Tod». (Verse 71 -79).



304 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

unerbittliche Anklage gegen den «Schlaf dieser Welt» des westlichen Biir-
gertums zu erheben, das angesichts des brutalen Krieges in Korea unbekiim-
mert weiter seine Geschifte betreibt. Er stimmt nicht nur eine pathetische
Klage iiber die Toten Koreas an, sondern greift auch die am morderischen
Krieg beteiligten Soldaten an, fiir die Korea eine «hypothetische Heimat»
geworden ist, an dessen Regen «die Toten sich misten» und warnt sie: «Er
wird euch nicht schonen, | Und nur Erde wird noch eure Namen bewohnen».
Diese Anklage richtet sich gegen beide an diesem Krieg beteiligten Grof-
michte, an Ost und West zugleich; die Elegie ist bewuBt ganz allgemein
gehalten. Das dichterische Vorbild fiir diese «politischen» und «moralischen»
Gedichte KROLOWS in den fiinfziger Jahren sind die angelsdchsischen
Dichter: ARCHIBALD MACLEISH mit seiner «Invokation der sozialen
Muse», WYSTAN HUGH AUDEN mit seinem Gedicht «Spanien 1937»
u.a.!, das KROLOW zu seiner «Ode 1950» inspirierte, einem seiner bedeu-
tendsten Gedichte iiberhaupt, in dem er die Problematik der modernen Lyrik
allgemein, ihre Stellung zu Welt und Dasein, zu der Bedrohung durch den
Nihilismus und schlieBlich zu der dichterischen Sprache und Bildlichkeit
thematisch kunstvoll miteinander verbindet ®.

In der ersten Strophe der «Ode 1950» polemisiert KROLOW mit groBter
Schirfe gegen die modisch gewordene «Rede vom Nichts» in der Sprache
der modernen Dichter, bei denen «das Nichts» zum geldufig verwendeten
«traurigen Sprichwort», zur abgebrauchten «bequemen Parabel» wurde, so
daB die Gefahr der Aufldsung und Verwesung dieses Grundworts der Moderne
droht, das bei ernsthaften Dichtern wie GOTTFRIED BENN die metaphy-
sische Bedeutung hat, die frither dem Begriff «Gott» zuteil wurde. Auch in
KROLOWS Gedicht soll sie «noch einmal Geist» werden «als Ode», denn
auch fiir ihn wie fir LEHMANN oder BENN steht hinter der Natur und dem
Dasein nicht eine faBbare und ansprechbare gottliche Schopfergewalt und
Gestalt, sondern das sich entziehende und zugleich den Menschen bedrohende
«Nichts». In der zweiten zehnzeiligen Strophe, deren daktylisch fallende
Kurzverse in scharfem rhythmischem Gegensatz zu den sechs fiinfhebig
gereimten Langzeilen der ersten Strophe stehen, erwiigt der Dichter die Mog-
lichkeiten, der «trigen Gewalt des Daseins», der unheimlichen Macht des

1. Vgl. auch ALLAN GINSBERG «Amerika», ROBINSON JEFFERS «Wieder-
aufriistung» und die Résistance - Gedichte der franzosischen  Surrealisten LOUIS
ARAGON, PAUL ELUARD und die von KROLOW czitierte «Hymne und Wiederkehr»
des chilenischen Lyrikers PABLO NERUDA. Von deutschen, politisch engagierten
Lyrikern nennt KROLOW BERTOLT BRECHT und HANS MAGNUS ENZENS-

BERGER (s.u.).
2. Die Zeichen der Welt, 1952, S. 88 - 89.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 305

Nichts und des von ihm ausgehenden «ennui» zu entflichen, und nennt zwei
fiir die Naturlyriker typische Verhaltungsweisen, die er als «listig» bezeichnet
und damit in ihrem Wert anzweifelt: einmal die Flucht in den zeitlosen Bereich
des Mythos, die Identifizierung des «yrischen Ich» mit den Fabel- und Mér-
chengestalten, wie wir sie bei WILHELM LEHMANN und ELISABETH
LANGGASSER fanden, dann auch die Moglichkeit, sich vom Flufl des
natiirlichen Daseins aufnehmen zu lassen, sich in den Rausch der Einheit mit
der Natur versinken zu lassen. Aber die «Fliisse» des Daseins — dies von
Heraklit stammende Bild, das auch BRECHT und BENN so liebten — sind
«ischern», d.h. gekennzeichnet von der Verginglichkeit und Endlichkeit
des Lebens. Die Flucht in die Natur, das Sichhinabgleitenlassen mit dem
Strom des Lebens bedeutet keineswegs eine wirkliche Rettung vor Tod und
Nichts, sondern ist eine bloBe Selbsttduschung.

Daran schlieBt sich in der dritten Strophe die Frage an, auf welche Weise
es dem Dichter heute gelingen kann, die sinnliche Welt ins Wort zu bannen,
Geist werden zu lassen, die «Formel der Friichte» zu finden, wie es RILKE
in den «Sonetten an Orpheus» gelang '. Die Dinge der Welt sind «fliichtigy;
der Versuch des Dichters, sie «mit Worten» «aufzuhalteny, sie in die Sprache
als den Bereich des Unsichtbaren, der Kunst zu verwandeln, charakterisiert
KROLOW am Ende der dritten Strophe durch den Vergleich seiner Gedichte
«mit einer Algebra, zart erdacht aus atmenden Silben, einem Biindel Gedanken,
die baden | Im steigenden Halbmond wie das Geflecht der Plejaden». Diese
metaphorische Gleichsetzung der lyrischen Sprache mit einer «Algebra der
Silben», einer «Geometrie der Worte» erinnert an die innige Verbindung von
Mathematik und Dichtung, die wir schon in der deutschen Friihromantik
bei NOVALIS finden, in der modernen Dichtung dann bei STEPHANE
MALLARME, von dem auch die Sternbildmetaphern des spiten RILKE und
KARL KROLOWS «Geflecht der Plejaden» stammen, und bei dem spani-
schen Lyriker JORGE GUILLEN, den KROLOW iibersetzt hat. Der dichteri-
schen Begeisterung folgt aber in der vierten Strophe sogleich die Resignation,
der Zweifel an der magischen Kraft des Dichterworts, die von Verginglichkeit
und Tod gezeichneten Dinge und Naturphinomene wirklich in eine echte
Dauer im Raum der Kunst retten zu konnen. In Bezug auf die metaphysischen
Moglichkeiten der Kunst erweist sich KROLOW als viel skeptischer als
RILKE und BENN: die so viel gepriesene Magie der lyrischen Sprache mit
ihren «Namen aus Zauber» vermag nichts zu «erweisen», die Wahrheit, den
Sinn der Welt nicht zu erhellen. Die Phdnomene der Natur bleiben verginglich,

1. Vgl. «Sonette an Orpheus» (1922) 1, Sonett XIIT: «Voller Apfel, Birne und Bana-
ne... «und Rilkes Brief an Lou Andreas - Salomé vom. 26. Juni 1914,

EEQXIIA, tépog IH' (1967 - 1968) 20



306 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

ganz gleich, ob sie von der Dichtung «erhort», d.h. aufgenommen und gestaltet
werden, oder vom menschlichen Geist unberiihrt, «bewuBtlos» bleiben. Kunst
ist, wie schon NIETZSCHE sah, vor allem Téduschung, Liige, schoner Schein:
«Ich tdusche | Sie vor als ein Sinn blof | In Worten, in Zeichen, | Die keinen
erreichen». Mit dieser resignativen Feststellung nihert sich KROLOW, der
in seinen poetologischen Essays so sehr auf der Mitteilsamkeit des «offenen
Gedichts» als eines Dialogs zwischen Lyriker und Leser besteht, der Skepsis
GOTTFRIED BENNS, der in seinem Vortrag «Probleme der Lyrik» so
pointiert ausgesprochen hat, dal das moderne Gedicht einen radikal monolo-
gischen Charakter habe, an niemand gerichtet sei, wesentlich Selbstgesprich
des einsamen «lyrischen Ich», Dialog hochstens mit dessen eigenem imagindren
Du, jeder Mitteilbarkeit entzogen.

Die Summe aus allen diesen Themen zieht die fiinfte Strophe der «Ode
1950», und sie gibt auch die Antwort auf die vorher gestellten und offen gelasse-
nen Fragen: KROLOW erweist sich als souverdner Geist, wenn er sich hier
dem «Abgrund», dem «Nichts» entzieht, das in der skeptisch - negativen
Fragestellung der vierten Strophe zu Jauern schien. Die Verlockung, die von
den Dingen der Wirklichkeit auf den Dichter ausgeht, sie in Worte zu ver-
wandeln, nennt er einen «zirtlichen Hinterhalt», «dem man erliegt», eine
«poetische Falley, in die der Lyriker gerit, wenn auf ihn die Stimmen und
Gestalten der Natur wirken. Mit einer in der modernen Dichtung seltenen
Freiheit, Gelassenheit und Heiterkeit formuliert KROLOW hier die Auf-
gabe des Dichters in dunkler Zeit:

Das BewuBtsein, die Fihigkeit, zuversichtlich und heiter
Gewihren zu lassen, den Geist aus den Geistern zu ziehn

Und die Zeit zu erkennen, die voriiberjagt — phantastischer Reiter
Durchs Gewdlk der Geschichte, in dem die Verhingnisse fliehn.

Der Dichter, der sich tapfer und zugleich gelassen der Problematik seiner Zeit
stellt und sie im Gedicht zu bewiltigen sucht, kann sich schlieflich zu dem
bleibenden Wert seiner Gedichte bekennen. Das Horazische «Exegi monu-
mentum aere perennius» klingt am SchiuB der «Ode 1950» auf, aber in be-
zeichnender Weise auf ein Minimum reduziert:

Ich lasse die summenden Drihte, das klingende Gitter
Der Worte zuriick auf dem Grunde des Seins.
Er ist leuchtend und bitter.

Diesem prignanten Bild vom «Gitter der Worte» werden wir sogleich bei
PAUL CELAN begegnen, der seinen vierten Gedichtband «Sprachgitter»
nannte und als die Aufgabe der modernen Lyrik bezeichnete, «dem BewuBtsein
ein neues Grad - Netz im noch nicht definierten Bereich von Wirklichkeit»



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 307

zu erschaffen. Den Weg dahin aber hat KARL KROLOW eingeschlagen,
der seine «Ode 1950» in der These von der Dialektik des Seins ausklingen
1dBt, das zugleich «leuchtend und bitter», positiv und negativ ist.

KARL KROLOWS weiterer Weg als Lyriker fiihrte ihn in den Gedicht-
binden «Fremde Korper» (1959), «Unsichtbare Hinde» (1962) und «Land-
schaften fiir mich» (1966) zu stenogrammartig kurzen, knappe Bilder und
Zeichen iibergangslos aneinanderreihenden reimlosen Zeilengedichten, wie
wir sie in ganz dhnlicher Form auch in den letzten Gedichtbinden GUNTER
EICHS fanden. KROLOW hat auch in diesen lakonischen Gedichtformen
einen ihm unverwechselbar eigenen Ton gefunden, frei von allen Anlehnungen
an deutsche und auslidndische Muster, die in den fritheren Gedichtbinden
immer noch spiirbar blieben. Er hat sich daher auch mit grofer Entschiedenheit
der Forderung Walter Héllerers nach «langen Gedichten» als den einzig
zeitgemédfen dichterischen Ausdrucksformen widersetzt!, da er selbst die
Meisterschaft in den groBien lyrischen Formen bereits in den fiinfziger Jahren
ereichte, die er nun in lyrischen Stenogrammen weiterhin bewihrt. Mit dem
kleinen Band «Landschaften fiir mich» hat sich der Kreis seiner Entwicklung
vom Naturlyriker zum Surrealisten und Zeitkritiker gerundet: auf hoherer,
surrealistischer Ebene ist er zur Darstellung des idyllischen Ganges der Jahres-
zeiten zuriickgekehrt und bewidhrt die fiir ihn charakteristische Heiterkeit
und Leichtigkeit phantasievollen Spiels mit Bildern und Zeichen, mit dem
freilich auch manchmal die Gefahr des Abgleitens in Beliebigkeit und Unver-
bindlichkeit verbunden ist.

Die Fruchtbarkeit einer intensiven Auseinandersetzung mit dem deutschen
und dem franzosischen SURREALISMUS zeigt auch die Lyrik von NELLY
SACHS und PAUL CELAN, der beiden bedeutendsten Vertretern des heute
in alle Welt zerstreuten deutschen Judentums, das in der Generation der
deutschen Expressionisten so grole Lyriker wie ELSE LASKER - SCHULER
(1869 - 1945), FRANZ WERFEL (1890 - 1945), JACOB VAN HODDIS
(1887 -1942), ERNST BLASS (1890 -1939) und GERTRUD KOLMAR
(1894 - 1943?) hatte, die der deutschen Dichtung ganz neue Bereiche erschlos-
sen, aber erst jetzt wieder auf die junge deutsche Generation zu wirken be-
ginnen. In der Zeit nach 1945 haben NELLY SACHS und PAUL CELAN
auf je eigene Weise das schneidende Wort des Kulturkritikers und Soziologen
THEODOR ADORNO widerlegt, da nach Auschwitz kein Gedicht mehr

1. Walter Hollerer, Thesen zum langen Gedicht, in: Akzente 12, 1965, S.
128-130; Karl Krolow, Das Problem des langen und kurzen Gedichts — heute,
in: Akzente 13, 1966, S. 271 - 287 (auch Wiesbaden, 1966): Walter Hollere r, Ge-
dichte in den sechziger Jahren, in: Akzente 13, 1966, S. 375 - 383.



308 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

moglich sei, das viel Echo fand und etwa auch bei HANS MAGNUS ENZENS-
BERGER deutlich aufgenommen wird.

NELLY SACHS (* 1891) entging der Vernichtung des deutschen Juden-
tums durch Hitler nur dadurch, dafl die schwedische Dichterin SELMA
LAGERLOQF sich fiir sie einsetzte und 1940 ihre Flucht nach Schweden
moglich machte, wo sie die ganze Not der Emigration kennenlernte. Sie
stammt aus einer begiiterten und gebildeten Berliner Familie und veroffent-
lichte von 1929 - 1933 Gedichte und Prosa in Zeitschriften und Anthologien,
schuf aber ihr eigentliches lyrisches Werk und ihre lyrischen Dramen erst in
der Zeit der Emigration. 1946 erschien ihr erster Gedichtband im Aufbau-
Verlag in Berlin. Er weist schon mit dem Titel «In den Wohnungen des Todes»
auf das Thema dieser Lyrik, das sie mit den friihen Gedichten von PAUL
CELAN gemeinsam hat, die Konzentrationslager der Nationalsozialisten,
in denen 6 Millionen Juden oder mehr getétet wurden. Dieser Gedichtband
triigt die Widmung «Meinen toten Briidern und Schwestern». Die «Wohnun-
gen des Todes» sind im ersten Teil des Bandes die Gaskammern und Krema-
torien der Konzentrationslager, von denen das erste Gedicht «O die Schorn-
steine» berichtet. Schon hier wird zwischen dem tédlichen irdischen Raum
und der «Lufty ein kosmischer Bezug geschaffen: Israels in Rauch aufgeloster
Leib zieht empor durch die Luft und ein verdunkelter, schwarz gewordener
Stern empfingt die Toten, der in einer grotesk anmutenden und zugleich
grauenvollen Metaphorik als «Essenkehrer» bezeichnet wird. Aus diesen
Bildern und Beziigen zwischen Unten und Oben, irdischer Holle und gottlichen
Kriiften des Himmels entwickelte NELLY SACHS in ihren spiteren Gedicht-
binden die fiir sie charakteristische «kosmische Lyrik», die in mancher Be-
ziehung an den dlteren jiidisch - deutschen Lyriker ALFRED MOMBERT
(1872 - 1942) erinnert, der nach der Jahrhundertwende seine lyrischen Sphé-
renfliige verdffentlichte und selbst das Grauen der Konzentrationslager ken-
nenlernen mufite.

Die ersten Gedichte der NELLY SACHS kreisen um das grauenhafte
Schicksal des hingemordeten jiidischen Volkes. Sie sind reine Klage, oft auch
Anklage, aber nirgends zu Zorn oder Hal gesteigert. Es ist fiir die Dichterin,
der die Versdhnung zwischen Judentum und Deutschtum trotz allem Gesche-
henen Herzensanliegen ist, charakteristisch, daB sie auch im furchtbarsten
Geschehen noch das Positive, ja Befreiende sieht, wenn sie zum Beispiel die
Schornsteine der Konzentrationslager als «Freiheitswege fiir Jeremias und
Hiobs Staub» bezeichnet. In ihrer tiefen, vom Alten Testament geprigten
Religiositit sicht NELLY SACHS im Tode nichts Sinnloses, sondern sie
setzt iiber das Gedicht «O die Schornsteine» das biblische Motto aus dem
Buch Hiob: «Und wenn diese meine Haut zerschlagen sein wird, so werde



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 309

ich ohne mein Fleisch Gott schauen». (Hiob 19, 26). Selbst diese Leider.x,
diese grauenhaften Tode bekommen bei ihr noch einen letzten, metaphysi-
schen Sinn:

O DIE SCHORNSTEINE

Auf den sonnreich erdachten Wohnungen des Todes,
Als Israel Leib zog aufgelost in Rauch

Durch die Luft —

Als Essenkehrer ihn ein Stern empfing

Der schwarz wurde

Oder war es ein Sonnenstrahl?

O die Schornsteine!

Freiheitswege fir Jeremias und Hiobs Staub —
Wer erdachte euch und baute Stein auf Stein
Den Weg fiir Fliichtlinge aus Rauch?

O die Wohnungen des Todes,
Einladend hergerichtet
Fiir den Wirt des Hauses, der sonst Gast war —

O ihr Finger,
Die Eingangsschwelle legend
Wie ein Messer zwischen Leben und Tod —

O ihr Schornsteine,
O ihr Finger,
Und Israels Leib im Rauch durch die Luft!!.

Was NELLY SACHS in diesem ersten zunichst in Deutschland kaum beachte-
ten Gedichtband dem grauenvollen Geschehen und dem Hal} zwischen den
Volkern in Krieg und Nachkriegszeit entgegenstellte, war und ist die Bot-
schaft der Liebe, die dort, wo auf Erden uniiberbriickbare Kliifte aufgerissen
sind, ihre Briicken von oben her baut und die feindlichen Gegensétze versohnt:

O DU WEINENDES HERZ der Welt!
Zwiespiltig Samenkorn

aus Leben und Tod.

Von dir wollte Gott gefunden werden
Keimblatt der Liebe.

1. Die Lyrik von Nelly Sachs liegt jetzt gesammelt vor in dem Band «Fahrt ins Staub-
lose. Die Gedichte der Nelly Sachs» (Frankfurt am Main 1961), der sechs Gedichtbande
vereint: O die Wohnungen des Todes (1946), Sternverdunkelung (1949), Und niemand
weil weiter (1957), Flucht und Verwandlung (1959), Fahrt ins Staublose (1961), Noch
feiert Tod das Leben (1961). Seitdem erschien der kleine Band Glithende Raitsel (1963,
Insel - Biicherei, Nr. 825).



310  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

Bist du verborgen in einer Waise,

die am Geldnder des Lebens

schwer sich stiitzend weitergeht?

Wohnst du bei ihr, dort

wo der Stern sein sicherstes Versteck hat?

O du weinendes Herz der Welt!

Auch du wirst auffahren

wenn die Zeit erfillt ist.

Denn nicht héduslich darf die Sehnsucht bleiben
die briickenbauende

von Stern zu Stern! 1.

Die Dichterin ist bei diesen an den Ton der biblischen Psalmen erinnernden
Lyrik in freien Rhythmen nicht stehengeblieben, sondern hat auch die Gestal-
ten der jlidischen Propheten und Konige in ihre Metaphorik einbezogen und
aus den alten religiésen Schriften des Judentums, aus der Thora, dem Buch
Sohar, den Schriften des Rabbi Nachman eine Fiille von Bildern gezogen,
die ihr dazu dienen, ihre Botschaft der Verséhnung und Menschenliebe in
grolgespannten, immer wieder ins Kosmische emporgesteigerten Gedichten
auszusprechen. Im Gedicht «Jakob» ? stellt sie aus tiefer Frommigkeit heraus
die eindringliche Frage:

Wenn die Propheten aufstinden

in der Nacht der Menschheit

wie Liebende, die das Herz des Geliebten suchen,

Nacht der Menschheit,
wiirdest du ein Herz zu vergeben haben?

Auch in dem 1949 im Verlag Bermann - Fischer in Amsterdam erschienenen
Bande «Sternverdunkelung» bleibt die Thematik im wesentlichen noch die
gleiche. Es wird, wie die deutsche Dichterin MARIE LUISE KASCHNITZ
es in ihrer Besprechung dieses Gedichtbandes aussprach, «das jiidische Schick-
sal als eines Sterns schreckliche Verdunkelung besungen und alle Erfahrungen
von Krieg, Verfolgung und Ausrottung in die Unabwendbarkeit eines kosmi-
schen Geschehens entriickt. .. Unter den Schritten der Opfer erténen die des
Henkers, im qua verbogenen Geist der Eiche stirbt der gemarterte Greis,
auch die Tiere leiden, kriegszerrissen, und die auf der LandstraBe irrenden
Kinder erleben ihre Verwaistheit jeden Morgen neu. Aus der Muschel der
Erinnerung toénen die Stimmen der Urviter, deren Standort ergriindet wird
und die auf eine neue Weise immer gegenwirtig sind. Die Dichterin fragt

1. Aus dem zweiten Gedichtbaud «Sternverdunkelung», Fahrt ins Staublose, S. 79.
2. Fahrt ins Staublose, S. 90.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 311

viel, inbriinstig und verzweifelt, nach der Ursache des schwarzen Hasses au -
Israel, nach dem, was geschehen wiirde, wean die Propheten auftriten, nach
dem Verbleib des weinenden Herzens der Welt. Die Hoffnung des zu Staub
zerricbenen Menschen kann nur eine korperlose sein: Licht der Abendsonne,
Spiegelung der Wiiste, Luft, die einer an Stelle der verlorenen Geliebten
umarmt. Der namenlose Staub fliegt auf und entziindet eine neue Sonne oder
wird in das Gold der Ewigkeit gemiinzt. Die wirklich Uberlebenden aber
fangen neu an, sie versuchen einen Acker zu lieben und eine Wiiste zu
tranken, um dort, wo alle Echos den Erzvitersegen rufen, endlich zu Hause
zu sein» .

Im Grunde nimmt NELLY SACHS die Position von STEFAN GEORGE
(1868 - 1933) wieder auf, der in seinem Kreise von jiidischen Freunden hochsten
geistigen Adels (Friedrich Gundolf, Karl Wolfskehl, Ernst Kantorowicz,
Ernst Morwitz u.a.) umgeben war und die tiefe geistige Verwandtschaft der
Germanen und der Juden erkannte. In einem Gedicht seines Bandes «Der
Stern des Bundes» (1914) hat er beide zugleich so angesprochen:

Ihr Ausserste von windumsauster klippe

Und schneeiger brache! Ihr von glithender wiiste!
Stammort des gott - gespenstes. .. gleich entfernte
Von heitrem meer und Binnen wo sich leben

Zu ende lebt in welt von gott und bild!. ..

Blond oder schwarz demselben schooss entsprungne
Verkannte briider suchend euch und hassend

Ihr immer schweifend und drum nie erfiillt! 2

Wihrend STEFAN GEORGE sowohl die Deutschen wie die Juden als die
ewigen Wanderer und die den Abstraktionen des christlichen «gott - gespens-
tes» Verfallenen an seinem Ideal der griechischen Antike mift, quilt NELLY
SACHS die Einsamkeit des jiidischen Volkes unter den anderen Volkern der
Erde, die ewige Feindschaft, die den Juden begegnet:

WARUM die schwarze Antwort des Hasses

auf dein Dasein, Israel?

Fremdling du,

einen Stern von weiterher

als die anderen.

Verkauft an diese Erde

damit Einsamkeit fort sich erbe .

1. In: Neue literarische Welt, 10. Juni 1952.

2. Der Stern des Bundes, 1914, Werke, Ausgabe in zwei Binden, Miinchen u.
Diisseldorf 1958, S. 365.
3. Fahrt ins Staublose, S. 100.



312  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

NELLY SACHS ist aber bei dieser sie so eindringlich beschéftigenden Frage
nach dem Wesen und dem histqrischen Schicksal des jiidischen Volkes auf
die Dauer nicht stehen geblieben, sondern hat in ihren folgenden Gedicht-
binden ihren Problemkreis erwertert, indem sie nun die Frage nach der Zu-
kunft der ganzen Menschheit stellte. Schon aus den Titeln der folgenden
Gedichtbidnde «Und niemand weil weiter» (1958) und «Flucht und Ver-
wandlung» (1959) wird deutlich, dall sie die Sorge um die Menschheit als
solche, nicht mehr nur um die Juden oder das moderne Israel beschiftigt.
Fiir sie ist auch weiterhin im Sinne HOLDERLINS die Zeit der Nacht: «Immer
noch Mitternacht auf diesem Stern | und die Heerscharen des Schlafes...» !,
kann sie in einem Gedicht sagen, in dem sie nicht nur den Propheten Elias
feiert, sondern sogar — sie als Jidin — Christus:

Und Christus! An der Inbrunst Kreuz
Nur geneigtes Haupt —

den Unterkiefer hangend,

mit dem Felsen:

Genug.

Das heilt aber, daB auch die Versshnung der Konfessionen, die Einheit
zwischen Altem und Neuem Testament ein wesentlicher Teil ihrer Botschaft
der Menschenliebe geworden ist. Was sie jetzt beschiftigt, ist die Verstrickung
aller Menschen in Krieg und Zerstorung:

UND UBERALL DAS SUMMEN

Und tberall das Summen:
und der Wespenstachel Krieg
im Fleisch.

Nicht hier — aber dort —

Und tberall der Mensch

in der Sonne,

mit der Schattenlilie Schuld
geworfen in den Sand.

Aber es ist gut

am Tage von der Nacht zu wissen
und Schlaf,

der ohne Schicksal ist.

Immer nur Buchstaben,

die ritzen das Auge

aber sind lange schon

unniitze Weisheitszihne geworden —
Reste eines entschlummerten Zeitalters.

1. Ebenda, S. 204.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 313

Jetzt aber,

der Wettercherub

knotet das Vier - Winde - Tuch

nicht um Erdbeeren zu sammeln

in den Wildern der Sprache,
sondern

die Trompete verdnderlich anzublasen
im Dunkel —

Denn nicht kann Sicherheit sein
im fliegenden Staub

und nur das Kopftuch aus Wind,
eine bewegliche Krone,

zeigt noch zingelnd

mit Unruhgestirnen geschmiickt
den Lauf der Welt an —1

Das Eingangsbild des Gedichtes ist eine Klage iiber die Kriege, die immer
wieder den Frieden der Welt zerstoren und Vélker in Ungliick und Tod reiflen,
eine Anklage auch gegen die Schuld des Menschen, der diese Kriege beginnt
und fortfiihrt, ohne auf die Dichter zu horen. Dem Zustand der Wachheit
als dem Bewultsein von Krieg, Schuld und Tod hilt NELLY SACHS den
Zustand des Schlafes und Traumes als eine voriibergehende Erlosung von
den Bewubtseinsqualen entgegen. Auch bei ihr ist wie bei KROLOW die
Resignation iiber die Moglichkeiten der Dichtung in dunkler Zeit sehr groB:
die «Buchstaben» der Dichtung dringen bei den Menschen nicht tief ein,
sie sind unniitz wie «Weisheitszihne», die doch keine Weisheit mit sich bringen,
ja die Dichtung erscheint wie ein Relikt aus vergangenen Epochen. Diesen
Zweifeln setzt sie jedoch eine apokalyptische GewiBheit entgegen, indem sie
einen rachenden Engel als Boten Gottes erscheinen ldBt, den «Wettercheruby,
der im Dunkel unserer Zeit die Trompete als Ruf zum Jingsten Gericht
erschallen Jat. Das Bild des Vier - Winde - Tuches, das der «Wettercheruby
knotet, stammt aus der Johannes - Apokalypse: «Und danach sah ich vier
Engel stehen an den vier Ecken der Erde, die hielten die vier Winde der Erde,
auf dafl kein Wind iiber die Erde bliese noch iiber das Meer noch iiber irgend-

1. Erste Fassung aus: Jahresring 58/59, Stuttgart 1958, S. 190. In «Die Fahrt ins
Staublose» (1961) hat die Dichterin die Eingangsstrophe mit dem Kriegsmotiv fortgelassen,
ihr Gedicht dadurch stirker verallgemeinert und den Akzent auf die allumfassende Schuld
des Menschen gelegt, von welcher der Krieg nur ein Teil ist. Auch sonst hat die Bildlichkeit
und Begrifflichkeit des Gedichts wesentliche Anderungen erfahren (S. 288 - 289). Zur Deu-
tung ihrer Lyrik vgl. den Sammelband «Nélly Sachs zu Ehren. Gedichte. Prosa. Beitrage»,
Frankfurt am Main 1961, 1966, und den Aufsatz von Jirgen P. Wallman n, Engel
mit blutenden Schwingen. Zu einem Motiv in der Lyrik von Nelly Sachs, in: Die Tat, Ziirich,
10. Dezember 1966.



314 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

einen Baum.» (7, 1). NELLY SACHS verschmilzt hier zwei Engelvorstellun-
gen der Apokalypse zu einem gewaltigen, neuen Bild, indem sie diese die
Winde der Erde anhaltenden und damit Stille vor dem gottlichen Sturm
schaffenden Engel verschmilzt mit den Trompete blasenden Engeln (Apo-
kalypse 8, 6 - 13; 9, 1 - 21). Ihr Cherub ist aber auch eine Verkdrperung ihrer
eigenen, zutiefst religivsen Dichtung, da er das Liebliche, «Erdbeeren in den
Wildern der Sprache», verschmiht und die Trompete ergreift, um den blind
und taub gewordenen Menschen der Gegenwart das falsche Gefiihl der
Sicherheit zu nehmen und die gbttliche Botschaft vom Endgericht zu
iiberbringen '.

Das gleiche Bild vom Tuch der Winde kehrt wieder in dem Schliissel-
gedicht des Bandes «Flucht und Verwandlung» (1959), in dem sich NELLY
SACHS als eine Dichterin erweist, welche die Kraft besitzt, neue Mythen
zu schaffen:

IN DER FLUCHT

welch groBer Empfang
unterwegs —

Eingehiillt

in der Winde Tuch

FiiBe im Gebet des Sandes
der niemals Amen sagen kann
denn er mufl

von der Flosse in den Fligel
und weiter —

Der kranke Schmetterling

weiB bald wieder vom Meer —
Dieser Stein

mit der Inschrift der Fliege

hat sich mir in die Hand gegeben —

An Stelle von Heimat
halte ich die Verwandlungen der Welt —2

Diesem Gedicht hat NELLY SACHS selbst in Briefen an die Lyrikerin HILDE
DOMIN (* 1912) folgende Deutung gegeben: «In der Flucht welch grofier

1. In den Anmerkungen zu ihrer szenischen Dichtung «Beryll sieht in der Nacht»
schreibt NELLY SACHS: «Die Cherubim sind nach dem Sohar die mit Kindergesichtern
ausgestatteten Opfer der Siinden der Viter. Sie gehen unter in Flammen, erheben sich wieder
aus der Asche. Verginglichkeit und Auferstehung ist in ihnen personifiziert». In: Zeichen
im Sand. Die szenischen Dichtungen der Nelly Sachs, 1962, 1966, S. 353.

2. Fahrt ins Staublose, S. 262.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 315

Empfang unterwegs’ meint die Flucht an sich. Ist ganz aus innerster Dimen-
sion wie alles iibrige auch entstanden... Empfang ist in jeder Minute oder
niemals.

Wie aller Geschopfe Verwandlung geht die unbewuBite Sehnsucht der
Geschopfe weiter in die Elemente zuriick. Darum sehnt sich der Schmetterling
wieder zum Meer. Beim Menschen bricht der Todesschweill aus. Das Gedicht
ist ganz auf «Verwandlung» gestellt. Auch der Stein ist Universum. In un-
geziihlten Weltjahren verfillt er sich drehend in Staub. Aber dies ist ja keine
wissenschaftliche Abhandlung. Dies ist ja ein Gedicht und ein Geheimnis.

Auf jeden Fall ist eine kosmische Verwandlung gemeint, wie der Stein
in meinem Gedicht Seite 181 im grofen Buch: «In der blauen Ferne» — wo
der Stein sich wieder in Musik verwandelt, also die Materie die innere geistige
Kraft entldBt, an die ich glaube, jene Unsterblichkeit die im Tode uns allen
geschieht.» !

Hier erweist sich NELLY SACHS auf der Hohe ihrer religiosen und
kosmischen Lyrik als eine Geistesverwandte der ELISABETH LANGGASSER
mit jhrem Glauben an die unendlichen «Metamorphosen» der Erde und der
Menschheit, und die Wege der jiidischen und die der katholisch - christlichen
Dichterin schneiden sich in dem entscheidenden Glauben an die im Tode
gewihrte Hoffnung auf Auferstehung des Menschen und seinen Eingang in
die Transzendenz des Géttlichen, die in beider Dichtung auch in unserer
dunklen Zeit immer noch aufleuchtet. NELLY SACHS teilt das Schicksal
anderer deutscher Lyriker, in ihren Gedichten immer stirker an den Rand
des Schweigens und in einen Raum der Metasprache jenseits der Sprache zu
geraten. Thre letzten Gedichte «Glithende Ritsel» (1964) sind kurze lyrische
Stenogramme, in denen sie noch einmal alle Stationen ihres dichterischen,
von Tragik und Trauer, aber auch von Hoffnung und Zuversicht erfiillten
tapferen Lebens an sich voriiberziehen 148t. Diese Dichterin, von deren Dich-
tung der expressionistische Schriftsteller Kurt Pinthus gesagt hat, sie sei «der
vorldufig und wahrscheinlich letzte Ausklang deutscher Sprache in jener drei-
tausendjéhrigen Ahnenreihe, die mit den Psalmisten und Propheten begann»,
erhielt nicht nur den Friedenspreis des deutschen Buchhandels und andere
Ehrungen in ihrer ehemaligen Heimat, sondern zusammen mit dem in Israel
lebenden grofien Schriftsteller SAMUEL JOSEF AGNON (* 1888) den
schwedischen Nobelpreis des Jahres 1966.

1. In: Doppelinterpretationen. Das zeitgendssische deutsche Gedicht zwischen Autor
und Leser. Herausgegeben und eingeleitet von Hilde Domin, Bonn 1966, S. 156 - 157 und
die Interpretation von Horst Bienek, S. 158 - 161, der die Dichtung der NELLY SACHS
der «lazarenischen Dichtung» unserer Zeit im Sinne von Jean Cayrol, Pour une littérature
lazaréne.



316 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

NELLY SACHS und die sich immer gréBer und weiter entfaltende Lyrik
des in Paris ansdssigen jidisch - deutschen Lyrikers PAUL CELAN (* 1920
in Czernowitz, Ruminien) lassen hoffen, daB Siegmund Kaznelson nicht
recht behalten wird, als er seiner bedeutenden Gedichtsammlung «Jiidisches
Schicksal in deutschen Gedichten» (Berlin 1959), die von HEINRICH HEINE
bis in die Gegenwart fiihrt, den bitteren und anklagenden Untertitel «Eine
abschlieBende Anthologie» gab. Denn gerade PAUL CELAN geht den schon
bei GUNTER EICH, KARL KROLOW und bei NELLY SACHS skizzierten
Weg des modernen Lyrikers vom weitgespannten rhetorisch - metaphorischen
Gedicht zur lakonischen und hermetischen Kurzform am konsequentesten
weiter und stellt dabei dem Versuch einer Deutung seiner lyrischen Texte
immer groflere Hindernisse in den Weg, so dall auch gerade seine letzten
Gedichte «gliihende Ritsel» genannt werden konnen. PAUL CELANS erster
Gedichtband «Der Sand aus den Urnen» (Wien 1948) ist nicht mehr zu-
ginglich, da der Dichter ihn selbst zuriickgezogen und vernichtet hat. Wir
wissen aber, daB PAUL CELAN von dem ihm geistesverwandten und auch
befreundeten elsdssischen Lyriker YVAN GOLL in den Geist des deutschen
und des franzosischen Surrealismus eingefiihrt wurde und dessen Dichtung
ihm sehr viele Anregungen gegeben hat. Aber schon die ersten uns bekannten
Gedichte CELANS in seinem Bande «Mohn und Gedichtnis» (1952), der
ihn sofort bekannt machte, zeigten eine unverkennbare dichterische Eigenart
und seine tiefgehende Auseinandersetzung mit dem Surrealismus mit seiner
Technik der écriture. Daher herrscht bei ihm eine oft iiberraschende Assozia-
tionsfreiheit der Bildersprache, ein traumhaftes Ineinandergleiten von Wirk-
lichkeitselementen und Phantasiewelten voll orientalischer Pracht, so daf
dichterische Gebilde entstehen, die stark an die Bilder des YVAN und CLAIRE
GOLL befreundeten und ihm wie CELAN geistesverwandten russischen, in
Paris lebenden Malers MARC CHAGALL erinnern. Der surrealistische
Maler wie der surrealistische Poet beanspruchen eine unbegrenzte Verfi-
gungsfreiheit iiber Zeit und Raum, verzichten bewuBt auf jede logische, irdisch
alltégliche Verkniipfung ihrer Motive, Bilder und Symbole zugunsten einer
oft widerspriichlichen oder dialektischen neuen Verbindung, aus der bei
CELAN stirker als in der mérchenhaft heiteren Welt CHAGALLS die Absur-
ditit der Situation des modernen Menschen und das ihn bedrohende Grauen
der dimonischen Zeitgewalt sichtbar wird. Das zeigt vor allem PAUL CELANS
beriihmt gewordene und viel interpretierte !

1. Vgl. die eindringliche Interpretation in Clemens Heselhaus’ fir das Versténfjnis
der Entwicklung und Thematik sowie der Formprobleme und Strukturen der heutigen
deutschen Lyrik grundlegenden Buch «Deutsche Lyrik der Moderne», Disseldorf 1961,



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 317

TODESFUGE

SCHWARZE Milch der Frithe wir trinken sie abends

wir trinken sie mittags und morgens wir trinken sie nachts

wir trinken und trinken

wir schaufeln ein Grab in den Liiften da liegt man nicht eng

Ein Mann wohnt im Haus der spielt mit den Schlangen der schreibt

der schreibt wenn es dunkelt nach Deutschland dein goldenes Haar Margarete

er schreibt es und tritt vor das Haus und es blitzen die Sterne er pfeift seine Riiden herbei
er pfeift seine Juden hervor 1Bt schaufeln ein Grab in der Erde

er befichlt uns spielt auf nun zum Tanz

Schwarze Milch der Frithe wir trinken dich nachts
wir trinken dich morgens und mittags wir trinken dich abends
wir trinken und trinken

Ein Mann wohnt im Haus und spielt mit den Schlangen der schreibt
der schreibt wenn es dunkelt nach Deutschland dein goldenes Haar Margarete
Dein aschenes Haar Sulamith wir schaufeln ein Grab in den Liiften da liegt man nicht eng

Er ruft stecht tiefer ins Erdreich ihr einen ihr andern singet und spielt
er greift nach dem Eisen im Gurt er schwingts seine Augen sind blau
stecht tiefer ihr Spaten ihr einen ihr andern spielt weiter zum Tanz auf

Schwarze Milch der Frithe wir trinken dich nachts

wir trinken dich mittags und morgens wir trinken dich abends
wir trinken und trinken

ein Mann wohnt im Haus dein goldenes Haar Margarete
dein aschenes Haar Sulamith er spielt mit den Schlangen

Er ruft spielt siller den Tod der Tod ist ein Meister aus Deutschland
er ruft streicht dunkler die Geigen dann steigt ihr als Rauch in die Luft
dann habt ihr ein Grab in den Wolken da liegt man nicht eng

Schwarze Milch der Frithe wir trinken dich nachts

wir trinken dich mittags der Tod ist ein Meister aus Deutschland

wir trinken dich abends und morgens wir trinken und trinken

der Tod ist ein Meister aus Deutschland sein Auge ist blau

er trifft dich mit bleierner Kugel er trifft dich genau

ein Mann wohnt im Haus dein goldenes Haar Margarete

er hetzt seine Ruden auf uns er schenkt uns ein Grab in der Luft

er spielt mit den Schlangen und traumet der Tod ist ein Meister aus Deutschland
dein goldenes Haar Margarete

dein aschenes Haar Sulamith 1.

S. 430 - 433, ferner die kiirzere Analyse in dem methodisch wichtigen Buch von Herbert
Lehnert, Struktur und Sprachmagie, Zur Methode der Lyrik - Interpretation, Stuttgart
1966, S. 55-57.

1. Mohn und Gedéchtnis, S. 37. Der sehr an romantische Doppelformeln bei NOVA-
LIS und Eichendorff erinnernde Titel des Gedichtbandes stammt aus dem Gedicht «Corona»



318  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

Die Nachahmung der musikalischen Fugentechnik im modernen Gedicht
hingt zusammen mit der Wiederentdeckung JOHANN SEBASTIAN BACHS
und der Barockmusik des 17. Jahrhunderts und wird zuerst von HERMANN
HESSE %, dann von OSKAR LOERKE 2 und von YVAN GOLL mit seiner
«Fuge von Bachy ® versucht, um hier von PAUL CELAN 1945 aufgenommen
zu werden, der dieses Gedicht, in dem er das Schicksal nicht nur seiner Eltern
und Verwandten, sondern aller deutschen und auslindischen Juden beklagt,
die in den Konzentrationslagern umgekommen sind, bereits in seinem Band
«Sand in den Urnen» stehengehabt hatte. Eine wirkliche Nachahmung der
musikalischen Fuge wird hier durch die Wiederholung und Verschrinkung
der Themen und Bilder erreicht; eine exakte Nachahmung wire jedoch nur
dem «simultanistischen Gedicht» mdoglich, wie es die Dadaisten geschaffen
haben, allenfalls auch dem von MALLARMES «Un coup de dés jamais
n’abolira le hasard» herkommenden «lettristischen Gedicht», wie es heute
FRANZ MON, die MOVENS - Gruppe und der «Wiener Kreis» pflegen.
CELANS «Todesfuge» ist aber gleichzeitig sowohl eine Elegie in der klassi-
schen Tradition der Totenklage, die zuletzt RILKE in den «Duineser Elegien»
in moderne Formen iiberfiihrt hatte, als auch die lyrische Form der Wiedergabe
des «Bewuftseinsstroms», aus dem die Motive und Gegenmotive als einzelne
Stimmen auftauchen, um sich dann wechselnd zu verflechten, dhnlich wie in
T. S. ELIOTS «Little Gidding» in den «Four Quartets» (1944) 4.

Um die Furchtbarkeit und Grausamkeit des gewaltsamen Leidens und
Sterbens in den Konzentrationslagern dichterisch zu gestalten, beginnt CELAN
seine Fuge iiber den Tod mit einer Reihe von Paradoxien und — dhnlich
wie NELLY SACHS — mit dem Bild des «Grabs in den Liiften». Der Tod
selbst wird Gestalt in dem SS-Henker aus Deutschland, der an sein deutsches
Gretchen schreibt, als lebe er, der mit Schlangen und Hetzriiden spielt, Juden
reihenweise quilt und in den Tod schickt, in einem Idyll. In der zweiten
Strophe, die im wesentlichen von der Wiederholung der angeschlagenen
kontrastierenden Themen lebt, wird der nach Goethes «Faust» benannten
deutschen Frau «Margarete» als Typus der judischen Frau die Geliebte

(S. 33), das die Liebesbeziehung des lyrischen Ich zur Geliebten preist, die Zeit als gegen-
wiirtige und zukiinftige Zeit als Thema hat und sagt: «Wir lieben einander wie Mohn und
Gedéchtnis».

1. Vgl. das Gedicht «Orgelspiel», Gesammelte Schriften, 1958, Bd. 5, S. 760 - 765.

2. Loerke beabsichtigte, ein Buch iiber J. S. Bach zu schreiben, das jedoch nie voll-
endet wurde; es kam nur zur Verdffentlichung von zwei Essays (1921, 1935). Er machte
aber die Fugentechnik Bachs und Bruckners fir seine Lyrik fruchtbar.

3. In: Dichtungen, 1960, S. 321.

4. Deutsch von Nora Wydenbruck, der Freundin Rilkes (1951).



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 319

Salomons, Sulamith aus dem «Hohen Lied» des Alten Testaments entgegen-
gestellt, fiir die es nur noch den Tod, das «Grab in den Liiften» gibt. Die
dritte Strophe nimmt das Thema des vom Henker befohlenen Tanzens und
Musizierens der todgeweihten Juden in der Form der Variation auf und
vertieft noch die Grausamkeit des Vorganges. Dann folgt wieder eine Wieder-
holung der leicht gegeneinander verschobenen Hauptthemen, die Verhohnung
der Opfer durch den SS-Schergen und in der Abschlufisrophe eine Art von
«Engfiihrung» der Themen und Motive aller Strophen und eine ihrem Wesen
nach tief ironische Synthese des Deutschtums und Judentums in der Aufein-
anderfolge «dein blondes Haar Margarete | dein aschenes Haar Sulamith».
In dieser «Engfithrungy liegt formal der eigentliche Ansatzpunkt fiir die Weiter-
fiihrung der lyrischen Technik CELANS, wie uns ein spadterer Blick auf den
groBen Gedichtzyklus «Engfiihrung» in dem Bande «Sprachgitter» (1959)
noch zeigen wird. Mit Recht hat der Kritiker Hans Egon Holthusen in seiner
Rezension dieses Gedichtbandes «Mohn und Gedichtnis» ! geriihmt, es sei
CELAN gelungen, «eines der schrecklichsten und bedeutsamsten Ereignisse
der jingsten Geschichte, den massenhaften Verbrennungstod der Juden in
deutschen Konzentrationslagern, in einer Sprache zu besingen, die von der
ersten bis zur letzten Zeile wahre und reine Dichtung ist. (...) Mit ganz
wenigen einfachen Paradoxien hat Celan ein alle menschliche Fassung spren-
gendes, alle Grenzen der kiinstlerischen Einbildungskraft tiberschreitendes
Thema bewiltigen konnen: indem er es ganz «leicht» gemacht, es in einer
traumerischen, liberwirklichen, gewissermaflen schon jenseitigen Sprache zum
Transzendieren gebracht hat, so dal} es der blutigen Schreckenskammer der
Geschichte entfliegen kann, um aufzusteigen in den reinen Ather der Poesie.
Nicht um das Gewissen der Schuldigen zu beruhigen, sondern um den Toten
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen und ein Denkbild in die Sterne zu setzen.
Ein einsamer, dem aktuellen Kriftespiel der heutigen deutschen Lyrik schein-
bar ganz abgekehrter Dichter —, und hat doch eines der groBartigsten Zeit-
Gedichte geschrieben, die wir besitzen» 2.

1955 folgte CELANS zweiter Gedichtband «Von Schwelle zu Schwelle» 3,
in dem der groffle Wortprunk und die reiche orientalische Bildlichkeit des
ersten noch stark romantisch - surrealistischen Bandes vollig verschwunden

1. In: Ja und Nein. Neue kritische Versuche, Miinchen 1954, S. 154 - 165.

2. Ebenda, S. 164 - 165.

3. Der Titel ist ein Zitat aus einem erotischen Gedicht «Chansons einer Dame im
Schatten» (Mohn und Gedachtnis, S. 25), m dem es von einem dritten heiBt: «Es ist einer,
der hat, was ich sagte. (...) | Er trdgt es von Schwelle zu Schwelle, er wirft es nicht fort.» Vgl.
Karl Krolows Interpretation: Paul Celan und Heinz Piontek, in: Anst o8 e, Berichte
aus der Arbeit der Evangelischen Akademie Hofgeismar, Nr. 1/2, April 1959, S. 5-13.



320 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

war. An die Stelle des wortreichen Pathos trat hier plotzlich eine Verkiirzung
und Verknappung der lyrischen Sprache und Bildlichkeit, elliptische Syntax,
wie sie der spite RILKE und GOTTFRIED BENN entwickelt hatten, und
als zentrale Themen des ganzen Bandes das Problem der Sprache und das
des Schweigens, wie in dem Gedicht:

ABEND DER WORTE

Abend der Worte — Rutengédnger im Stillen!
Ein Schritt und noch einer,

ein dritter, des Spur

dein Schatten nicht tilgt:

die Narbe der Zeit

tut sich auf

und setzt das Land unter Blut —

die Doggen der Wortnacht, die Doggen
schlagen nun an

mitten in dir:

sie feiern den wilderen Durst,

den wilderen Hunger. . .

Ein letzter Mond springt dir bei:

einen langen silbernen Knochen

— nackt wie der Weg, den du kamst —
wirft er unter die Meute,

doch rettets dich nicht:

der Strahl, den du wecktest,

schaumt niher heran,

und obenauf schwimmt eine Frucht,

in die du vor Jahren gebissen 1.

Wieder gibt CELAN hier, wie schon in fritheren Gedichten ® das Bild eines
Kampfes, aber es ist kein Sieg mehr, sondern ein vergebliches Ringen: der
Dichter ist der «Rutenginger im Stillen», er sucht in der Landschaft des
Schweigens nach dem lebendigen Wasser der Worte und der Sprache, indem
er vorsichtig und schrittweise in diese ihrem Wesen nach unbetretbare Land-
schaft einzudringen versucht. Der Dichter weil sich in blutiger und dunkler
Zeit, wofiir er das Bild der vernarbten Wunde setzt, die wieder aufbricht und
das ganze Land unter Blut setzt. Auch hier wird, wie schon in der «Todesfuge»,
das duBere grauenvolle Geschehen der Zeit ganz in die Innerlichkeit hinein-

1.:S.41,
2. Ein Knirschen von eisernen Schuhn, Ein Lied in der Wiiste, in: Mohn und Ge-

déchtnis, S. 20, 7.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 321

genommen: die Bedrohung durch den jedem Menschen eigenen Blutdurst *
wird verkérpert in den «Doggen der Wortnacht», die den «Riiden» des Todes
in der «Todesfuge» entsprechen. Aber auch hier gibt es mitten in der Nacht
der Zeit Beistand und Trost: das Bild des «letzten Mondes» steigt auf, der
in den Kampf helfend, wenn auch vergeblich, einzugreifen versucht und dem
lyrischen Ich in seiner Einsamkeit und Nacktheit, die mit Waffenlosigkeit
gleichbedeutend ist, beisteht. Der Mensch entgeht jedoch nicht dem Schicksal,
das er sich selbst durch eigene Schuld bereitet hat: der «Strahl» (der Sprache?),
den der Rutenginger in der Landschaft todlichen Schweigens * weckte, nahert
sich bedrohlich und tragt aus der Vergangenheit des lyrischen Ich eine «Frucht»
heran, die an den Granatapfel erinnert, in den die Kore Persephone bif}, um
sich damit fiir immer an die Unterwelt zu binden . Es gibt also bei CELAN
kein Entkommen aus der Nacht der Zeit und der Nacht der Worte, es gibt
auch nicht mehr, wie bei RILKE, die Magie der Sprache, die den dichterischen
Menschen aus der Zeit in die Zeitlosigkeit der Poesie entriickt: «Welches der
Worte du spricht — du dankst | dem Verderben.» 4 Die Worte sind zu Leichen
geworden, die dem Toten ins Grab gelegt werden sollten.

Damit tritt ein volliger Bruch im Verhiltnis der Dichters zu Sprache ein:
als Einsamer und zugleich als immer noch Bekennender und Sprechender
steht er in der «Diinung wandernder Worte» 5 auf einem immer stirker zu-
sammenschrumpfenden Ort im All und an die Stelle des Sprechens, Sagens,
Preisens und Riithmens der irdischen «Dinge», wie noch RILKE es bis in die
spitesten Gedichte hinein tibte ¢, auch er im Gefolge MALLARMES im

1. Vgl. Max Picard, Hitler in uns selbst, 1945; Thomas Mann, Bruder
Hitler.

2. Hier besteht eine genaue Analogie zu Rilkes spitem Gedicht «Ausgesetzt auf
den Bergen des Herzens. ..» (Simtliche Werke, Bd. 2, 1956, S. 94 - 95; vgl. meine Inter-
pretation im Aufsatz: Das Problem der Sprache beim spaten Rilke, in: Orbis litterarum
tome 11, Kopenhagen 1956, S. 64 - 109.

3. Am ergreifendsten dargestellt von GOETHE in seinem Monodrama «Proserpina»
(1776 geschrieben, 1778 gedruckt). Vgl. auch ELISABETH LANGGASSER, Proserpina,
eine Kindheitsmythe, 1932, 1949.

4. Im Gedicht «Welchen der Steine du hebst», in: Von Schwelle zu Schwelle, S. 53.

5. Aus dem Gedicht «Sprich auch du» in: Von Schwelle zu Schwelle, S. 59, in dem
das dichterische Sprechen, wie in Rilkes «Sonetten an Orpheus» ganz im Zeichen der «Schat-
ten», der Toten steht- vgl. auch den spiten BENN.

6. Grundlegend ist das Buch von Beda Allemann, Zeit und Figur beim spiten
Rilke, Ein Beitrag zur Poetik des modernen Gedichtes, Pfullingen 1961, und sein Aufsatz
Rilke und Mallarmé; Entwicklung einer Grundfrage der symbolistischen Poetik, in: Wort
und Gestalt, hrsg. v. Karl Ruadiger, 1962, S. 81 - 100. Wichtig auch Jacob Steiner,
Die Thematik des Worts im dichterischen Werk Rilkes, in: Neophilologus, 1962, S. 287 -
308, der auch das grundlegende Buch tber Rilkes «Duineser Elegien» geschrieben hat.

EEDXITA, tépos IH' (1967 - 1968) 21



322 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

BewuBtsein, dafl dichterisches Sprechen das Durchbrechen des Schweigens,
der kosmischen Stille, des «silence éternel» bedeutet, das PASCAL so er-
schreckte 1. An die Stelle des «dialogischen Gedichts», wie es PAUL CELAN
in seinen ersten beiden Gedichtbdnden geschrieben hatte, eines Gedichts,
das menschliche Liebesbegnungen in einer in unserer Zeit selten gewordenen
Weise darstellt und rithmt, tritt nun auch bei ihm, wie bei GOTTFRIED
BENN, das «monologische Gedicht», das auf der radikalen Entfremdung
von Ich und Du als existentieller Erfahrung beruht. Das «erschwiegene Wort»,
wie CELAN nun in Analogie zum spitesten RILKE sagt, ist «ein kleines
unbefahrbares Schweigen», wie es in CELANS drittem Gedichtband «Sprach-
gitter» (1959) heiflt, in dem allein noch das Verhiltnis des Dichters zur Sprache
thematisch durchgefiihrt wird. Der Titel des Gedichtbandes stammt aus dem
Roman «Siebenkis» von JEAN PAUL (1763 - 1825) 2, klingt aber auch an
die SchluBverse von KARL KROLOWS «Ode 1950» an: «Ich lasse die
summenden Drihte, das klingende Gitter | Der Worte zurtick auf dem Grunde
des Seins. Er ist leuchtend und bitter». Bei CELAN ist dieses Bild doppel-
deutig, wenn nicht sogar vieldeutig: die Sprache erscheint einmal als Wort-
geflecht, aber auch als Grenze und sogar als Gefingnis, in das der Dichter
sich gebannt fiihlt. Diese Erfahrung ist nicht neu, RILKE hat sie schon 1906
in seinem beriihmten Gedicht «Der Panther» ausgedriickt ¥, FRANZ KAFKA
in der Aufzeichnung «Er»  und fiir GOTTFRIED BENN ist sie bestimmend

1. Vgl. Rilkes Kleiner Gedichtkreis mit der Vignette: im Laub ausschlagende Leyer
1 - 111, Samtliche Werke, 1956, Bd. 2, S. 133 - 134, das spate Gedicht «...Wann wird, wann
wird, wann wird es geniigen | das Klagen und Sagen?...», SW 2, S. 134 - 135, und das
Gedicht «SCHWEIGEN. Wer inniger schwieg, | riihrt an die Wurzeln der Rede». SW 2,
S. 258. (Jber das Problem von Sprechen und Schweigen im modernen deutschen Gedicht
wird ein Aufsatz von mir in der Gedenkschrift fir Andrew Louis, Rice University,
Houston, Texas 1969 erscheinen. — PASCAL, Fragment 206: «Le silence éternel de ces
espaces infinis m’effraie».

2. Erschienen 1796 f., im 3. Bandchen, 9. Kapitel sagt Siebenkds zu seiner Frau iber
seinen Freund, den Skeptiker und «Nihilisten» Leibgeber: «Wie schon ist es, (...), daB
mich von Leibgeber keine breite platte Ebene mit bloBen Hiigel - Verkropfungen scheidet,
sondern eine tiichtige hohe Bergmauer, hinter der er mir wie hinter einem Sprachgitter
steht». Werke, hrsg. v. Gustay Lohmann, Miinchen 1959, Bd. 2, S. 294,

3. Siamtliche Werke, 1. Bd. 1955, S. 505. Als symbolistisches Gedicht beschreibt es
nicht nur das gefangene Tier im Jardin des Plantes, Paris, sondern zugleich auch den Zu-
stand dichterischer Unfruchtbarkeit, in dem die «Bilder» der AuBlenwelt nicht zu dichteri-
schen Bildern werden, sondern im Innern zu sein aufhoren. RILKE hat auBerdem auch
schon das Bild des «Zeilengitters» im Briefwechsel mit Erika Mitterer: «Komm, Gefangene,
ans schone Fenster, | das mein Zeilengitter iberspannt: ein, von Deiner Seligkeit ergldnzter |
Himmel nimmt dahinter Giberhand.» (SW Bd. 2, S. 298).

4. In: Beschreibung eines Kampfes, S. 192.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 323

fiir sein ganzes Leben und Dichten geworden, so daB er nicht nur das Gedicht
«Die Gitter» ! schrieb, sondern auch einer Rezension sagen konnte: «Du
willst ein Ich sein, gut, aber das heifit, du bist ummauert, eingemauert, die
Gitter zu» 2. DaB CELAN nun nicht nur an die Grenze der Sprache zum
Schweigen hin geraten ist, sondern entschlossen diese Grenze iiberschreitet
und eine ganz neue dichterische Sprache jenseits dieser Grenze, jenseits des
Schweigens ausbildet, die man eine semantische «Metasprache» nennen
konnte, daB er damit auch den Raum des «Nichts» und des «Leeren» betreten
hat, der schon RILKE in der Vierten Duineser Elegie so bedrohlich schien,
in dem der Dichter selbst zum «Niemand» wird, zeigen zahlreiche der kurzen,
gebrochenen, in reimlosen Verszeilen und asyntaktisch nebeneinandergesetzten
Hauptworten geschriebenen Texte dieses Gedichtbandes, der in dem groflen
Gedichtzyklus «Engfiihrung» gipfelt und endet, von dem der beste Kenner
der Lyrik CELANS, Beda Allemann gesagt hat: «abgesehen vom musikalisch-
fugentechnischen Sinn dieses Titels konnte man ihn auch buchstéblich so
verstehen, daB hier das Gedicht in die Enge gefiihrt war, in eine Enge hochster
dichterischer Konzentration, Wortkargheit und Intensitdt, die aber gerade
deshalb auch Ausweglosigkeit bedeuten mochte» 3.

«Engfiihrung» nimmt die Technik der SchluBstrophe der «Todesfuge»
wieder auf, ohne vorher aber pathetisch - rhetorisch die Motive und Themen,
Bilder und Begriffe zu nennen, zu variieren und zu verflechten. In 8 groflen
Strophen wird das Thema «Grasy, die biblische Metapher fiir die Vergénglich-
keit des Menschen und eine der Grundmetaphern CELANS seit «Mohn und
Gedichtnis» ¢ raunend und hermetisch beschworen. Durch Wiederholung der
Endzeilen als Anfangszeilen der neuen Strophe, die gebrochen («auseinander-
geschrieben») gesetzt sind, werden die einzelnen Teile des Zyklus miteinander
verklammert. Am Schlul der «Engfiihrung» erscheint das Thema in der
Verdoppelung:

Gras,
Gras,
auseinandergeschrieben.

Das Wort «Gras» verweist hier, wie Beda Allemann treffend bemerkt hat,

1. Gesammelte Werke, Bd. III, S. 263, s.u. S.

2. Besprechung von Thea Sternheims Roman «Die Sackgassen», 1952, SW, Bd. 1V,
S. 301 - 306.

3. In seiner Rezension: Paul Celan, Die Niemandsrose, in: Neue Rundschau
75, 1964. S. 146. )

4. Vgl. das Gedicht ohne Titel im 3. Teil «Halme der Nacht»: «Aus Herzen und
Hirnen | sprieBen die Halme der Nacht...» (S. 68) und das metaphorisch beladene Wort
«Hartgraser» im «Sommerbericht», Sprachgitter, S. 52.



324  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

zugleich auch auf das reale Gras in der Natur, wenngleich es hier «zugleich
reines Sprachgebilde und, als auseinandergeschriebenes, geradezu Schrift-
Zeichen ist. (...) Wir sehen uns hier mit der letzten und weitesten Polaritiit
in Celans Dichtung konfrontiert, in der alle Paradoxe ihre Wurzel haben:
den Gegensatz von Seiendem und Nichts. Der verborgene Hinweis auf Demo-
krit und die Wirklichkeit als «Partikelgestober» fiihrt diesen Gegensatz in
die Nihe seines metaphysischen Ursprungs zuriick» '. Allemann meint damit
die Gedichtzeilen:

Orkane.

Orkane, von je,
Partikelgestober, das andre,
du

weillts ja, wir

lasens im Buche, war
Meinung 2.

Damit deutet CELAN in der Tat auf die Lehre des DEMOKRITOS VON
ABDERA, wonach die Atome, aus denen die Welt besteht, sich wie die Son-
nenstdubchen in einer unaufhérlichen ewigen Bewegung im unendlichen und
leeren Raume befinden, womit die spiter von PLATON weitergefiihrte Atom-
philosophie begonnen wurde, die heute unser ganzes Zeitalter zu Heil und
Unheil bestimmt. CELAN sieht bemerkenswerterweise trotz seiner Feststel-
lung, daB Mensch und Welt vergiinglich wie «Gras» sind, doch in der Nacht
der Gegenwart ein Licht der Hoffnung und kann — im Blick auf das Weiter-
leben der griechischen Antike — ausrufen:

Also

stehen noch Tempel. Ein

Stern

hat wohl noch Licht.

Nichts,

nichts ist verloren.

Ho-

sianna 3.
Auf die theoretischen AuBerungen PAUL CELANS iiber das Verhiltnis von
Sprache und Schweigen in seiner Ansprache anldBlich der Entgegennahme
des Literaturpreises der Stadt Bremen 1958 und der Rede anliflich der Ver-

1. In seinem Beitrag iiber PAUL CELAN in: Schriftsteller der Gegenwart. Deutsche
Literatur, Olten - Freiburg 1963, S. 74-75.

2. Sprachgitter, S. 60.

3. Ebenda, S. 64. Vgl. auch C. Heselhaus, Deutsche Lyrik der Moderne, 1961,
S. 434 - 437.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 325

leihung des Georg Biichner - Preises in Darmstadt am 22. Oktober 1960 !
konnen wir hier Jeider nur hinweisen. Sie beweisen, wie klar sich der Dichter
{iber die Problematik seiner Lyrik und auch iiber die Mdglichkeit ihrer Ver-
stehbarkeit ist.

Das Thema des «Nichts», das am Ende der «Engfithrung» so positiv auf-
klang, bildet das Zentrum des vierten Gedichtbandes «Die Niemandsrose»,
der schon im Titel RILKES Auffassung von der notwendigen Anonymitit
des Dichters aufnimmt, der danach streben muf}, «niemand» zu werden, wie
die Dichter der Vorzeit. Erreichbar ist dieses Eingehen in die Anonymitit
eines Dichterdaseins, das alle grofien Dichter umfaft, erst im Tode, wie die
Erste Duineser Elegie ausfiihrt. Daher steht auch auf RILKES Grab in Raron
der fiir AuBenstehende so ritselhafte Grabspruch:

Rose, oh reiner Widerspruch, Lust
Niemandes Schlaf zu sein unter soviel
Lidern 2.

Rilkes sanfter seraphisch getonter Nihilismus kehrt bei CELAN wieder, bei
dem, wie wir sahen, bereits im Bande «Sprachgitter» das «Nichts» &hnlich
thematisch wurde wie bei WILHELM LEHMANN, KARL KROLOW und
GOTTFRIED BENN ¢, CELAN setzt der bedrohenden Gewalt des Nichts,
die BENN als eine «formfordernde Gewalt» bezeichnete, sein Ich entgegen,
ja sogar, iiber BENNS Skeptizismus hinausgehend, eine religiose Uberzeugung,
die das Nichts an die Stelle Gottes setzt:

MANDORLA

In der Mandel — was steht in der Mandel?
Das Nichts.

Es steht das Nichts in der Mandel.

Da steht es und steht.

Angesichts des Nichts wird jedoch von CELAN im Symbol des «Konigs»,

1. Sonderdruck der Deutschen Verlagsanstalt Stuttgart 0.J. Der Meridian. Frankfurt
am Main, S. Fischer, 1961.

2. SW, Bd. 2, 1956, S. 185. Dazu die neueren Interpretationen von Werner Kohl-
schmidt, Rilkes Grabschrift, in: W. Kohlschmidt, Rilke. Interpretationen,
Lahr 1946, S. 79-94; Hermann Morchen : Rilkes Grabspruch. Ein Diskussions-
beitrag. . ., in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 7, 1953, S. 80 - 88. Als Form wihlte

Rilke unter dem EinfluB der japanischen Hai - kus, mit denen er sich damals intensiv be- W&
schiftigte, das «lyrische Stenogramm», um die Essenz seiner Dichtung zu geben. /_:
3. Die Niemandsose, S. 42, x“ AANED/HION
= ADHNAN
2

8
0

7
Yor—"



326 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

der «im Nichts» steht, der alte jiidische Messiasglauben aufrechterhalten.
Der Dichter selbst stellt sich entschlossen dem Nichts gegeniiber:

Dein Aug, dem Nichts stehts entgegen
Es steht zum Konig.

Auch die Begegnung zwischen Menschen ist vom Nichts gezeichnet: «zuweilen,
wenn | nur das Nichts zwischen uns stand, fanden | wir ganz zueinander» 1.
SchlieBlich kann CELAN geradezu rithmen und preisen, dall der Mensch ein
vergangliches und dem Nichts ausgesetztes Wesen ist, darin gerade seine
Auszeichnung und seine Wiirde sehen und im «Psalm» ein Loblied auf den
an die Stelle des jiidisch - christlichen Schopfergottes getretenen «Niemand»
singen:

PSALM

Niemand knetet uns wieder aus Erde und Lehm,
niemand bespricht unsern Staub.
Niemand.

Gelobt seist du, Niemand.
Dir zulieb wollen

wir blithn.

Dir

entgegen.

Ein Nichts

waren wir, sind wir, werden
wir bleiben, blithend:

die Nichts-, die
Niemandsrose.

Mit

dem Griffel seelenhell,

dem Staubfaden himmelswiist,
der Krone rot

vom Purpurwort, das wir sangen
iber, o uber

dem Dorn 2.

Damit ist, ganz im Sinne der Lehre RILKES vom «Umschlag» das Negativste
des Negativen, das «Nichts» und der «Niemand» in dialektischer Umkehrung
zum hochsten metaphysisch Positiven geworden, dhnlich dem «nichtenden
Nichts» in der Philosophie von MARTIN HEIDEGGER, die schon zu
RILKES Spitdichtung in einer beziehungsreichen Analogie stand. In seinem

1. Soviel Gestirne, in: Die Niemandsrose, S. 15.
2. Die Niemandsrose, 1963, S. 23.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 327

NELLY SACHS gewidmeten Gedicht «Zirich, Zum Storchen», das auf die
Begegnung beider in der Schweiz zuriickblickt, wihrend der sie religiose
Gespriche fiihrten, bekennt CELAN auch, daB er an den jiidischen Gott der
SACHS nicht mehr zu glauben vermdge und daB es, auch angesichts der
Leidensworte Christi am Kreuz, hier nur das Bekenntnis zum Nichtwissen
geben kénne. Aporie in bezug auf die hochste metaphysische Instanz und ein
RILKE éhnlicher sanfter Nihilismus sind also Kennzeichen der religiosen
Haltung CELANS.

In seinem bisher letzten Gedichtband «Atemwende» (1967) hat PAUL
CELAN an einen Satz aus seiner Biichner - Rede (1960) angekniipft: «Dich-
tung: das kann eine Atemwende bedeuten.» In diesen zum Teil auf dulerste
Kiirze reduzierten Gedichten, die sich in ihrer hermetischen Verschlossenheit
und ihrer «Metasprache» weitgehend noch der Deutung entziehen, hat CELAN
offensichtlich eine metaphysische und kiinstlerische Umwendung vollzogen,
die der metaphysischen «Kehre» bei dem Philosophen MARTIN HEIDEG-
GER entsprechen diirfte. In diesem Bande, fiir den es noch keine befriedigende
Deutung gibt und wohl auch noch lingere Zeit nicht geben kann 1 da diese
neue Sprache von den Interpreten erst «gelernt» werden muB, deutet sich eine
neue Synthese von Sprache und Wirklichkeit an, die nicht nur fiir die Lyrik
CELANS zukunftweisend ist, ebenso aber auch eine neue Hoffnung im Bereich
des Menschlichen, fiir die der Dichter als Verkiinder eintritt und sagen kann:
«Tief | in der Zeitenschrunde, | beim | Wabeneis | wartet, ein Atemkristall, |
dein unumstdBliches | Zeugnisy 2.

In enger thematischer Verwandtschaft zu dieser aus der Reflexion iiber
Sprache, Schweigen und Wirklichkeit hervorgegangenen Lyrik CELANS
steht trotz aller Gegensitzlichkeit auch das nach 1945 von GOTTRIED
BENN (1886 - 1956) inaugurierte «statische Gedicht», das er selbst als einer
der wenigen Uberlebenden aus der groBen Lyriker - Generation der Expressio-
nisten in der Zeit erzwungenen Schweigens wihrend des «Dritten Reiches»
und des zweiten Weltkriegs in schweigender Zuriickgezogenheit zu hochster
Formvollendung ausgebildet hatte 3. Erst 1948 wagte der Schweizer Verleger

1. Von Rezensionen nenne ich hier nur: Beda Allemann, Zu Paul Celans
neuem Gedichtband, in: Dichten und Trachten 29, 1967, Verlagszeitschrift des Suhrkamp
Verlags, S. 6-11; Jirgen P. Wallmann, Argumente, Aufsitze und Kritiken,
Miihlacker 1968, S. 147 - 152, der am klarsten formuliert, dall diese Dichtung aus einem
Raum jenseits der Sprache kommt, und Harald Weinrich, Linguistische Bemer-
kungen zur modernen Lyrik, in: Akzente 15. Jg., 1968, S. 29 - 47, der CELAN in die Tradi-
tionsreihe vom Symbolismus zur ‘konkreten Poesie’ stellt.

2. Atemwende, S. 27.

3. Ich verweise hier auf mein Buch: Gottfried Benn, Stuttgart 1962 (Sammlung Metzler



328  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

Peter Schifferli, BENNS «Statische Gedichte» im Verlag der Arche, Ziirich
zu verdffentlichen und damit auf den vollkommen vergessenen grofen Lyriker
aufmerksam zu machen, der nun in dem Jahrzehnt, das ihm noch zu leben
vergonnt war, noch drei Gedichthefte veroffentlichte, die auf die jiingere
Generation anregend und stilbildend wirkten: «Fragmente» (1951), «Destilla-
tionen» (1953) und «Apréslude» (1955). Ich kann fiir die Deutung dieser
Gedichte, ihrer Thematik und Form auf meine kurze Charakteristik verweisen
und sie hier wiederholen: «In seinen folgenden Gedichtversffentlichungen
kehrte Benn (.. .) zu seiner alten Aggressivitit und zur offenen Form des zeit-
und kulturkritischen, reimlosen Zeilengedichts zuriick, zuerst in dem 1950
geschriebenen schmalen Bindchen «Fragmente» (1951). Dort trat neben die
Ironisierung der Auflenwelt in ihrer Diskontinuitit und ihrem Fragment-
charakter vom Standpunkt des altgewordenen Weisen und Dichters die
schirfste Selbstcharakteristik und Selbstkritik: Benn stellte nicht nur die
Frage nach dem Sinn der kiinstlerischen Existenz und des dichterischen
Schaffens allgemein, der nicht mehr im Inhaltlichen, sondern nur noch im
rein artistisch Formalen gesehen wurde («Satzbau»), sondern bezog jetzt in
das allgemeine Endzeit- und VerginglichkeitsbewuBtsein auch die eigene
Person mit ein, die Méglichkeit, daB auch er bald als tiberholt und veraltet
gelten werde, um so die Kritik einer jiingeren Generation an seiner Gestalt
und seinem Lebenswerk illusionslos vorwegzunehmen («Ideelles Weiter-
leben ?»). Neben Gedichten tiefer Resignation und letzter Verzweiflung stand
als neues, fir die Spitzeit allgemein bezeichnendes Thema in dem Gedicht-
zyklus «Der Dunkle I - IV» die religiose Fragestellung nach dem unbekannten
Gott, der Trauer, Leid und Leere spendete. Auch Benns Klage tiber sein
Eingemauertsein («Die Gitter») ist letztlich religiosen Ursprungs (Klagelieder
Jeremiae 3, 7)» .
DIE GITTER
Die Gitter sind verkettet,
ja mehr: die Mauer ist zu —:

du hast dich zwar gerettet,
doch wen rettetest du?

Drei Pappeln an einer Schleuse,
eine Move im Flug zum Meer,
das ist der Ebenen Weise,

da kamst du her,

M 26), dessen 2. Auflage in Vorbereitung ist und bis 1968 weiterfiihren wird, auf mein Buch:
Die Antike im Werk Gottfried Benns, Wiesbaden 1963 sowie auf meinen im Druck befind-
lichen Aufsatz: Gottfried Benn (1910 - 1920) im Sammelband ‘Expressionismus’ im Francke
Verlag Bern - Minchen.

1. F. W. Wodtke, Gottfried Benn, 1962, S. 101.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 329

dann streiftest du Haar und Haute
alljahrlich windend ab

und zehrtest von Trank und Beute,
die dir ein anderer gab,

ein anderer — schweige — bitter
fangt diese Weise an —

du rettetest dich in Gitter,

die nichts mehr 6ffnen kann!.

Benns liebster Bibelspruch war Klagelieder Jeremiae 3, 7: «Gott hat mich
vermauert, daB ich nicht herauskann und hat mich in harte Fesseln gelegt.»
In ihm fand er Bestitigung fiir die Einsamkeit und Verschlossenheit seiner
Existenz als Mensch und Dichter und fiir die tragischen Erfahrungen eines
langen Lebens. In diesem Gedicht erscheinen die «verketteten» Gitter und die
Mauer, die sich um das Ich geschlossen haben, sowohl als Rettung, wohl vor
der bedriingenden Umwelt, als auch als Verhingnis. Aus dem gleichen Daseins-
gefiihl heraus schrieb Benn: «Du willst ein Ich sein, gut, aber das heifit, du
bist ummauert, eingemauert, die Gitter zu.» * Schon 1913 hatte er in einem
Gedicht des Zyklus «Morgue Il» einen Toten singen lassen: «Erldst aus
meinem trineniiberstromten | Gitter. Erlost aus Hunger und aus Schwert.» 3
Ahnliche Vorstellungen finden wir auch bei FRANZ KAFKA in seinen
Aufzeichnungen «ER», wo das Verhiltnis von Gefangenschaft und Freiheit
noch dialektischer gesehen wird als bei BENN: «Mit einem Geféngnis hétte
er sich abgefunden. Als Gefangener enden — das wire eines Lebens Ziel.
Aber es war ein Gitterkifig. Gleichgiiltig, herrisch, wie bei sich zu Hause,
sttomte durch das Gitter aus und ein der Larm der Welt, der Gefangene war
eigentlich frei, er konnte an allem teilnehmen, nichts entging ihm drauflen,
selbst verlassen hitte er den Kifig konnen, die Gitterstangen standen ja meter-
weit auseinander, nicht einmal gefangen war er» ¢. BENN stellt dagegen im
Gedicht eine ethische Frage an sich selbst, die vorwurfsvolle Frage nach dem
Verhiltnis des Ich zum Du, zum Mitmenschen: «doch wen rettetest du?,
die bei ihm im Spétwerk seit seiner Beschiftigung mit Dostojewskijs Roman

1. GW 1II, S. 263.

2. GW 1V, S. 301 in der Besprechung des Romans «Die Sackgassen» von Thea Stern-
heim (1952). Vorher heif3t es: «Es ist die Ichbezogenheit, das Monologische, das Vergebliche
des Aufbruchs in einen anderen, das Starre, Eingemauerte, das Atheistische, in das alles
miundet».

3. GWIII, S. 360; auch dort steht das Bild der auf das Wasser zuriickgekehrten Méven

als Bild fir die «Heimkehr» in den Ursprung, die Benn spiter «thalassale Regression»
taufte.

4. In: Beschreibung eines Kampfes, S. 192.



330 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

«Raskolnikoff» wihrend seiner Landsberger Zeit am Ende des zweiten Welt-
krieges immer wichtiger geworden war, wihrend ihn frither ethische und
soziale Probleme wenig bekiimmert hatten '. Hier ist diese Frage an sich
selbst wohl ein Vorwurf, ethisch gegeniiber anderen Menschen versagt zu
haben, dhnlich wie in dem spiten Gedicht «Abschied», wo er sogar seinen
Verrat an der dichterischen Sprache beklagt 2.

Die weiteren Strophen stellen den Lebensweg des lyrischen Ich in knappen
Bildern dar: sein Ursprungsort war die norddeutsche Tiefebene; sein Leben
sicht er von vielen Wandlungen bestimmt und in Abhingigkeit von einem
unbestimmt bleibenden «anderen», ein Verhiltnis, das als «bitter» bezeichnet
wird. Vor ihm hat sich das lyrische Ich schlieBlich und fiir immer in die «Gitter»
der eigenen Verschlossenheit «gerettet». Das ist keine Flucht in einen bequem
ausgestatteten «elfenbeinernen Turm», wie bei den Symbolisten, sondern der
Riickzug in die Gefidngniszelle, von der KAFKA schreibt. Es kann nur ver-
mutet werden, dal Benn mit dem «anderen» im Sinne der Romerbrief -
Theologie Karl Barths, der Gott als den «ganz Anderen» bestimmte, den
Schopfer und Erhalter des Menschen meint, den er zwar in seiner Existenz
anerkennen muf}, dem er sich aber durch den Riickzug auf sich selbst entzieht.
An Alexander Lernet - Holenia schrieb er damals: «niemand ist ohne Gott,
das ist menschenunméglich, nur Narren halten sich fiir autochthon und
selbstbestimmend. Jeder andere weil, wir sind geschaffen, allerdings alles
andere liegt vollig im Dunklen» 5.

«Das hinderte ihn freilich nicht, am SchluB seinem Idealbild heroischen
Menschtums inmitten des Nihilismus noch eine grimmige «Hymne» zu singen.
Diesen bewuBt laxen Ton des Berliner Jargons fiihrte Benn weiter in den von
ihm bewuBt doppeldeutig als «Destillationen» bezeichneten Gedichten (1953):
der Anklang an die Fachsprache der Chemie weist darauf hin, daB es sich hier
nicht um «natiirliche Gedichte, sondern gefilterte, sublimierte, eben destillierte»*
handelt, wihrend andererseits das Berliner Wort «Destille» fiir Eckkneipe

1. Vgl. das Gedicht «St. Petersburg — Mitte des Jahrhunderts», das Ende 1944 ent-
standen sein diirfte (GW III, S. 219 - 222) und gern von Pastoren zitiert wird, denn es endets
wie es beginnt, mit einem Zitat aus der orthodoxen Liturgie, das man bei BENN nicht ver-
muten wiirde: «Jeder, der einen anderen trostet, | ist Christi Mund».

2. GW III, S. 233 - 234 und die Interpretationen von Edgar Lohner in: Die deutsche
Lyrik. Form und Geschichte. Interpretationen, Bd. 2, Diisseldorf 1956, S. 450 - 461; Paul
Bockmann, Gottfried Benn und die Sprache des Expressionismus, in: Der deutsche
Expressionismus. Formen und Gestalten, Gottingen 1965, S. 450 - 461; Manfred Seid-
ler, Moderne Lyrik im Deutschunterricht, Frankfurt am Main 1948, S. 43 -48.

3. Erwiderung an Lernet - Holenia, Oktober 1952, GW 1V, S. 312.

4. 4.2.1953 an seinen Verleger Max Niedermayer, Ausgewihlte Briefe, 1957, S. 244,



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 331

mitschwingt, das den Titel des ersten Gedichtzykius bildet: er und ein Teil der
folgenden Gedichte behandeln die BewuBtseins- und Seelenzustinde eines
sehr einsamen, bis zur Verzweiflung bitteren lyrischen Ichs, das sich an «Fusel,
Funk und Flaschen» berauscht und in Eckkneipe oder Bar Enthebung aus
den Leiden der Gegenwart sucht. (...)

In Benns letztem Gedichtbéindchen «Apréslude» (1955) verstirkte sich
der charakteristische Alterston der Melancholie und Resignation bis zur
offenen Klage iiber Einsamkeit, Alterserscheinungen, Verginglichkeit, Ab-
schied von einer Geliebten und Tod. Fast alle Gedichte kreisen um das Verge-
hen, nachdem noch einmal eingangs das Thema der schdpferischen Arbeit
an Sprache und Gedicht angeschlagen worden war. Freilich wurde nun in
dieser Alterslyrik noch stirker als frither die Bedeutung des Schweigens
angesichts der Vergeblichkeit alles dichterischen Sprechens betont, wie schon
in dem stark autobiographischen Gedichtzyklus «Epilog 1949» (in «Trunkene
Fluty). Neben Jugenderinnerungen, Spott iiber die moderne Amerikabewun-
derung und anderen Sarkasmen gegen die Zeitgenossen und die Inhaltlosigkeit
und Leere der Nachkriegszeit klang wieder eine tiefe religiose Sehnsucht auf
(«Eure Etiiden»), die sich mit der Klage iiber den Zerfall aller metaphysischen
Bindungen verband («In einer Nacht»). Die Richtung auf Gott, die Benn
jetzt in Naturerscheinungen wie den Ebereschen aufleuchten sah, bleibt dem
Menschen versagt. Dieser durch den (ganz unfranzésisch neugebildeten)
Titel als «Nachspiel» der gesamten Lyrik Benns bezeichnete Zyklus endete
mit einer dhnlich resignativen Maxime, wie sie in dieser Zeit auch seine Hor-
spiele und Prosa verkiindeten:

Harren, Halten, sich gewéhren,
Dunkeln, Altern, Apréslude 1.

Gottfried Benns letztes Wort als Dichter war sein Gedicht «Kann keine
Trauer sein», das der von der zum Tode fiihrenden Krankheit schon gezeich-
nete Dichter zwei Monate vor seinem Ableben schrieb, um seinen eigenen
Tod als sinnvollen Abschlu3 des Lebens darzustellen und im voraus jede To-
tenklage abzuwehren:

KANN KEINE TRAUER SEIN

In jenem kleinen Bett, fast Kinderbett, starb die Droste
(zu sehn in ihrem Museum in Meersburg),
auf diesem Sofa Holderlin im Turm bei einem Schreiner,

1. Ende des Titelgedichts «Apréslude», SW III, S. 326 (Mai 1955). F. W. Wodtke,
G. Benn, S. 102. ’



332 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

Rilke, George wohl in Schweizer Hospitalbetten,

in Weimar lagen die groBen schwarzen Augen
Nietzsches auf einem weiBlen Kissen

bis zum letzten Blick —

alles Gertimpel jetzt oder gar nicht mehr vorhanden,
unbestimmbar, wesenlos

im schmerzlos - ewigen Zerfall.

Wir tragen in uns Keime aller Gotter,

das Gen des Todes und das Gen der Lust —
wer trennte sie: die Worte und die Dinge,
wer mischte sie: die Qualen und die Statt,
auf der sie enden, Holz mit Trdnenbichen,
fir kurze Stunden ein erbarmlich Heim.

Kann keine Trauer sein. Zu fern, zu weit,
zu unberiihrbar Bett und Tranen,

kein Nein, kein Ja,

Geburt und Korperschmerz und Glauben

ein Wallen, namenlos, ein Huschen,

ein Uberirdisches, im Schlaf sich regend,

bewegte Bett und Tranen —

schlafe ein!1

BENN exemplifiziert das Thema des Dichtertodes, das vor ihm schon RILKE
eindringlich in seinem Gedicht «Der Tod des Dichters» * und dem spiten
Gedicht «Zu der Zeichnung, John Keats im Tode darstellend» behandelt
hatte, an den Dichtern und Denkern, die fir ihn eine beispielgebende und
vorbildliche Bedeutung hatten: die Dichterin ANNETTE VON DROSTE -
HULSHOFF (1797 - 1848), die in Meersburg am Bodensee starb, wo ihr
Sterbezimmer noch heute gezeigt wird, FRIEDRICH HOLDERLIN (1770 -
1843), der in geistiger Umnachtung bei dem Tischlermeister Zimmer in Ti-
bingen in dem heute Holderlin - Turm genannten Gebdude am Ufer des
Neckar lebte und starb. Auf diese beiden fiir die moderne deutsche Lyrik
einfluBreichen Lyriker folgen aus BENNS eigener Zeit RILKE, GEORGE
und NIETZSCHE: RAINER MARIA RILKE starb qualvoll an Leukdmie
in der Schweizer Klinik Valmont bei Montrex, STEFAN GEORGE (1868 -
1933) in der Clinica Sant’ Agnese in Locarno in der Schweiz, FRIEDRICH
NIETZSCHE im Hause seiner Schwester Elisabeth Forster - Nietzsche in
Weimar nach langer Krankheit und in geistiger Umnachtung. Die folgende
Strophe stellt dem Tode das Leben, der AuBerlichkeit der Dinge, der dem

1. Geschrieben am 6.1.1956, SW 1II, S. 5 — von Benn vor seine «Gesammelten

Gedichte» gesetzt!
2. SW I, S. 495.



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 333

Zerfall geweihten Sterbebetten die Innerlichkeit des Menschen entgegen: in
ihr befindet sich die Anlage zum Géttlichen, «Keime aller Gotter», ebenso
auch die Erbanlage zu lusterfiilltem Leben und zum Tode. Diese innere Verei-
nigung der Gegensitze von Géttlichem und Irdischem, Menschlichem und
Tierischem erscheint in der Aullenwelt getrennt und aufgelost, so dal BENN
hier die Frage stellen kann, die auch die tibrigen deutschen Lyriker, vor allem
PAUL CELAN im Bande «Sprachgitter», bewegt, wer die Worte und die
von ihnen bezeichneten Dinge trennte, den Zwiespalt von Begriff und Wirk-
lichkeit schuf — ein Problem, dem BENN seit seinem Essay «Das moderne
Ich» (1920) nachgegangen war und das auch er, wie CELAN, im Durchgang
durch die Zone des Schweigens und durch die Schaffung einer eigenen, schwer
verstandlichen, sich oft hermetisch verschlieBenden Dichtersprache l6ste. Auch
die Frage, wer die Vermischung der Todesqualen mit den Stitten des Sterbens,
von denen die erste Strophe sprach, vollbrachte, bleibt ebenso unbeantwortet
und offen. Seit RILKES «Sonetten an Orpheus» (1922) gehort es zum Wesen
des modernen deutschen Gedichts, daB es nicht mehr Antworten und Thesen
iber Leben und Tod gibt, sondern lediglich offen bleibende Fragen stellt,
die der Leser selbst zu beantworten aufgerufen wird.

Fir BENNS geistige Haltung ist es charakteristisch, daB} er das Gedicht
und damit seine ganze Lyrik mit dem Ausdruck innerer Distanz vom Sterben
und mit einer Resignation abschlieRt, die weder Verneinung noch Bejahung,
nicht einmal mehr Trauern, noch weniger aber Bedauern oder Klage iiber
Leben und Tod zuldfit. Wie in SHAKESPEARES letztem Drama «Der Sturm»
erscheint auch bei BENN das ganze Leben nur noch als Traum, als Traum
eines unbekannten Gottes, eines «Uberirdischen», der sich im Schlaf bewegt.
Thm eint das Individuum sich im Schlaf des Todes; im Anklang an die letzten
Worte Hamlets bei SHAKESPEARE und Wallensteins bei SCHILLER
schlieBit das Gedicht mit dem Imperativ: schlafe ein!»

Als Meister des «absoluten Gedichts» ist GOTTFRIED BENN in den
funfziger Jahren von jiingeren Lyrikern viel nachgeahmt und nicht zuletzt
auch parodiert worden !, aber diese Faszination ist heute so gut wie erloschen
und die Jingeren gehen ihre eigenen Wege. Eine Zeitlang galt er auch als der
dsthetische Priceptor Germaniae in der Lyrik durch seine beriihmt gewordene
Rede «Probleme der Lyrik» (1952), die auch im Ausland Beachtung fand,
so daB T.S. ELIOT mit dem Essay «The three voices of Poetry» BENNS
einseitiger Betonung des Monologischen als Wesensmerkmal moderner
Dichtung antwortete. BENNS Thesen waren, kurz zusammengefalt, folgende:

1. Vgl. die von Jiirgen P. Wallmann herausgegebene Anthologie: Aprés Apreéslude,
Zurich 1967, die alle an BENN gerichteten, verehrenden oder spottenden Gedichte sammelt.



334  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

1. Kunst ist die letzte metaphysische Titigkeit des modernen Menschen
iiberhaupt nach dem Zerfall der Religionen und der abendlindischen Ethik.
Sie allein ist noch fihig, dem allgemeinen Nihilismus der Werte, wie ihn
FRIEDRICH NIETZSCHE in seinem posthum verdffentlichten Werk «Der
Wille zur Macht» prophezeit und definiert hatte, eine schopferisch wirkende
Transzendenz entgegenzusetzen, die freilich im Sinne FRIEDRICH SCHIL-
LERS und HEGELS nur kiinstlerischer «Schein» sein kann.

2. Das moderne Gedicht, das durch seine kithne Sprache und Bildlichkeit
diese transzendente Welt des kiinstlerischen Scheins schafft, entsteht aus
einem im Kiinstler latenten Formgefiihl. Es entspringt aber nicht dem Un-
bewulBten allein, sondern wird in einem hochst komplexen dialektischen
ProzeB der Gestaltung «gemacht», bei dem Gefithl und Vernunft, Naivitit
und skeptische artistische Raffinesse gleichermafien beteiligt sind. Der moderne
Lyriker ist also fir BENN eher Techniker als Seher, eher poeta doctus als
ein Genie, das nur der dichterischen Inspiration gehorcht. Der moderne
Lyriker arbeitet in einem «Laboratorium fiir Worte», deren Assoziationskraft
fiir BENN das eigentliche Auslosungsmoment fiir die lyrische Produktion ist.

3. Das moderne Gedicht stellt die Fragen nach dem Wesen von Ich und
Welt mit voller Radikalitit und umfaBt inhaltlich alle Erscheinungen des
modernen Lebens, schlieBt nichts aus dem Bereich lyrischer Formung aus.
Es gibt jedoch, wie schon gesagt, keine religiosen oder weltanschaulichen
Antworten mehr auf die gestellten Fragen, es bleibt einsamer Monolog des
skeptischen Denkers und Dichters: «das absolute Gedicht, das Gedicht ohne
Glauben, das Gedicht ohne Hoffnung, das Gedicht an niemanden gerichtet,
das Gedicht aus Worten, die sie faszinierend montieren» '. BENN hat selbst
gesehen, dal man in dieser Definition der modernen Lyrik, die ohne jede
Tllusion ist, einen Ausdruck des iiberheblichen Zynismus und liebloser Gleich-
giiltigkeit gegeniiber menschlichem Leiden und Schicksal sehen werde und
hat ihr daher hinzugefiigt: «wer auch hinter dieser Formulierung nur Nihilis-
mus und Laszivitit erblicken will, der iibersieht, dal noch hinter Faszination
und Wort genug Dunkelheiten und Seinsabgriinde liegen, um den Tiefsinnig-
sten zu befriedigen, dall in jeder Form, die fasziniert, gentigend Substanzen
von Leidenschaft, Natur und tragischer Erfahrung leben» 2.

Der Versuch einer Positionsbestimmung des zeitgenossischen deutschen
Gedichts wird noch zwei weitere Richtungen ins Auge fasssen miissen, die
fiir die heutige Situation charakteristisch sind: einmal die neuesten Sprach-
experimente der «konkreten Dichtungy, die sich vielfach an den Dadaismus

1. GW I, S. 524.
2. SW I, S. 495.




Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 335

der Zwanziger Jahre anschlieBt, und dann die politisch - soziale Zeitkritik
im Gefolge der Lyrik von BERTOLT BRECHT. Bei jungen Schriftstellern
wie FRANZ MON, EUGEN GOMRINGER, FERDINAND KRIWET,
BAZON BROCKS und anderen in Deutschland und in der sogenannten
«WIENER GRUPPE» (ACHLEITNER, ARTMANN, BAYER, JANDL,
RUHM, WIENER), die sich aus Opposition gegen das erstarrte literarische
Leben in ()sterreich 1952 bildete und bis etwa 1964 zusammenbhielt, finden
wir eine radikale Absage an die bisherige Lyrik als Ausdruck einer spezifi-
schen menschlichen Individualitit. Alle gefiihlshaften und irrationalen Ele-
mente, die nach Emil Staigers Meinung («Grundbegriffe der Poetiky) allein
das Wesen des «Lyrischen» konstituieren, werden ausgeschieden. Man schreibt
nicht mehr «Gedichte», denn dieser Begriff erscheint zu traditions- und ge-
fiihlsbelastet, sondern man entwirft und konstruiert «Texte», die man nach
dem Vorbild von STEPHANE MALLARME lettristisch spiclend auf den
Buchseiten verteilt und anordnet. In deutlicher Analogie zu den Experimenten
der elektronischen Musik treibt man eine bewuBt rationale «absolute Kom-
binatorik» und Aleatorik mit véllig isolierten Einzelworten, die so verteilt
werden, dal es dem Leser iiberlassen bleibt, zwischen diesen Vokabeln Sinn-
beziige herzustellen. Man benutzt dabei nicht nur die Aleatorik, das Wiir-
felspielverfahren, wie es etwa FERDINAND KRIWET als Entstehungs-
prozel seiner «Texte» beschreibt, sondern neuerdings auch, wie MAX
BENSE in Stuttgart, die Rechenmaschine, den Computer, wodurch das
kombinatorische Spiel eine nahezu unendliche Variationsbreite erhilt. So
selten diese Mathematisierung und Mechanisierung des lyrischen Sprachma-
terials, wie sie etwa in dem interessanten, von FRANZ MON herausgegebenen
Buch «movens» ! vorliegt oder neuerdingsin FRANZ MONS eigenem «Lese-
buchy #, liberzeugen kann, so ernst ist dieser Vorgang als Zeitsymptom zu
nehmen: hinter diesen oft krampfhaft anmutenden Bemiihungen nach einer
radikalen Strukturwandlung des Gedichts auf dem Wege der Reduzierung
der Sprache auf ihre einfachsten semantischen und grammatischen Elemente
steht der fiir die ganze moderne Poesie typische Zweifel an der Tragfihigkeit
und dichterischen Verwendbarkeit der iiberlieferten Sprachformen und Wort-
fugungen, die mit HUGO VON HOFMANNSTHAL schon 1902 begann
und nicht erst von heute ist. Die Absage an den frei schweifenden Bildrausch
des Surrealismus, die wir bei PAUL CELAN besonders eindringlich beob-
achteten, fiihrt bei den Jiingsten zu einer Askese durch Abstraktion, die sich
mit dem Begriff «konkrete Dichtungy dhnlich vor dem Vorwurf der Abstrakti-

1. Wiesbaden, Limes Verlag, 1960.
2. Neuwied 1967.



336 Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

on und konstruktiver Diirre zu verteidigen sucht, wie einst der Philosoph
HEGEL mit seinem «konkreten Begriff» zur Apologie seiner Philosophie des
Geistes.

Kein leeres artistisches Spiel sind die Texte HELMUT HEISSENBUT-
TELS (* 1921), der diese Reduktion der Sprache auf ihre semantische, zei-
chenhafte Funktion in den Dienst eines dsthetischen «Purismus mit spezifisch
ethischem Pathos» (KARL KROLOW) stellt, so dal bei ihm die «absolute
Kombinatorik» wieder eine Bindung an existentielle und politisch - soziale
Probleme des modernen Menschen bekommt. Seine ersten Gedichtbinde
nannte HEISSENBUTTEL noch «Kombinationen» (1954) und «Topogra-
phien» (1956) im Sinne der von uns bei GUNTER EICH und KARL KRO-
LOW charakterisierten Versuche einer lyrischen Ortsbestimmung des Men-
schen der Gegenwart in formal schon stark reduzierter Stenogramm - Form.
Dann begann er aber die Reihe seiner «Textbiicher», von denen bis heute
sechs erschienen sind. Im «Textbuch 1» (1960) gibt der zweite Text die Leit-
motive dieser Art semantisch - zeitkritischer Textherstellung:

das Sagbare sagen

das Erfahrbare erfahren

das Entscheidbare entscheiden
das Erreichbare erreichen

das Wiederholbare wiederholen
das Beendbare beenden

das nicht Sagbare

das nicht Erfahrbare
das nicht Entscheidbare
das nicht Erreichbare
das nicht Wiederholbare
das nicht Beendbare

das nicht Beendbare nicht beenden.

Von diesem mannlichen und niichternen Geist sind alle Texte HEISSEN-
BUTTELS geprigt, auch wo sie scheinbar nur spielerisch kombinatorische
Grammatik betreiben oder Romananfinge durchspielen. Hinter allem, was
er schreibt, steht ein moralischer Impuls, der ihn einen Text «Politische Gram-
matik» (Textbuch 2, 1961) verfassen 14Bt, in dem er ein Thema der NELLY
SACHS von den Verfolgern und den Verfolgten durchspielend so beginnt:
«Verfolger verfolgen die Verfolgten. Verfolgte aber werden Verfolger...»,
um durch diesen dialektischen Wechsel von Verfolgern und Verfolgten, die
aus einem Status in den anderen wechseln die hoffnungslose Situation unserer
Zeit zu kritisieren, in der niemand dem Schicksal entgeht, eins von beiden
oder beides zugleich, Verfolgter und (oder) Verfolger zu sein. DafB der niichter-



Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945 337

ne Norddeutsche auch einen trockenen Humor besitzt und einer der wenigen
modernen deutschen Schriftsteller ist, der auch Nonsense - Poetry zu schreiben
vermag, zeigt der Text vom Mann mit dem Zwieback auf der Bank, von dem
schlieBlich nur «Kriimel» iibrigbleiben. Auch das Genre der Parodie her-
kémmlicher Erzihlformen ist ihm keineswegs tremd. Das Entscheidende bei
ihm ist jedenfalls, daf} er im Sinne der Sprachphilosophie LUDWIG WITT-
GENSTEINS (1889 - 1951) die Sprache selbst beim Wort nimmt und aus
ihren Strukturen die Struktur der Wirklichkeit von Mensch und Welt, Politik
und Geschichte deutlich zu machen versteht. «Was sich tiberhaupt sagen
14Bt, 1iBt sich klar sagen; und wovon man nicht reden kann, dariiber muf}
man schweigen» — dieser Satz von WITTGENSTEIN ist die Richtschnur
fiir HEISSENBUTTELS Texte, die jetzt im «Textbuch 6» (Neuwied 1967)
«neue Abhandlungen iiber den menschlichen Verstand» bringen und in dem
polemisch - zeitkritischen Text «Deutschland 1944» gipfeln, das die Grausam-
keit und Dimonie der Hitlerzeit durch die damals iiblichen Redewendungen
und Zitate Hitlers charakterisiert und damit zugleich moralisch vernichtet.
Die abschlieBende abc - Ballade zeigt wieder die Fihigkeit zu Witz und Humor,
der mit der Kraft zur Provokation Hand in Hand geht. Auch in seinen litera-
rischen Essays, die jetzt im Bande «Uber Literatur. Texte und Dokumente
zur Literatur» (1966) gesammelt vorliegen, erweist sich HEISSENBUTTELS
Fihigkeit, nicht nur andere moderne Schriftsteller zu analysieren, sondern
auch fiir seine eigenen Texte die dsthetische Theorie zu formulieren.

Damit hat das deutsche Gedicht der Gegenwart auch den unmittelbaren
Bezug auf die aktuellen politischen Ereignisse gewonnen, den man frither in
Deutschland gern den Kabarett- und Feuilletondichtern tiberliel. BERTOLT
BRECHTS politische Lyrik, die sich nicht immer gerade durch anspruchsvolles
Niveau auszeichnet, blieb nicht ohne Einflufl auf eine Reihe junger Lyriker,
fiir die hier abschlieBend einzig HANS MAGNUS ENZENSBERGER
(* 1929) stehen soll, der mit grimmigen Zeitsatiren und neobarocken Lehr-
gedichten begann und sich schon mit seinem ersten Gedichtband «verteidi-
gung der wolte» (1957) auf die romischen Satiren des LUKREZ berief, wenn
er herbe Kritik an der westdeutschen und westeuropdischen biirgerlichen
Gesellschaft iibt, die im Zeichen des «Wirtschaftswunders» ihrem Materialis-
mus front. In der Vorrede zu seinem zweiten Gedichtband «landessprache»
(1960) betonte ENZENSBERGER, er wolle seine Gedichte in Anlehnung
an die politische «Gebrauchslyrik» BRECHTS als unmittelbare «Gebrauchs-
gegenstinde» angesehen haben, die er am liebsten als Flugblitter oder Plakate
an die Mauern geheftet sihe, wie etwa das Gedicht «Konjunktury», das sich
mit beillender Schirfe gegen die im siilen Leben schwelgende biirgerliche
Welt des Establishments richtet, die dariiber ihre politische Ohnmacht zwi-

EEDXIIA, tépog IH' (1967 - 1968) 22



338  Friedrich Wilhelm Wodtke: Die Entwicklung der Deutschen Lyrik seit 1945

schen den feindlichen Weltméchten des Ostens und Westens und ihre unmittel-
bare Gefidhrdung durch die Atombomben vergit. Aber seinen Gedichten,
die geschickt gebaut und nach bewahrten Mustern hergestellt sind, fehlt doch
die Durchschlagskraft und dauernde Wirkung. Zudem unterscheidet den
zornigen Zeitkritiker und Moralisten ENZENSBERGER von seinem Vorbild
BRECHT grundlegend sein politischer und sozialer Pessimismus, der ihn bei
aller Sehnsucht nach einer besseren Gesellschaftsordnung nicht an eine Mog-
lichkeit der Verdnderung der Welt und des Menschen glauben ldBt. In seinem
letzten Gedichtband «blindenschrift» (1962) gab er sich als Idylliker des
einfachen Lebens, der in bewulliter Distanz von dem sinnlos weitertreibenden
Gang der groBen politischen Weltereignisse sich den Stimmen der Natur, dem
Schweigen und der eigenen Innerlichkeit zuwendet. Seinen politischen Zorn
und Elan hat er seitdem nicht mehr in lyrischen Texten und Gedichten in-
vestiert, sondern in der von ihm herausgegebenen zeitkritischen Vierteljahrs-
schrift «Kursbuchy, in dem die Probleme der Dichtung eine eher bescheidene
Rolle neben denen der Politik und Gesellschaftsordungen spielen. An die
durch seinen vielleicht berechtigten Verzicht auf dichterische Arbeit freige-
wordene Stelle sind inzwischen andere geriickt: Volker Braun, Guinter Kunert,
Karl Mickel und andere junge Lyriker, die im gesamten Deutschland gedruckt
und gelesen werden und ihre Kritik, dhnlich wie BRECHT vor ihnen, so
allgemein halten, dal sich jeder getroffen fiihlen darf und kann.

FRIEDRICH WILHELM WODTKE



	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009
	0010
	0011
	0012
	0013
	0014
	0015
	0016
	0017
	0018
	0019
	0020
	0021
	0022
	0023
	0024
	0025
	0026
	0027
	0028
	0029
	0030
	0031
	0032
	0033
	0034
	0035
	0036
	0037
	0038
	0039
	0040
	0041
	0042
	0043
	0044
	0045
	0046
	0047
	0048
	0049
	0050
	0051
	0052
	0053
	0054
	0055
	0056
	0057
	0058
	0059
	0060
	0061
	0062
	0063
	0064
	0065
	0066
	0067
	0068
	0069
	0070
	0071
	0072

