Michael Dimitrakopoulos

IDEALITAT UND REALITAT IN DER RAUMAUFFASSUNG VON
PLATON UND KANT

Historisch wie psychologisch |48t sich der Raum unabhéngig von der Zeit
erfassen, da es sehr wahrscheinlich ist, daB die Kategorie des Raumes
frither bewuBt wurde als die der Zeit. Dies bestatigt unser Sprachgebrauch:
Bezeichnungen der Zeit, wie z. B. “kurz” oder “lang” sind vom Wortschatz
raumlichen Begreifens heriibergenommen. Man sagt “danach” und nicht
“dann nach”, was richtiger wére; man spricht von Zeit-“raum” und
Zeit-““abschnitt”, wahrend ‘“vor” sprachgeschichtlich “im Angesicht von”
bedeutet’. Andererseits halten die modernen Psychologen den Begriff des
Raumes ohne Zweifel fir wesentlich konkreter als den der Zeit. So
betrachten wir auch den Raumbegriff zwar als den grundlegenden und
ersten, aber nicht als einen leicht zu erfassenden oder sogar konkreten
Begriff. ‘“"Exel 8& TIOAAAG amopiag Ti Mot &otiv 6 TéTog” und: XaAemov
yvwpioat ti gotwv 6 T6M0G, schreibt gerade der scharfsinnige Aristoteles in
seiner Physikvorlesung?.

Aber greifen wir gleich unsere Thematik auf. Zunachst einmal zu Platons
“Timaios”, Paragraph 17 ff. (bzw. 48 a ff.). Dort sagt Platon, den Ubergang
zu einem neuen Anfang der Welterzahlung gleichzeitig vollziehend, daB das
bisher Vorgetragene, d.h. der erste Welterzahlungsanfang habe mit weni-
gen Ausnahmen das durch die Vernunft Erzeugte nachgewiesen; wir
muissen aber auch in unserer Rede das durch Notwendigkeit Entstehen-
de hinzusetzen. Denn das Werden dieser Weltordnung wurde als ein
gemischtes aus einer Vereinigung der Notwendigkeit und der Vernunft
erzeugt (h To0de T0U KOOUOU YéveDlg €€ AvAykng Te Kal vol cuotd-
oewg &yevvien). Man muB also auch die Art der “‘umgetriebenen Ursache”
hineinmischen, in welcher Weise sie, ihrer Natur nach, bewegt (uiktéov kai
0 TG mAavopévng eldog aitiag). Das bedeutet faktisch, daB man
zuriickgehen und von einem anderen der Sache angemesseneren Anfang
ausgehen muB. Wir missen, setzt Platon fort, die Natur des Feuers und
Wassers, der Luft und Erde an sich selbst, vor dem Entstehen des Himmels
(mpd TAG oUpavol yevéoewg), und ihre diesem vorausgegangenen
Zustédnde betrachten. Platon selber will, der Beschrénkung auf das
Wahrscheinliche in seinen Reden treu bleibend, nicht weniger Wahrschein-
liches als irgendeiner von jedem Einzelnen und allen insgesamt aufstellen

1. Vgl. M. Jammer, Das Problem des Raumes, Darmstadt, 1960 (erste amerikanische
Auflage, Cambridge / USA, 1953), S. 3.
2. Aristoteles Physik, A 8, 208 a und A 2, 209 b.



484 MICHAEL DIMITRAKOPOULOS

(v T@V eikOTWV AdYwv SUvaply dlapulaTtev). Zugleich aber ruft er, bei
diesem Wiederbeginn seiner Rede, den Beistand Gottes an, so daB er ihn
als Retter aus einer seltsamen und ungewohnten Darstellung zur Ansicht
des Wahrscheinlichen gelangen lasse.

Welches ist nun das durch Notwendigkeit Entstehende, das der vorige
Anfang zu bericksichtigen versaumt hat? Jenes Dritte namlich, das wortlich
gesprochen, eine schwierige und dunkle Gattung auBer der Gattung des
stets in derselben Weise seienden Vorbilds (mapddetypa) und dem ihm
nachgebildeten (uipnua) Entstehenden und Sichtbaren ist? Es ist, einmal
kurz gefaBt, die vieldiskutierte Gattung der x@pa, die Platon aufgrund von
zwei sinnvollen Metapherarten anschaulich zu machen versucht. Die eine ist
generativ-nurritiven (und damit auch stofflich-materiellen) Charakters und
die andere tragt alle Ziige eines handwerklich-artifiziésen Vorgangs.

Zur Bezeichnung der dritten Gattung gebraucht Platon, genauer gesagt,
einerseits die Ausdriicke: TIBAvn, TPoPog, UNTNPE, UTOdOXN, dEXOHEVN,
EkdeEduevov etc. (d.h. Amme, Nahrmutter, Mutter, Aufnehmerin etc.),
wodurch der generative Aspekt zu seiner Geltung kommt; andererseits aber
die termini: xdpa, téMog, £5pa (Raum, Ort, Stelle oder Platz), 10 év @
yiyvetal oder gyyiyvetat kai dnmoAAuTal el ékaota avtdv. d.i. das, worin
das Werden wird, oder das, worin jeweils entstehend jedes von den
Elementen erscheint und woraus es wieder entschwindet, wodurch sich
gleichsam der spatial-extensionale Gesichtspunkt der xpa stérker heraus-
stellt. Darliber hinaus kommen auch noch die handwerksgeméBen Rede-
weisen in Frage wie xpuo6g (Gold), ékpayelov (Auspragungsstoff) und
aheiupata (Salben), deren eigentlicher Sinn folgender ist: Da die wechsel-
haften Elemente, Wasser, Feuer etc., als Kreis das Entstehen an einander
ibergeben — Wasser z. B. laBt sich verdichten und Erde werden,
ebendasselbe aber dann wieder, verdiinnt und aufgelést, zu Wind und Luft,
die entziindete Luft zu Feuer etc. — darf man nach Platon Feuer z.B. nicht
als ‘“das” oder “dieses” (toUto oder 16d¢ sondern bloB als das
sobeschaffene (tolodtov) anreden. Und Gleiches gilt auch von allen
Elementen. Das Wortchen ‘“das” oder ‘‘dieses”, ToUto oder 168¢ und
¢Keivo, entspricht also nicht demjenigen, was wir stets bald so, bald anders
sehen werden, sondern lediglich dem aus seinem eingenen Wesen nie
heraustretenden aber sters alles in sich aufnehmenden Genus der x@pa.

So verhélt es sich auch mit dem Gold-Gleichnis des platonischen Textes:
“Wenn namlich einer, der alle méglichen Gestalten aus Gold bildete, nicht
mide wiirde, jede zu allen anderen umzubilden, jemand aber auf eine
derselben hinwies und fragte: was das doch sei, dann ware es in Hinsicht
auf die Wahrheit bei weitem das Sicherste zu sagen: Gold, das Dreieck aber
und die anderen Gestalten, die darin sich bildeten, diese nimmer als seiend
zu bezeichnen, da sie wahrend solcher Angabe wechseln, sondern



IDEALITAT UND REALITAT IN DER RAUMAUFFASSUNG 485

zufrieden zu sein, wenn sie nur das “ein Sobeschaffenes” mit Sicherheit von
jemand annehmen wollen”. Denn die alles in sich aufnehmende und in
keiner Weise irgendeinem der eintretenden Ellemente &hnlich gestaltete
x@pa ist ihrer Natur nach fur alles der Auspragungsstoff (¢kpayelov, zweite
platonische Metapher), der durch das Eintretende in Bewegung gesetzt und
umgestaltet wird und durch dieses bald so, bald anders erscheint. Darum
muB auch dem alle Gattungen in sich aufzunehmen Bestimmten alle
Gestaltung fremd sein, gleichwie man bei Salben (die dritte platonische
Metapher), die durch Kunst wohlriechend hergestellt, zuerst bewirkt, daB
dieses da ist, namlich daB die zur Aufnahme der Geriiche bestimmten
Fliissigkeiten soviel wie méglich geruchlos sind. Wer es aber unternimmt, in
etwas Weichem Gestalten zu formen, der 1&4Bt durchaus keine Gestalt
sichtbar bleiben, sondern ebnet vorher den Stoff bis zur méglichsten Gléatte”.
Soweit der Text®.

Aber das platonische Denken ist nicht nur metaphorisch-poetisch,
sondern auch philosophisch-begriffsmaBig. D.h.: Zur Bestimmung des
xwpa-Begriffs dienen somit auch die Ausdriicke: “‘eine schwere und dunkle
Gattung” (xaAemév kai apudpov eldog); “stets dieselbe (tattov) und aus
ihrem eigenen Wesen durchaus nicht heraustretende” (ék yap tg €autnig
TO mapdmnav ouk ¢Eiotatat duvdapewg); ‘‘das sich in keiner Weise
irgendeinem der Eintretenden &hnlich Gestaltende” (pop@nv oudepiav
noTE oUdeVi TOV elotdvTwv opoiav eiAngev); “das durch das Eintretende
in Bewegung Gesetzte und Umgestaltete” (kivoUpevov te kai Slaoxnuati-
Copevov UMd t@v eiodovtwy... dU' Ekelva dAAote dAAolov); “‘dasjenige,
worin das Werdende herausgepragt hineintritt” (év @ éxktumoUuevov
eviotaral); “‘das Gestaltlose und aller Formen Entbehrende” (Gnop@ov dv
£kelvov anac®v TV idedv) oder “‘das aller Gestaltung fremd oder bar
Seiende” (mavtwv £ktog eidav elval); “die weder Erde, noch Luft, noch
Feuer, noch Wasser”, sondern “ein unsichtbares, gestaltloses, allempfan-
gliches Wesen, auf irgendeine héchst unzugéngliche Weise am Denkbaren
teilnehmendes und &uBerst schwierig zu erfassendes” (avépatov £186¢ Tu
Kai duop@ov... petahauBdavov & AmMop®TATA TU Tol vonTtol Kai
ducalwtdTatov); “das Vergehen nicht Annehmende, allem Entstehenden
eine Stelle Gewéahrende, selbst aber ohne Sinneswahrnehmung durch ein
gewisses Afterdenken Erfassbare, das kaum glaubhaft Erscheinende;
darauf hinblickend, Uberlassen wir uns Traumereien und behaupten, alles
Seiende miisse notwendig an einer Stelle sich befinden und einen Raum
einnehmen, dasjenige aber, bei dem das weder auf Erden, noch irgendwo
am Himmel der Fall sei, das sei nichts (pBopav ou MPoadexoUEVOV,
£dpav d¢ mapéxov Boa Exel YEVEOLY MAGLY, AUTO &8 PET’ avalodnaiag

3. Nach der Ubersetzung von Schleiermacher (Dies gilt auch fir alle unsere Zitate).



486 MICHAEL DIMITRAKOPOULOS

AmTov AOYIoU® TV vOBw HOYIG TUOTOV, TIPOG & 1) Kal 6VELPOTIONOTEY
BAETOVTEG Kal papev avaykalov eivai mou 16 8v dmav &v Tt Tomw Kai
KATEXOV XWPAav Twvd, 10 3€ PAT &V Y[} UATE TTOU KAT oUpavov oudsv
elvat); “das sich als ein allgestaltig anzuschauendes Darstellende, gerade
wegen der Aufnahme in sich der Gestaltungen von Wasser, Feuer, Erde und
Luft” (mavtodammyv pev idetv paiveoBat... Uypavopévny Kal mupouus-
vnv Kal Tag yng Te Kai aépog poppag dexopévnv); “die Uberall
ungleichméaBig schwebende und durch die vier Gene erschiitterte, aber,
umgekehrt, sie, selbst in Bewegung gesetzt, erschitternd-schittelnde”
(GvwpdAwg avtn Tahavioupévny oeiecBal pév Ut EKEIVQV... KIVOUuE-
vnv &’ al maAwv ékeiva oeielv...); schlieBlich, die von den vier Gattungen
bewegte und, wie ein Werkzeug zum Erschittern (gleichwie das in Kérben
und anderen Reinigungsgeréaten des Getreides Gerlttelte und Ausgeworfel-
te), sich selbst bewegende (kivoupévng altig olov 6pydvou Oeloudv
napéxovtog). All das, um die sogenannte Chora (den sogenannten leeren
Raum) zu erfassen.

Unsere Absicht ist freilich nicht, eine ausfiihrliche Aufzahlung aller bis
heute vertretenen Thesen betreffs des platonischen Chora-Begriffs zusam-
menzustellen. Allein die methodische Klassifizierung der wichtigsten Inter-
pretationen seit Aristoteles kann uns zu einer lehrreichen “Wirkungsge-
schichte” der Raumproblematik helfen. Aristoteles z.B. identifiziert in der
berlihmten Physik-Stelle 209 b 1 ff. xdpa = UAn = 160G = PHETAANTITIKOV
oder peBekTikOv und neigt entschieden dazu, seine ungeformte «mp®TN
UAn» mit dem platonischen avdexgg identisch zu erklaren (De generatione
et corruptione 329 a ff.). Aufgrund zumal seiner beliebten Theorie (iber die
“‘ungeschriebene Lehre” Platons (Gypaga déypata) geht er einen Schritt
weiter und betrachtet das Substrativ-Materielle der platonischen Chéra als
mit dem absoluten un 6v, dem Yeddog, dem kakoév, AmMelpov, ETEPOV,
péya Kal uikpov, der kivnolg, aviootng, dra&ia und all dem wohlbekann-
ten Instrumentarium der sogenannten dypaga déyuata (deren Hauptprin-
zipien das “Ev und die unbestimmte Zweiheit, ddpiotog dudg, konstituie-
ren) identisch. Es sei nur beilaufig gesagt, daB Aristoteles als Philosophiehi-
storiker fremde Theorien nicht unabhangig von seiner eigenen Doktrin®
denkt; dariiber hinaus aber kritisiert oder besser polemisiert er oft
undifferenziert gegen Platon gemeinsam mit seinen Schilern und Nachfol-
gern in der Akademie® Speussip und Xenokrates, und dies hat einen
spezifischen Sinn fiir eine wahrhaft unvoreingenommene Deutung der

4. Vgl. das Extrembeispiel der scharfen Aristoteleskritik von H. Cherniss in seinem
vielzitierten Buch: Aristotle’s Criticism of Plato and the Academy, vol. |, Baltimore, 1944.

5. H. Cherniss, The Riddle of the Early Academy, New York, 1962 (erst erschienen : Berkeley
- Los Angeles, 1945), S. 31 ff. und S. 60 ff.



IDEALITAT UND REALITAT IN DER RAUMAUFFASSUNG 487

geschriebenen6 Lehre Platons, d.h. seiner Dialoge. Aristoteles hélt also
Choéra, UAn (UAn gebraucht Platon nur einmal im Timaios und zwar in einem
durchaus metaphorischen Sinn, vgl. Timaios 69 a; der aristotelische
Gebrauch ist also unplatonisch) und Témog” fiir ein und dasselbe bei Platon.

Der mittlere Platonismus® wiederum (Albinus, Attikus, Apuleius, Galenus,
Numenius, Chalcidius, Plutarch) bezeichnet die Materie entweder als die
bloBe Maglichkeit der kérperlichen Natur (der Kérperlichkeit) oder er
unterscheidet verschiedene Arten von Materie (und Bewegung). Eine vollig
undifferenzierte, d.h. bestimmungs-und qualitatslose Materie wird durch
eine irrationale Seele bewegt; dieser gerade verleiht die demiurgische
Intelligenz Ordnung und MaB. Es gibt also zwei oder drei Materieebenen
(und entsprechend existieren zwei Weltseelen). Der Fall Plurarch ist daftr
charakteristisch. Ein erstes Stadium der Materie ist die primare Materie,
welche unkérperlich, vollig unbestimmt und passiv ist; sie existiert, mit
anderen Worten, rein logisch. Diese Materie bleibt jedem EinfluB der
Intelligenz fremd und wird durch eine vorkosmische Seele bewegt. So
bewegt erreicht sie dann ein zweites Stadium und damit formt sie eine
zweite Materie (Sekundarmaterie), die, als korperlich formlose Masse in
Unordnung, durch die Methexis der gottlichen Intelligenz in die Ordnung
Ubergefiihrt wird; auf diese Weise kommen wir schlieBlich zu einer dritten Art
von Materie, welche die korperliche Konstitutionsgrundlage aller Elemente
ausmacht und von der verniinftigen Weltseele zu einem harmonischen
Ganzen endgliltig geordnet worden ist (Ordnungsmodell).

Die Unterscheidung indes einer intelligiblen (ordnungshaften) und einer
sinnlichen (geordneten) Materie (eines sinnlichen und eines intelligiblen
Apeiron) fihrt direkt zum Neuplatonismus, fiir den jedes Seiende ein aus
verschiedenartiger Form und Materie Zusammengesetztes darstellt. Die
platonische Diskontinuitdt wird durch eine kontinuierliche ontologische

6. Hier natirlich ist nicht der Ort, all die wohl bekannten Namen zu erwéhnen, die fiir oder
wider die Legitimitat der Rekonstruktion einer ‘‘Prinzipienlehre” aufgrund der sogenannten
“ungeschriebenen Lehre” Platons (Ttbinger Schule Gaisers und Kramers) pladiert haben.
Wichtig — kurz gesagt — scheint uns jedoch die kritisch ausgewogene Argumentation W.
Wielands zu sein in: Platon und die Formen des Wissens, Géttingen, 1982, S. 38 ff.; vgl. auch
G. Patzig, “Platons Ideenlehre kritisch betrachtet”, Antike und Abendland 16, 1970, S. 113-126,
und nicht zuletzt H. - G. Gadamer, “Platons ungeschriebene Dialektik” in: Idee und Zahl.
Studien zur platonischen Philosophie, Heidelberg, 1968, S. 9-30. Gegen Esoterisches bei
Platon bereits Hegel (Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie Il [Theorie-Werkausga-
be, Suhrkamp Verlag, Bd. 19] S. 21-22.

7. Die berihmte aristotelische Definition des Témog lautet folgendermaBen: & ToO
TIEPIEXOVTOG MEPAG AKIVNTOV MP@TOV, TOOT' EOTLv & TéMOG (= die anliegende unbewegte
Begrenzung des einschlieBenden Kérpers, das ist der T6mog).

8. Vgl. L. Brisson, Le méme et I'autre dans la structure ontologique du Timée de Platon, Un
Commentaire systématique du Timée de Platon, Paris, 1974, S. 233 ff.



488 MICHAEL DIMITRAKOPOULOS

Stufenfolge bzw. Hierarchie ersetzt, womit man anhand der intelligiblen
Materie als Vorbild der sinnlichen, den Versuch unternimmt, die platonische
Kluft zwischen intelligibilem Eidos und leerem Raum besser auszufiillen.

Was nun die modernen® Interpretationen betrifft, so muB man mit
ziemlicher Sicherheit sagen, daB sie — mit vielleicht wenigen Ausnahmen
— unter dem EinfluB der antiken stehen. Die Welt ist das Ergebnis der
Mischung einer formalen und einer materialen Ursache, welche letztere,
dem aristotelischen Zeugnis von Gypaga d6yuata zufolge, der unbestimm-
ten Zweiheit entspricht und die Materie der platonischen x@pa vertritt (So
z.B. L. Robin und dem &hnlich die Vertreter der sogenannten Tubinger
Schule: Gaiser und Kramer). V. Brochards These ist von dieser Perspektive
nicht erheblich entfernt, indem er die Materie mit dem Anderssein (81epov)
der platonischen Dialektik im Sophistes identifiziert. Noch dialektisch-
idealistischer wirkt die Deutung Stallbaums, Jacksons und vor allem R. D.
Archer-Hinds, der in seinem Timaios-Kommentar Raum und Zeit als
sekundare Formen von Batepov, also als Formen einer Pluralisierung des
Geistes betrachtet. Martin’® un Festugiére’ wiederum erneuern die
mittelplatonische Auffassung einer absolut unbestimmten priméren Materie
und einer sekundéaren, durch die unordentliche Bewegung einer irrationalen
Seele bewegten Materie, wahrend P. Natorp'? und der Neukantianismus im
platonischen Raumbegriff eine mathematische, also a priori Form des
Sinnlich-Wahrnehmbaren sehen und den platonischen Raum diesseits des
Intelligibilen und jenseits des Sinnlichen lokalisieren. SchlieBlich setzen
Boeckh, Zeller, Baumker'® (in seinen langen Analysen), Hartmann und vor
einigen Jahren D. J. Schulz'* (im Rahmen der neuzeitlichen Physik), aber
auch alle groBen englischen Platonspezialisten: Taylor, Cornford und Ross,
platonische x@pa und pure Ausdehnung oder leeren Raum gleich (Zeller
sogar fiihrt das Werden auf die xwpa zurtick und Brochard umgekehrt die

9. Fir eine vollstandige bibliographische Dokumentation siehe weiter unten.

10. Th. H. Martin, Etudes sur le Timée, Paris, 1841, t. |, S. 16 ff., 26 ff., t. II, S. 174, 176 ff.

11. A. J. Festugiére, La révélation d’Hermés Trismégiste, vol lll, Paris, 1949, S. 92 - 152 und
SH207 s

12. Nach ihm scheint, daB Platon die x@pa aus der atomistischen kevév - Lehre Leukipps
und Demokrits entlehnt hat, um in ihr das Werden vor sich gehen lassen zu kénnen (Platons
Ideenlehre, Eine Einfihrung in den Idealismus, Leipzig, 1903 [19222, Nachdruck: Darmstadt,
1961]. S. 266, 306).

13. Der die “‘sekundére Materie" als mythisch (Chaos) und die ‘“‘primére Materie” weder als
qualitatslose korperliche Substanz noch als Méglicheit der Korperlichkeit, sondern eben als den
leeren Raum und die pure Ausdehnung betrachtet (Das Problem der Materie in der
griechischen Philosophie, Eine historisch - kritische Untersuchung, Munster, 1890, S. 142 ff.und
151 ff.).

14. D. J. Schulz, Das Problem der Materie in Platons *‘Timaios”, Bonn, 1966, S. 18 ff, 41 -
64, 87 - 100.



IDEALITAT UND REALITAT IN DER RAUMAUFFASSUNG 489

x&pa auf das Werden; dies veranlaBte Rivaud'?, fir den die xdpa nicht der
leere Raum, sondern das logische Intervall'®, das Gegensétzliches trennt,
ist, zu einer scharfen Kritik beider Platonisten).

Nach dieser notwendig kurzen Ubersicht der namhaftesten Positionen
fassen wir das Wesentliche zusammen und vergleichen es genau mit dem
Wortlaut des platonischen Textes. Zu dieser Absicht wollen wir nun die flnf,
unserer Ansicht nach, sich daraus ergebenden wichtigsten Hauptthesen
schematisch wiedergeben:

1) Die platonische x®pa sei ein passives und qualitativ unbestimmtes und
bestimmungsloses kérperliche Substrat (Plutarch'’, Stoiker'® und Hegel'®).
Dazu sagt Platon lediglich, daB die x@pa stets dieselbe ist, aus ihrem
Wesen hicht heraustritt und das Vergehen nicht annimmt. Kurz, daB sie
etwas Unbewegliches und Unzerstérbares, sowie ein gestaltioses und
auBerhalb aller Formen Stehendes ist. Wir fligen hinzu, daB, wenn die x®pa
als ein qualititsloses Wesen betrachtet ware, dann hatte man sie als eine
Substanz bezeichnen kénnen und als solche ware sie einer intelligibilen
Form nahergekommen, von der sie doch absolut verschieden sein muB.
Platon nennt sie zwar eine schwere, dunkle und ohne Sinneswahrnehmung
durch ein gewisses Afterdenken (BastardschluB) erfaBbare Gattung; dies
jedoch, d.h. ihre Teilhabe am Intelligibilen, darf sicherlich einen bloB3
methodischen und nicht ontologischen Sinn haben. Denn das sichtbare
Eidos nimmt weder etwas von anderswoher Kommendes in sich auf, noch
geht es selbst in ein Anderes Uber. Gattung, Eidos, heiBt hier bloB eine Art,
eine gewisse Gattung, nicht eine wahre Idee. AuBerdem |48t sich die
Existenz eines Kérpers ohne Qualitat (Gmolov o®pa) unmoglich vorstellen.

2) Die platonische x@pa sei die bloBe Moglichkeit (d.h. Denkbarkeit) der
kérperlichen Natur (mittlerer Platonismus, z.b. Albinus)?°. Platon seinerseits
sagt: Die xwpa nimmt auf eine héchst unzugéangliche Weise am Denkbaren
teil und gewéhrt allem Seienden eine Stelle; im Hinblick auf sie Uberlassen
wir uns Trdumereien und behaupten, alles Seiende miisse notwendigerwei-
se an einer Stelle sich befinden... ... Hierzu soll man die handwerksgemaBen

15. A. Rivaud, Le probléme du devenir et la notion de la matiére dans la philosophie grecque
depuis les origines jusqu'a Théophraste, Paris, 1906, S. 305-309, 314-315.

16. A. Rivaud, a.a.0., S. 306-307, 311; vgl. desselben ‘“Notice du Timée”, in: Platon, (Euvres
completes (Budé) t. x., Paris, 1925, S. 63 ff.

17. De animae procreatione in Timaeo, passim; De Iside et Osiride, passim.

18. Vgl. M. Pohlenz, Die Stoa, Geschichte einer geistigen Bewegung, Géttingen, 1959, S. 64
ff., 69; vgl. auch, Die Stoa, Bd. 2, Erlauterungen, Géttingen, 1964, S. 38 - 41 (mdoxov = 1
drolog ouoia = UAn und mp®@T UAn = Urstoff).

19. G. W. F. Hegel, Vorlesungen (iber die Geschichte der Philosophie Il, a. a. O., S. 101.

20. Brisson, a. a. O., S. 234. Hierzu diirfte man zum Teil auch Chalcidius und die
Neuplatoniker rechnen.



490 MICHAEL DIMITRAKOPOULOS

Metaphern des Textes anflihren (Gold, Auspragungsstoff, Salben). Dariiber
kann man einer aristotelischen Perspektive entsprechend Folgendes sagen:
Die platonische Urmaterie wird zwar als ein materielles Substrat beschrie-
ben und stellt sich zugleich als eine Substanz der Akzidenzien heraus; sie ist
schlieBlich intelligibel. Aber die platonische Urmaterie als reales Substrat
betrachten, heiBt, erstens, daB man die sinnvollen Gleichnisse Platons
durchaus wortlich nimmt. Zweitens, nie stellt Platon, wie gesagt, die
Urmaterie als eine Substanz, sondern als etwas Unbewegliches dar, und
wenn die x@pa letzten Endes eine intelligibile Form einnimmt (was am
hochsten zu bezweifeln ist), ist diese Form der ontologischen Realitat des
genuinen Eidos nicht gleichrangig. Es gibt ja keine intelligibile Form, die der
platonischen xwpa entsprache. Die xwpa ist einfach dasjenige, welches die
Differenz zwischen Intelligibilem und seinen sinnlichen Nachbildungen
erklart.

3) Die platonische Materie sei das 8atepov bzw. &rnelpov (Brochard?!,
Robin?2, neuplatonisierend-idealisierende Gruppe: Stailbaum?3, Jackson3*,
Archer-Hind®® und die Tiibinger Schule)?®. Der platonische Timaios spricht
nur von demjenigen (namlich der x@pa), worin das Werden wird oder worin
das Werdende herausgepragt hineintritt. Vom 8datepov ist einfach die Rede,
wenn es sich um den Kreislauf des Verschiedenen (kUkAog Batépou) und
die kognitiven Eigenschaften der Weltseele handelt. Deshalb mdchten wir
diese Deutung als eine entschieden dialektische bezeichnen.

Die “Mischung” in Timaios (wie wir in unserer Freiburger?” Dissertation

21. V. Brochard, Etudes de philosophie ancienne et de philosophie moderne, Paris, 1954
(nouvelle édition), S. 95 ff., insbesondere S. 105, 108-109.

22. L. Robin, La théorie platonicienne des idées et des nombres d'apres Aristote Paris, 1908
(Nachdruck Hildesheim, 1963), S. 474-479, 583 ff., 595-602.

23. G. Stallbaum, “Platonis Timaeus et Critias” in: Platonis opera omnia, vol. VII, Gothae -
Londini, 1838, S. 39 ff. und vor allem S. 43 - 46; vgl. auch seine Anmerkung zur Timaiosstelle
49a, S. 205 ff., in der die xdpa als “‘cogitatio materiae” und ‘“‘materia idealis” bezeichnet wird
und damit als eine Art unbestimmter Idee von der Moglichkeit der Erscheinungsdinge im
Denken Gottes fungiert.

24. H. Jackson, ‘‘Plato’s Later Theory of Ideas (Unter diesem allgemeinen Titel in einer Reihe
von Abhandlungen)”, in: The Journal of Philology, vol. X, London - Cambridge, 1882, S. 253 -
298: vol. XI, 1882, S. 287 - 331; vol. XIII, 1885, S. 1 - 40; vol. XIlI, 1885, S. 242 - 272; vol. XIV,
1885, S. 173 - 230; vol. XV, 1886, S. 280 - 305 und vol. XXV, 1897, S. 65 - 82.

25. R. D. Archer - Hind, The Timaeus of Platon, London, 1888, S. 30 ff., 44 ff., vgl. auch
Anmerkungen, S. 171 ff. und 182 - 185.

26. K. Gaiser, Platons ungeschriebene Lehre, Stuttgart, 1962, S. 115 ff., 190 ff; H. J. Kramer,
Arete bei Platon und Aristoteles, Zum Wesen und zur Geschichte der platonischen Ontologie,
Heidelberg, 1959, S. 249 ff., 319 ff,, 380 ff., 454 ff., 487 ff. (neben vielen anderen kleineren
Abhandlungen).

27. Die “Mischung” und das Reine in der platonischen Dialektik, Diss., Freiburg i. Br., 1975,
S. 166 ff., vgl. S. 171 ff.



IDEALITAT UND REALITAT IN DER RAUMAUFFASSUNG 491

bereits aufgezeigt haben) liegt jedoch eine Stufe tiefer als die “Mischupg”
und Ideengemeinschaft des Parmenides und Sophistes; sie Ubertragt sich
auf die rein physische Ebene und ergibt nicht eine Denkbewegung, sondern
die sichtbare Welt selbst. Das Ergegnis dieser “Mischnun” ist namlich
weder die dialektische Bewegung der Ideen noch das dialektisch-unendliche
Wechselspiel der Mischungen von Peras und Apeiron des Logos im
Philebos. Der Charakter der ‘“Mischung’” hat sich speziell firr die Kosmologie
dndern mussen.

Das Nichtsein und Apeiron, das in der Form des Andersseins (8dtepov)
eine dialektische Gattung im Sophistes aufstellt und das Ins-Werk-Setzen
der Wahrheit und Episteme erst méglich machte, muBte im Timaios einen
konkretsinnlichen und nicht mehr einen durchaus dialektischen Sinn
erhalten. Das Nichtsein funktioniert nicht als eine logische Andersheit,
sondern als die konkrete Ananke der Welt, als die Weltunordnung und das
Weltapeiron vielleicht, das nicht bloB den dialektischen Widerstand in der
beschrankten Menschenversténdigung®® durch den Logos bedeutet, son-
dern das dunkle, hartstoffliche, beharrliche und faktische Widerstandsver-
madgen der xwpa darstellen muB.

Die xwpa (wie auch die Ananke) ist im Timaios kein bloB dialektisches,
d.i. logisch zu bewaltigendes Seinsmoment und Organ des unendlich
bestimmenden Logos, sondern reale kosmologische Macht fiir den demiur-
gisch weltordnenden Nus des Weltbaumeisters und darf als solcher seiner
naturwissenschaftlichen Eigentiimlichkeit nicht beraubt werden. Sie leistet
einen realen Widerstand gegen die allméchtige Einsicht Gottes und stellt

28. H. G. Gadamer, “Gibt es die Materie? Eine Studie zur Begriffsbildung in Philosophie und
Wissenschaft (1973)”, in: Gadamer, Gesammelte Werke, Bd. 6, Griechische Philosophie I,
Tibingen, 1985, S. 214 - 215. Nach Gadamer, Hyle ist nur Hyle, ein Rest von Unbestimmtheit
und Beliebigkeit... Denn dem Sein des jeweils Seienden begegnet etwas, das dem
bestimmenden Wort, dem Wissen... entzogen ist... Hyle ist immer Hyle des Logos, das
unbestimmt Allgemeine, das noch nicht die Sache selbst ist, das im Logos als Hyle ist (vgl. auch
daselbst: “‘Ildee und Wirklichkeit in Platos Timaios (1974)” S. 265 ff.). — Da aufgrund der obigen
Ausfiihrungen die Akzentuierung des Logos - Moments bei Gadamer offenkundig wird, hatte
man seine Interpretation konsequenterweise in die Nummer 3. unserer schematischen
Klassifikation einstufen sollen; trotzdem spricht Gadamer gelegentlich auch von Raum und
Extensionalitat (Nr. 4. unserer Klassifikation) und griindet ganz richtig das Dritte (tpitov €l&0g)
im Timaios ausdriicklich auf die ontologische Grundunterscheidung der beiden ersten Arten
von Sein. Die Chéra, den sogenanntgen Raum, halt er auch mit Recht fiir eine notwendige
Implikation eines auf den Abbildgedanken griindenden Weltverstandnisses (Ubrigens ist seine
Deutung des Bild-Abbild- Verhaltnisses, unserer Ansicht nach, durchaus treffend und der
Sache angemessen). — Aber Gadamers Eigenttimlich - Originelles besteht in der Grundthese,
daB das durch eine Art unechten Denkens (v68, Aoyiou®) beriihrte Etwas (ndmlich die
X®pa) — ohne daB das eine sinnliche Beriihrung sei — “das reine DaB von allem beliebigen
Etwas ist, was wir als Raum verstehen, so wie wir in der ersten Berlihrung nur an etwas stoBen,
ohne es als etwas zu identifizieren” (*“ldee und Wirklichkeit in Platos Timaios”, a. a. 0., S.255)



492 MICHAEL DIMITRAKOPOULOS

kein Unbestimmtheitsmoment des dialektisch siegreichen Logos dar,
sondern eine tatséchliche Mit-Ursache (cuv-aitiov), einen wahrhaft entge-
genwirkenden Mitgrund des Weltseins. Ohne sie hatte der Kosmos nicht die
gegenwartige Gestalt genommen.

4) Die platonische Materie (xpa) sei identisch mit dem leeren Raum
(Zeller®®, Baumker®, Boeckh®', Hartmann®2, Taylor®®, Cornford®, Ross®).
Im platonischen Text ist die Rede von Mutter, Amme und Aufhehmerin des
Werdens; von dem, worin das Werdende hineintritt; von einem allempfén-
glichen, gestaltlosen, aber allgestaltigen Wesen, das mit keinem der
Elemente zusammenféllt; von einem durch die Elemente bewegten,
geschuttelten und sie umgekehrt erschitternden Etwas; schlieBlich von der
Amme des Werdens, die zu Wasser und Feuer wird und die Gestaltung der
Erde und Luft in sich aufnimmt, ohne jedoch mit irgend einer der
eintretenden Elementen-Gestaltungen sich identisch zu machen.

Abgesehen vom unbegriindeten (polemisch motivierten) Vorwurf Aristote-
les, Platon identifiziere Urmaterie und leeren Raum, vollzieht, historisch
gesehen, kein antiker Denker eine solche Gleichsetzung. Nur die Atomisten
haben sich einen getrennten Raum vorgestellt, d.i. das Leere (kevov). Aber
man kennt die Feindschaft Platons der atomistischen Leere und insbeson-
dere Demokrit gegentber. Die Betrachtung der platonischen x@pa als purer
Ausdehnung oder bloBen Raumes und gleichzeitig als Substrats der
sinnlichen Dinge leitet sich von der Perspektive der neuzeitlichen Philoso-
phie (den Kartesianischen Meditationen) her, derzufolge lediglich der Raum
(die res extensa) dem cogito, welches Quelle und Meister aller Vorstellun-
gen sein will, Widerstand leisten kann.

Gesetzt aber, die platonische xwpa sei die pure Ausdehnung oder der
leere Raum, was ergibt sich danach aus dieser Annahme? Sind dann die in
die xwpa hineintretenden sinnlichen Dinge als Nachahmungsbilder der
Ideen gleichen Charakters wie die intelligibilen Formen? Und wie erklart sich
denn die Sinnlichkeit dieser Dinge? Also missen doch die sinnlichen Dinge
von den intelligibilen Ideen verschieden sein. In der Tat sind die sinnlichen
Dinge, was sie sind, weil sie sich gerade in einem réaumlichen Medium

29. E. Zeller, Platonische Studien, Tubingen, 1839, S. 211 - 212, 224 ff., 258, 268 - 269.
Desselben: Die Philosophie der Griechen in ihrer geschichtlichen Entwicklung, Zweiter Teil,
Erste Abteilung, Leipzig, 1922° S. 719 ff. und besonders 733 - 744.

30. Cl. Baumker, a. a. O., S. 110 --209 (Die Materie als blosse Ausdehnung und leerer
Raum).

31. Aug. Boeckh “Uber die Bildung der Weltseele im Timaeos des Platon (1807)", in:
Gesammelte kleine Schriften, Bd. 3, Leipzig, 1866, S. 109 ff., 127 - 130.

32. N. Hartmann, Platos Logik des Seins, Marburg, 1909 (Nachdruck : Berlin, 1965), S. 423 ff.

33. A. E. Taylor, A Commentary on Plato’s Timaeus, Oxford, 1928, S. 311 ff.

34. F. M. Cornford, Plato’s Cosmology, London, 1937, S. 191 - 210.

35. W. D. Ross, Plato's Theory of ideas, Oxford, 1953 (1951), S. 120 - 130, 231 - 234.



IDEALITAT UND REALITAT IN DER RAUMAUFFASSUNG 493

befinden. Der leere Raum aber, der dem absoluten Nichtsein entspricht
(Aristoteles selbst bezeichnet das Leere als témog, in dem es nichts gibt)®®,
kann fiir die Sinnlichkeit der Dinge nicht stehen, er spielt also nicht die Rolle
des sinnlichmachenden Prinzips. Daraus eben folgt, daB die x®pa etwas
anderes als die reine Ausdehnung sein soll. Sie soll namlich die konstitutive
Bedingung und die ontisch-physikalische Grundlage der Erscheinung von
sinnlichen Dingen ausmachen, ohne selbst ein sinnliches Ding zu sein! Die
Tatsache sogar, daB die UAn (Hyle) als Bezeichnung der xwpa (selbst wenn
ein solcher Gebrauch fiir Platon anachronistisch ist) von den anderen
Kommentatoren permanent verwendet worden war, beweist auf eine
signifikante Weise, daB diese Kommentatoren richtig das stofflich-konstituti-
ve Moment des raumlichen Mediums fir wesentlich hielten.

Dessen ungeachtet kénnen auch folgende Einwénde gegen die Verwand-
lung der platonischen x@pa in reine Anschauung und puren Raum erhoben
werden. Platon versichert, daB wir uns sozusagen Traumereien Uberlas-
send, behaupten kénnen, alles Seiende musse sich notwendigerweise an
einer Stelle (témog) befinden und einen Raum (xwpa) einnehmen. Wir
konnen aber nicht das Gleiche vom Raume sagen, der ja ein konstitutives
Element der Erkenntnis im Wachzustand und nicht gleichsam im unbewuBt-
irrealen, idealen also Traumzustand ist. AuBerdem, wie 4Bt sich die
Schwere durch die Annahme eines leeren Raumes erklaren? Es ist doch
wohl bekannt, daB Platon die Existenz des atomistisch klingenden Leeren
(Vakuums) ablehnt. Wie versteht man schlieBlich die Tatsache, daB der
bloBe Raum nicht von den hinein - und heraustretenden Grundstoffen, die
freilich keine intelligiblen Formen sind, bewegt und geschdittelt wird (wie er
auch sie, umgekehrt, in Bewegung setzt und erschttert), sondern auch er
selbst zu Wasser und Feuer wird und die Gestaltungen der Erde und Luft in
sich aufnimmt? Wie kann, anders formuliert, ein unkérperliches Ding eine
kérperliche Substanz erzeugen oder aus sich entstehen lassen? Die x®wpa
ist sowohl das, woraus die Erscheinungen konstituiert worden sind, als auch
das, worin die Erscheinungen bloB erscheinen! Das, was wiederum die
Korper in sich aufnimmt, kann, streng genommen, nicht kérperlich sein.
Ware aber die xdpa korperlich, dann miiBte sie ein Gewicht haben. So
paradox und so kompliziert sieht wahrlich die Verschmelzung von realen
und idealen Seinsmomenten, d.h. die Mischung von /dealitdt und Realitét
bei der platonischen x@pa aus, deren Stofflichkeitscharakter, wie E.
Sachs®” argumentierte, vielleicht nicht langer ausgeschlossen werden darf.

36. Aristot. Physik, A 6, 213 b 31 (Sokel 3} TO Kevov Torog elval &v @ undév &oti).

437. Eva Sachs, Die fiinf platonischen Korper, Berlin, 1917, S. 223 ff.. Nach Gadamer (Gibt es
die Materie? Eine Studie etc., a. a. O., S. 204), die Frage ist ohne Sinn, ob es sich um reine
Extensionalitat oder um wirkliche Materie handelt.



494 MICHAEL DIMITRAKOPOULOS

Aber gerade diese Sachlage fiihrt uns zuletzt zur flinften Hauptthese, der
des Neukantianismus und P. Natorps®® (und ferner zu Kant).

5) Die platonische x@pa sei eine a priori Form des Sinnlich-Wahrnehmba-
ren. Ansétze zu einer solchen Auffassung gibt es, unserer Ansicht nach,
genug im platonischen Timaios. Platon will beim zweiten Welterz&hlungsan-
fang die Natur der Grundstoffe gerade vor der Entstehung des Himmels
betrachten. So flihrt er den Begriff der x@pa ein, der ein schweres und
dunkles Eidos ist; n&mlich ein unsichtbares, allempfangliches, allgestaltiges
und doch jeder Gestaltung bar Seiendes, keinem der eintretenden Elemente
ahnliches, ein auf eine hochst unzugéngliche Weise am Denkbaren
teilnehmendes und durch ein gewisses Afterdenken erfaBbares, ein
schlieBlich traumhaftes Wesen. Das alles stellt das mutterhafte, eidosmaBi-
ge aber, d.i. formale Substrat, das Worin-das-Werden-wird oder das, worin
das Werdende erscheinend und entschwindend hineintritt, zusammen. Aber
das, die xpa, genau so wie das Werden und das On, existiert schon bevor
der Himmel entstanden ist. Ihre Aprioritét ist also vorgegeben und selbst
durch den platonischen Text — zwar aufgrund der eikéteg Adyor —
gesichert. Sie ist, anders gesagt, eine Form, die wie eine Vorform, eine
apriorische Unform funktioniert und als Vorbedingung alles werdend
Seienden funktionieren muB. Denn die x@pa impliziert auch das Element
der Ananke als notwendige Voraussetzung alles Erscheinens.

Hat all dies aber mit der subjektiv-apriorischen Raumanschauung der
Kantischen Transzendentalphilosophie zu tun? Die Beantwortung dieser
Frage ist von der Beantwortung der anderen Frage: ob die griechische
Philosophie das cogito, d.i. das denkende Subjekt®, prinzipiell thematisiert,
abhéangig. Griechisches Denken ist Denken der Usia und Denken des Logos
der Usia, d.h. des vorgangig Seienden - Wissbaren (6v- émotntov). Das
griechische Denken ist keine neuzeitliche Subjekt - Objekt - Problematik und
keine subjektivistische cogito-Thematik; Subjektiv-Denken heiBt fiir die
Griechen Denken im Usia-Eidos, partizipial-teilhabendes an der Substanz

38. P. Natorp, Platons Ideenlehre, a. a. O., S. 355 - 376. Dabei ist die Rede vom
geometrischen Raum (= x®pa) als dem erméglichenden Grundelement des Erscheinens von
Dingen, es handelt sich also, Natorp zufolge, um eine apriorische Grundlegung der
Erfahrungswissenschaft nach mathematischen Prinzipien, und diese Grundlegung ist durch
und durch logisch, weil sie auf den gesetzmassigen Bedingungen des Urteilens, d. i. der
Beziehung der Pradikate des Denkens auf das X der Erfahrung fuBt.

39. Vgl. die sehr beachtenswerte (unter Beriicksichtigung der wichtigsten Literatur) Studie
von K. Gloy, ““Platons Theorie der éruotiun éautig im Charmides als Vorlaufer der modernen
SelbstbewuBtseinstheorien”, in: Kant - Studien 77, Heft 2 (1986), S. 137 ff. Gloy kommt hier zu
der SchluBfolgerung, “‘daB sich alle Fragen und Probleme, die aus neuzeitiichen BewuBtseins-
theorien und SelbstbewuBtseinstheorien bekannt sind, auf seine (d. i. Platons) Konzeption
zuriickfihren lassen und in ihr ihren Ursprung haben (S. 164).



IDEALITAT UND REALITAT IN DER RAUMAUFFASSUNG 495

Denken, Denken in der und durch die Usia; Denken im Sein oder besser, im
“Ist” (Eoti) des Logos jeglich Seienden.

Wie kann denn — angesichts dieser vorkritisch-vorkopernikanischen
griechischen Ontologie — eine duBere Anschauung — wie das die Kantisch
- Neukantische sinnliche Form a priori ist — dem Gemte beiwohnen, die
vor den Objekten selbst vorhergeht, und in welcher der Begriff der letzteren
a priori bestimmt werden kann? Offenbar nicht anders, entgegnet Kant, als
sofern sie bloB im Subjekte, als formale Beschaffenheit desselben, ihren
Sitz hat; also nur als Form des &uBeren Sinnes Uberhaupt. Ist aber die
platonische xdpa nur formales (ideelles) und kein materielles (real-
empirisches) Prinzip des Seienden? D.h. bloB subjektiv oder nur objektiv
und nicht vielmehr beides, und zwar aufgrund der eigentiimlichen (und sehr
aktuellen) ontologischen Verwachsenheit des griechisch - philosophischen
Subjekt - und Substanz-Denkens? Das heiBt: sowoh! transzendental - ideell
und apriorisch, als auch empirisch- real und in aller AuBenwelt - Erfahrung
vorkommend?

R Raum und Zeit als Problem der Kantischen Philosophie, ihre

Erorterung und ihr Losungsversuch, erwachsen nicht zuletzt
aus dem Widerstreit der zwei herrschenden philosophischen Richtungen
seiner Zeit, des Rationalismus (Leibniz) auf der einen Seite und des
Empirismus auf der anderen (Newton, Locke, Hume). Ohne uns hier auf
eine ausflhrliche entwicklungsgeschichtliche Darstellung der Raumlehre
Kants einzulassen, méchten wir doch nur hervorheben, daB Kant in seiner
Jugend groBes Interesse an den Naturwissenschaften hatte, und das
Problem des Raumes ihn seit seiner ersten Schrift*® im Jahre 1747
fortwahrend beschéftigte.

Die Raumauffassung Kants in seiner Jugendzeit bewegt sich - bald
vermittelnd, bald Standpunkt wechselnd - zwischen dem relationalen
Gesichtspunkt Leibniz’, demzufolge der Raum ein System von Relationen
ist, dem keine metaphysische oder ontologische Existenz zukommt*!, und
dem absoluten Gesichtspunkt Newtons, nach dem der Raum ein unabhan-

40. “Gedanken von der wahren Schétzung der lebendigen Krafte”.

41. Leibniz, den man als einen der ersten modernen Relativisten bezeichnet hat (M.
Jammer, a. a. O. S. 1), spricht von “rapports d’ordre” oder “ordres de coexistence”, d. h. von
Ordnung koexistierender Elemente bzw. Ordnung ihres Beisammenseins (spatium est ordo
coexistendi, “Initia rerum metaphysica”). So ist der Raum nichts anderes als “eine
unselbststéndige Relation fiir absolut selbststandige Relate”, wie sich Gent sehr treffend
ausdriickt (W. Gent, ““Leibnizens Philosophie der Zeit und des Raumes”, in: Kant - Studien, Bd.
31 (1926), S. 65). Vgl. hieriiber G. W. Leibniz, Die philosophischen Schriften, hrsg. von G. J.
Gerhardt, Bd. 4, S. 491.



496 MICHAEL DIMITRAKOPOULOS

gig mit absoluter Realitat Existierendes ist. Der Newtonsche absolute Raum
existiert ja unabhéngig von dem Dasein aller Materie und besitzt somit eine
eigene Realitat.

Ein Zeugnis sozusagen fiir diese Zweigleisigkeit des Denkens Kants
bezlglich des Raumproblems legt die kleine aber sehr wichtige Schrift der
vorkritischen Zeit Kants (1768-1769): ‘“Von dem ersten Grunde des
Unterschiedes der Gegenden im Raume”, ab. Dort griindet Kant seinen
Beweis des absoluten Raumes auf die Unterscheidung zwischen rechts und
links. Die Beobachtung zeigt, so schreibt Kant, daB die Figur der rechten
Hand der der linken &hnlich und gleich ist, obgleich sie nicht in eben
denselben Grenzen eingeschlossen werden kann (‘“‘incongruentes Gegen-
stiick”); d.h. wenn man bloB auf die GréBe der Ausdehnung, das Verhéltnis
und die Lage der inwendigen Teile der Hande untereinander sieht, so wiirde
jede Hand auf jede Seite des menschlichen Kérpers passen, welches
unmdglich ist. Denn wir kénnen die eine Hand nicht an die Stelle der
anderen setzen, und die Abbildung ja der rechten Hand im Spiegel ist
jederzeit eine linke. Dieser Unterschied beruht also auf einem inneren
Grunde und dieser Grund der Verschiedenheit kann nicht auf die unterschie-
dene Art der Anordnung und Verbindung der Teile beider Menschenhande
untereinander zurlickgefiihrt werden, sondern die Unterschiede beziehen
sich auf die Annahme eines absoluten und urspriinglichen Raumes.

Der Beweis fir die Wirklichkeit des absoluten Raumes ruht also auf der
Ansicht, daB allein unmittelbare Anschauung zwischen rechts und links
unterscheiden 1a8t, aber dieser Unterschied 1&Bt sich nicht begrifflich fassen.
Der Gedanke auBerdem, daB Anschauung unserer geometrischen Erkennt-
nis zugrunde liegt, fihrt Kant zu einer neuen Haltung gegeniiber der
Raumfrage. Das Raumproblem ist nicht mehr ein solches der Physik,
sondern wird ein integrierender Teil seiner Transzendentalphilosophie.
Raum ist nunmehr eine Bedingung der Erfahrungsméglichkeit. In der
Inauguraldissertation (1770) behandelt ihn Kant (und zwar als absoluten
Raum) als eine rein begriffliche Fiktion oder gedankliches Schema kon-
struierter Beziehungen des Koexistierens sinnlicher data. Der Begriff des
Raumes, ohne selbst aus der Sinneswahrnehmung zu entspringen, ist eine
reine Form der Anschauung, weder objektiv noch real, vielmehr subjektiv
und ideal. Damit spielt der Raum eine instrumentale Rolle im Erkenntnispro-
zeB als idealer Organisator der Wahrnehmungsinhalte.

Wenden wir uns nun dem Grundwerk der kritischen Zeit Kants, d.i. der
“Kritik der reinen Vernunft’ zu, dort weist Kant nach*?, daB die Wurzeln
eines unmittelbaren Wahrnehmungsgegenstandes einerseits in den Dingen
der AuBenwelt und andererseits in der Gesetzlichkeit unserer Sinneswahr-

42. Kritik der reinen Vernunft (R. Schmidt), A19/B33 ff.



IDEALITAT UND REALITAT IN DER RAUMAUFFASSUNG 497

nehmung liegen. Der erste Faktor, der sich auf den Gegenstand (das
sogenannte “Ding an sich”) zurlickbezieht, heiBt “Empfindung” (und der
korrespondiert die “Materie” einer Erscheinung) und der zweite die “Form”
der Erscheinung. Diesem zweiten Faktor, der im Gemiite a priori bereit liegt
und mithin aller unserer Erfahrung vorausgeht, verdanken wir die Ordnung
in der formlosen Mannigfaltigkeit der Empfindungen. Als bloBe Form der
Wahrnehmung ist diese Komponente allgemein, indem sie von den
Einzelempfindungen und - gegebenheiten nicht abhéangig ist; Kant nennt
diese reine Form der Sinnlichkeit “‘reine Anschauung”. Davon gibt es zwei,
namlich Raum und Zeit.

Nach diesen einleitenden Bemerkungen wirft Kant*® zunachst einmal die
Frage auf: “Was sind nun Raum und Zeit? Sind es wirkliche Wesen? Sind
es zwar nur Bestimmungen, oder auch Verhéltnisse der Dinge, aber doch
solche, welche ihnen auch an sich zukommen wiirden, wenn sie auch nicht
angeschaut wirden, oder sind sie solche, die nur an der Form der
Anschauung allein haften, und mithin an der subjektiven Beschaffenheit
unseres Gemlits, ohne welche diese Pradikate gar keinem Dinge beigelegt
werden kénnen?”.

Die Antwort Kants darliber ist bekannt. Der Raum stellt gar keine
Eigenschaft irgend einiger Dinge an sich, oder sie in ihrem Verhéltnis
zueinander vor, d.i. keine Bestimmung derselben, die an Gegenstédnden
selbst haftete. Der transzendentale Begriff der Erscheinungen im Raume,
setzt Kant fort, ist eine kritische Erinnerung, daB Gberhaupt nichts, was im
Raume angeschaut wird, eine Sache an sich, noch daB der Raum eine Form
der Dinge sei, die ihnen etwa an sich selbst eigen ware, sondern daB uns die
Gegenstdnde an sich gar nicht bekannt sind, und, was wir auBere
Gegenstande nennen, nichts anderes als bloBe Vorstellungen unserer
Sinnlichkeit sind, deren Form der Raum ist. Das wahre Korrelatum dieser
Sinnlichkeit, die Raumform heiBt, kann also dadurch nicht erkannt werden
und danach wird auch in der Erfahrung niemals gefragt.

Das bedeutet faktisch, daB wir vom Raum nur vom Standpunkt eines
Menschen aus reden kénnen. Wenn wir z.B. von der subjektiven Bedingung,
unter welcher wir allein &uBere Anschauung bekommen kénnen (durch
Gegenstande freilich affiziert), abgehen, dann bedeutet die Vorstellung des
Raumes gar nichts. Dieses Pradikat namlich wird den Dingen nur insofern
beigelegt, als sie uns erscheinen, d.i. Gegenstande der Sinnlichkeit sind
(Sinnlichkeit, wohlgemerkt, ist die Fahigkeit (Rezeprivitat), Vorstellungen
durch die Art, wie wir von Gegensténden affiziert werden, zu bekommen.
Durch sie also werden uns Gegensténde gegeben, und sie allein liefert uns
Anschauungen).

43. Kr. d. r. V., B 37 - 45 und A 23 - 30.



498 MICHAEL DIMITRAKOPOULOS

Nun tragt Kant die Erérterung des Raumbegriffs durch vier Argumente
vor.

1) “Der Raum ist kein empirischer Begriff, der von &uBeren Erfahrungen
abgezogen worden”. Warum? Weil die Vorstellung des Raumes schon zum
Grunde liegen muB, wenn ich gewisse Empfindungen auf etwas auBer mir,
d.i. auf etwas in einem anderen Orte des Raumes als ich mich befinde,
beziehen will, oder damit ich sie als auBer - und nebeneinander, d.i. als in
verschiedenen Orten liegend, vorstellen kénnte. Demnach wird die Vorstel-
lung des Raumes nicht aus den Verhéltnissen &uBerer Erscheinung durch
Erfahrung erborgt, sondern diese auBere Erfahrung ist selbst nur durch
gedachte Vorstellung allererst moglich.

2) “Der Raum ist eine notwendige Vorstellung a priori, die allen &uBeren
Anschauungen zum Grunde liegt”. Denn wir kénnen uns nicht vorstellen,
daB kein Raum sei, (den Raum namlich kénnen wir gar nicht streichen),
wohl aber, daB keine Gegenstande darin angetroffen werden. Also ist der
Raum die Bedingung der Méglichkeit der &uBeren Erscheinung und darf, als
eine Vorstellung a priori, nicht als eine von Erscheinungen abhangende
Bestimmung angesehen werden.

3) “Der Raum ist kein diskursiver oder, wie man sagt, allgemeiner Begriff
von Verhéltnissen der Dinge uUberhaupt, sondern eine reine Anschauung”.
Kant sagt, man kann sich nur einen einigen Raum vorstellen, und wenn wir
von vielen Raumen sprechen, meinen wir nur Teile ein und desselben
alleinigen Raumes. Raum ist ndmlich ein Ganzes, das eine unendliche
Menge von Teilrdumen enthalt. Diese Teile aber kdnnen nicht vor dem
einigen allbefassenden Raume gleichsam als seine Bestandteile vorherge-
hen, sondern nur in ihm gedacht werden.

4) “Der Raum wird als eine unendlich gegebene GroBe vorgestellt”. Seine
urspriingliche Vorstellung ist eine Anschauung a priori und nicht Begriff. Der
Beweis Kants dafir lautet folgendermaBen: Man muB zwar einen jeden
Begriff als eine Vorstellung denken, die in einer unendlichen Menge von
verschiedenen méglichen Vorstellungen (als ihr gemeinschaftliches Merk-
mal) enthalten ist, mithin diese Vorstellungen unter sich enthalt; das heifBt,
der Begrifft muB von einer unbegrenzten Zahl von Einzelgegensténden
(und-vorstellungen) erfiilit werden, die unter ihn subsumiert werden sollen.
Ein Begriff aber kann nicht so gedacht werden, als ob er eine unendliche
Menge von Einzelvorstellungen in sich enthielte. Nur der Raum wird so
gedacht, weil alle seine Teile ins Unendliche zugleich sind.

Zusammenfassend kann man sagen: Der Raum ist nichts anderes als nur
die Form aller Erscheinungen &uBerer Sinne, d.i. die subjektive Bedingung
der Sinnlichkeit, unter der allein uns &duBere Anschauung méglich ist. Daraus
ergibt sich, daB er eine a priori gegebene Vorstellung ist, aber kein Bild, das
auBeren Gegefistanden korrespondiert. Denn es gibt tatsachlich keinen



IDEALITAT UND REALITAT IN DER RAUMAUFFASSUNG 499

Gegenstand in der AuBenwelt, den man Raum nennen kénnte. Deshalb ist
der Raum kein Gegenstand der Wahrnehmung, sondern eine Weise,
Gegenstande wahrzunehmen. Als solche notwendige Vorstellung a priori,
die allen duBeren Erscheinungen zum Grunde liegt und &uBere Erfahrung
allererst moglich macht, muB der Raum naturlich nicht empirische, sondern
apriorisch-reine Anschauung genannt werden. Denn im entgegengesetzten
Fall ware die Raumanschauung selbst ein Gegenstand der Wahrnehmung
oder ein aus den Verhéltnissen &uBerer Erscheinungen durch Erfahrung
erborgtes Wesen und nicht vielmehr der die Wahrnehmbarkeit duBerer
Gegenstande erméglichender Reinfaktor. Rein und a priori ist also der
Raum, weil er nicht eine reine Anschauung von uns verschiedener
Gegenstande sein kann, denn diese kénnten wir nicht a-priori, d.h.
unabhangig von aller Affektion unserer Sinne durch sie, anschauen, wie es
doch beim Raum der Fall ist. Es ware sicherlich ein Stlick transzendentaler
Erinnerung, wenn wir gleich mit Kant behaupten wirden, daB die reine
Anschauung vom Raum nur deshalb a priori méglich ist, weil der Raum kein
Gegenstand unserer Sinne bzw. Beschaffenheit oder Relation solcher
Gegenstande ist, sondern nichts anderes als bloB die subjektive Form,
etwas anzuschauen, aber dieses Etwas nicht als einen von uns verschiede-
nen Gegenstand, sondern als Erscheinung fur uns (als etwas in apriori-
schem Bezug auf uns - transzendental) anzuschauen.

Dasjenige indessen, das die wahre wirkungsgeschichtliche Doppelb6dig-
keit des Kantischen Raumdenkens (und der Kantischen Philosophie
Uberhaupt) an den Tag legt, ist zweifellos die Lehre Kants von der
transzendentalen Idealitat und zugleich empirischen Realitat des Raumes.
Unsere Erorterungen, schreibt Kant, lehren” die Realitédt (d.i. die objektive
Giltigkeit) des Raumes in Ansehung alles dessen, was &uBerlich als
Gegenstand uns vorkommen kann, aber zugleich die Idealitat des Raumes
in Ansehung der Dinge, wenn sie durch die Vernunft an sich selbst erwogen
werden, d.i. ohne Ruicksicht auf die Beschaffenheit unserer Sinnlichkeit zu
nehmen. Wir behaupten also die empirische Realitdt des Raumes (in
Ansehung aller moglichen auBeren Erfahrung), aber zugleich (oder: ob wir
zwar) die transzendentale Idealitdt desselben, d.i. daB er nichts sei, sobald
wir die Bedingung der Moglichkeit aller Erfahrung weglassen und ihn als
etwas, was den Dingen an sich selbst zum Grunde liegt, annehmen”. Diese
Worte Kants leuchten jedermann von selbst ein. Kant spricht sowohl von
Realitédt des Raumes als auch von Idealitat. Ist das nicht auch der Fall bei
der platonischen x&pa? Es wére schwer dem Real - und zugleich Idealsein

(Xd)pa war ja ein dunkles und formloses Eidos!) der platonischen Materie
nicht zuzustimmen.

Die_ Schwigrigkeit eines solchen Verstandnisses liegt unserer Ansicht
nach in der Differenz des philosophischen Horizonts der Neuzeit gegenuber



500 MICHAEL DIMITRAKOPOULOS

dem der griechischen Philosophie. In der Neuzeit tritt unseres Erachtens an
die Stelle der unverriickbaren intelligibilen Formen, der Ideen, die rastlose
Philosophie des Ich, damit aber verwandelt sich die Kosmos - Phiosophie in
eine gespaltene Ich-Welt-Philosophie. Zugleich vollzieht Kant die beriihmte
Kopernikanische Wende, gemé&B welcher sich die Erkenntnis nicht nach den
Gegenstanden, sondern die Gegenstande sich nach unserer Erkenntnis und
d.h. nach unserem Erkenntnisvermégen zu richten haben. Fir die vorkoper-
nikanische Philosophie Platons jedoch sind die Gegenstande am Reich der
stets mit sich selbst gleichbleibenden Ideen orientiert. Dieses Ideenreich
reguliert auch die erkenntnistheoretische Leistung des philosophischen
Logos und an ihm muB der Reinheitsgrad und Wahrheitsgehalt jeglichen
Erkenntnisprozesses gemessen werden.

Wenn also bei der platonischen Ontologie das denkende Subjekt, der
Logos der Dialektik als par excellence Wissenskunst des Seins, in der Usia,
im usiologisch funktionierenden Eidos verharrt und in sie (oder in es) sich
hineindenkend, im eigentlichen Sinne des Wortes, artikuliert, erkennt die
kritische transzendentale Philosophie Kants eine Spaltung in Subjekt und
Objekt, Ich und Welt, dergemaB das Seinserkennen selbst kein Erkennen
des Seinserkennens, sondern Erkenntniserkennen, Erkenntnistheorie, Er-
kenntniskritik und Erkenntnislogik*4, kurz, apriorisches Selbsterkennen
(Kopernikanische Wende) ist. “So Ubertrieben, so widersinnig es also auch
lautet, zu sagen: der Verstand ist selbst der Quell der Gesetze der Natur,
und mithin der formalen Einheit der Natur, so richtig, und dem Gegenstande,
namlich der Erfahrung angemessen ist gleichwohl eine solche Behauptung”,
schreibt eben Kant im schwerwiegenden Deduktionskapitel der ersten Kritik.
Von den Dingen namlich erkennen wir nur das a priori, was wir selbst in sie
legen — und das ist gerade die veranderte Methode der Denkungsart nach
der zweiten Vorrede zur zweiten Auflage der Kr. d. r. V.

Es darf uns also nicht wundernehmen, daB der platonische ‘‘Sophistes” in
der Gemeinschaft, dem Strukturgefiige der obersten Seinsgattungen und -
Ideen den Grund fiir die Méglichmachung und das In-Bewegung-Setzen des
gemeinschaftbildenden Subjekt - Logos der Dialektik sieht. Denn platonisch-
ontologisch heiBt primordial Seinsartigkeit der Ideen und erst hinterher
danach strebende Seinsmethektik des Logos an ihnen; transzendental -
kritisch und kantisch kennzeichnet aber primar die Logizitat allen Seineser-
kennens. Bei Platon bestatigt sich das Subjekt nicht auBerhalb der
seinsverleihenden Usia (also hier dominiert keine Trennung), wéhrend es in
der Philosophie Kants die logische oberste Ich- Substanz bildet, welche
zuletzt deutlich genug dazu tendiert, die Weltsubstanz zu absorbieren, um

44. R. Kroner, Von Kant bis Hegel, Erster Band, Tubingen, 1921, S. 57.



IDEALITAT UND REALITAT IN DER RAUMAUFFASSUNG 501

sich als eine einzigartig interiorisierte All-Substanz zu erfassen und
endgliltig zu installieren (Hegel).

Wir muBten ein wenig mehr bei der Hervorhebung dieser philosophischen
Horrizontunterschiede verweilen, um zeigen zu kénnen, daB Idealitdt und
Realitit des Raumbegriffes ein — trotz dieser Unterschiede — gemeinsa-
mes Element beider Philosophien, der platonischen und der kantischen,
darstellt. Und das macht allerdings die sehr interessante Wirkungsgeschich-
te des Begriffs des Raumes aus.

Spuren dieser merkwirdigen Gemeinsamkeit bilden auBerdem folgende
Annaherungsmerkmale: Platon redet im Timaios von einem navdexég und
einer Urmodoxm, die vom &é€xeoBat und dekTIKOV natirlich nicht zu trennen
sind. AekTikOTNG aber auf griechisch heiBt “Rezeptivitat”, welche bei Kant
die Fahigkeit ist, Vorstellungen zu bekommen, d.i. Sinnlichkeit. Vermittelst
der Sinnlichkeit wiederum werden uns Gegenstédnde gegeben. Gegeben
oder richtiger vorgegeben ist auch bei Platon die x@pa, und zwar vor des
Himmels Entstehung. Den Raum stelit Kant ebenfalls als eine unendlich
gegebene GroBe vor. Weder bei Platon noch bei Kant wird also der Raum
erschaffen, er praexistiert durch und durch; bei Platon teils ideell wie ein
dunkles Eidos oder ein im Traumzustand zu Erfassendes*® und teils reell
wie ein unbewegt gleichbleibendes Substrat, aus dem und in das das
Werdende wird und hineintritt; bei Kant sowohl als a priori subjektive
Anschauungsform und Bedingung der Sinnlichkeit (ideell also) als auch wie
etwas empirisch Reales in Ansehung aller AuBenwelt- Wahrnehmung oder
aller moglichen &uBeren Erfahrung. Der einzige Unterschied liegt lediglich
darin, daB Ideales und Reales im platonischen Welthorizont ungetrennt im
undifferenzierten Substanzdenken verbunden sind, wohingegen sie bei
Kants “Kopernikanischem” Ich-denke-Horizont zwar getrennt und differen-
ziert, gleichwohl aber als zugleich-giiltige Komponenten funktionieren
mussen. Folgende Stelle der Kr. d. r. V. scheint uns signifikativ zu sein: “Es
gibt aber auch auBer dem Raum (den er vorhin auffallenderweise als

45. Das bedeutet, daB die durch eine Art unechten Denkens erfassbare platonische Chéra
keine vollgiiltige Denkbestimmung darstellt, d. h. kein der reinen Verstandesform (Kategorie)
der Spontaneitét des Denkens, sondern vielmehr dem Kérperlich-Materiell-Sinnlich-Anschau-
lichen (und Passiven) nahe kommendes Element konstituiert. Andererseits ist Raum bei Kant
ebenfalls eine reine Anschauung, die dem sinnlich-anschaulichen unodoxn - Charakter der
platonischen Chéra funktions - und wesensmassig entspricht; und so wie sich die reine
Raumanschauung Kants auf den Erscheinungscharakter der Weltdinge bezieht und sie erst
mdglich macht, genauso erméglicht die platonische Raummaterie das reale Worin und Woraus
des Werdenden und damit das Zustandekommen des nach dem Muster der Ideen abgebildeten
Kosmos im Timaios (die Kategorien ja lassen sich auch ohne “Schemata’ nicht verwirklichen
bzw. versinnlichen). Uber die zwei Grundstamme des menschlichen Erkenntnisvermdgens in
der Philosophie Kants (d. i. Sinnlichkeit und Verstand) vgl. neuerdings K. Gloy, “Die Kantische
Differenz von Begriff und Anschauung und ihre Begriindung, Kant - Studien 75 (1984), S. 1 ff.



502 MICHAEL DIMITRAKOPOULOS

“allbefassend” bezeichnet genau so namlich wie das platonische mavde-
X€qg!) keine andere subjektive und auf etwas AuBeres bezogene Vorstel-
lung, die a priori objektiv heiBen konnte” (unsere Hervorhebung). Hier also
treten “subjektiv’ und trotzdem *‘objektiv’ zusammen.

“AuBerlich kann die Zeit nicht angeschaut werden, so wenig wie der
Raum als etwas in uns (sie)”, behauptet Kant ferner. Der Raum, fligen wir
hinzu, ist doch eine subjektive Anschauungsform a priori, d.h. etwas in uns”
oder im Gemiite; und trotzdem behauptet Kant die empirische Realitat von
ihm, d.i. seine objektive Geltung; und das wollte er vielleicht unbewuBt zum
Ausdruck bringen, als er vorhin von jenem: ‘“‘so wenig wie der Raum als
etwas in uns” sprach.

Tatsachlich ist dieser Begriff des Raumes eine paradoxe Mischung von
idealen und realen Seinskomponenten; objektiv vielleicht und real, aber
gleichzeitig héchst subjektiv und ideal. Raum ist weder nur das eine, noch
lediglich das andere; er will beides zugleich sein wie unsere sinnliche und
sichtbare und trotzdem denkbare und unsichtbare Welt. So gemeinsam*®,
scheint uns wenigstens, stehen Platon und Kant dem rétselhaften Problem
des Raumes gegeniber. Die Welt denkt vielleicht der eine, der Neuzeitliche,
konne,obgleich sie sicher von uns unabhangig existiert, doch nicht raumlich-
ideal und zugleich raumlich-real, d.h. subjektiv-objektiv, ohne das transzen-
dentale Subjekt seiend erscheinen; ohne dasjenige namlich, das die Welt
sozusagen a priori entmaterialisiert, vorfixiert und erscheinungshaft -
subjektivierend suggeriert. Die Welt, denkt etwa der andere, der Altere, sei
doch ohne das trennbare Subjekt, weil das Subjekt der einen wahren Ideal -
Usia teilnaftig verhaftet ist; das Subjekt also denkt nicht bloB, sondern ist real
- teilhaftig in ihr, denkt seiend in ihr. Deshalb muB man von einem schweren
X®pa - Eidos getrennt trdumen, um dieser wahren, ewigen Usia - Welt einen
sichtbar-realen und gleichwohl traumhaft-idealen locus, eine Stelle gewéah-
ren zu kénnen. Beide Denker jedoch brauchen diese eine und einzige Welt,
um von einem solchen gleichzeitig ideal - realen Raumbezug reden zu
kénnen!

Platon und Kant sind in der Tat nicht nur groBe Idealisten; sie sind
gleichermaBen geniale Realisten, Ideal - Realisten und Real - Idealisten, wie
Fichte sich ausgedriickt hatte. Die anregungsvollen Aporien, die sich aus
ihrem tiefschiirfenden Raumdenken ergeben, konnen vielleicht von imma-
nenter wirkungsgeschichtlicher Bedeutung werden.

Aber wie jede Wissenschaft, so muB man zuletzt die Wissenschaft vom
Raume immerhin als eine ungeloste Aufgabe betrachten.

46. Und dies gerade bei aller Verschiedenheit der philosophischen Horizonte und dem
jahrhundertlangen Abstand ihres Denkens!



IDEALITAT UND REALITAT IN DER RAUMAUFFASSUNG 503

MEPIAHWH

MixanA Anuntpakémnouiog, 16avikétng Kai MeayuaTikotng otnv
nepi xdpou avriAnyn tod MAdtwvog kai tod Kavt

STAV gpyacia alTr mpoBaivoupe yid mpdTn —Kad’ doov yvwpilou-
pe— QOPA O’ EVIATIKEG TIPOOTIABEIEG CUYKPITIKAG £punveiag AVoloS
8éuatog Tol mMatwvikoU Tiuaiou Kai TAg Kpitikig T00 ka8apol Adyou
100 KAvT: To0 HeyaAou GIA0COPIKOU BENATOG TAG EUMEIDIKOTNTOG Kai
i5avik6tnTog Tol XMPOoU (MAATWVIKNA “Xdpa’). ’APXIKA KATATACoOUuE
UEBOBIKDG — OTNPEILOHEVOL OTA MAATWVIKA Kelpeva Kal oTév MAaTwvL-
OUOb YEVIK@TEPA — TIC S1APOPEG Sld HECOU TAV KUPIWTEPWV apxXaiwv
Kal VEWTEPWY QIAOCOPIKAV PEULATWV EMIKPATAOAOEG EPUNVEUTIKEG
avtiAfPelg (B€oelg) yupw and té mpoBAnpa autd (apxaia 'Akadnuia,
"AploToTéANG, Twikoi, Neomhatwvikoi, NeomuBayodpelol KA., Hegel,
Zeller, Natorp, Robin, Ross, Cornford k.&.) o€ mévte: a) N MAATWVIKY)
“xdpa” elval Eva madntikéd kai moloTika akaboploTo Kai ur) kabopioiuo
owpatikd Undéotpwpa B8) G amAn duvatdétng y) 16 Bdtepov d)
TAUTOOMMN HE TOV KeVO XMPO Kai €) |id a priori poper) To0 aiobntou.

"Ev ouvexeia £Eetaloupe kai dvalUoupe Tig mepl xpou AvTIANYELG
100 KAvt 1600 OTAV MPOKPLTIKY 600 Kal oTtAv KPLTIKY nepiodo Kai,
TéAN0G, dlepwTOpeBa Ao PN TLIKA (AANG Kai AvantUGooUNE CUYKPLTL-
Ka), ylati 16 “auudpoév”’ kai “ducalwtotatov”’ €ldog TG MAATWVIKAG
“xwpag” duvatal va ouyyeveln pé v idavikn kal éumnetpikn uon To0
KavTiavol xwpou (Todto Quaolkd AauBdvel xwpa, Aol MP®dTA TOVL-
0000V Kai dlakplBolV TA dlaPopeTIKA PIAOCOPIKA TIEdia (PLIAOCOPIKOL
OpiCtovTteg) TOV dUo PAocoPIdV). Kai mpdypartt ixvn kai delypata thg
napad6&ou auTig ouyyeveiag dvapeoa otV TPOMO CUAANWEWG TOU
MAaTwVIKoU kai kavrlavol xwpou UTdpxouv ikavd kai otd duo
e€etagoueva keipeva (“dekTikotTng” 0TéV Kavt — “mavdexég” AX.
otov MAdtwva, mepattépw “Omodoxn’” K.&.). M’ alto kai dphodue —
elotdxwg, vouitoupe — mepl peifewg Beatdv Kali Mpaypatik®dv
otolxeiwv 1600 péoa aTév KavTiave Xdpo 600 Kal péoa oTolg KOATIOUG
NG alvlypaTtiking MAATWVIKAG “XOpag”. Supnepaouatikd: 6 MAdTwv kai
6 Kavt dév elvay, yU' auté, uovov idealiotég, GAAG kal Idealrealisten #
Realidealisten, 6nwg 6a ¢Eeppaleto Kaveiq 0T GLAOCOQIKY YABOOA
ToU KavTtlavitovtog kat' dpxnv Fichte.



	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009
	0010
	0011
	0012
	0013
	0014
	0015
	0016
	0017
	0018
	0019
	0020
	0021

