Marika Thomadaki

LA «BALLADE DES PENDUS», DE FRANCOIS VILLON:
DIALECTIQUE DE L’AME ET DE LA MATIERE

Frangois Villon est le dernier grand poete frangais du Moyen-Age qui
annonga a sa maniere les temps modernes’. Dans la «Ballade des pendus»
(ou «Epitaphe Villon») le poete se présente comme un penseur dont la
vision du monde porte le sceau du tragique. La méditation poétique de Villon
émane d’un scepticisme paradoxal: ce poéte étrange, crée, en effet, une
ambiance narrative originale s’appuyant sur une certaine «distanciation» a
caractere métaphysique.

Dans la «Ballade des pendus» nous distinguons trois niveaux thémati-
ques dont prennent naissance de divers réseaux sémiotiques: le «je» lyrique
avec les pendus constitue le premier niveau, le second est créé par la
société contemporaine de Villon et le troisieme niveau se réféere a la
présence de Dieu et de Jésus Christ. Ces trois niveaux construisent un
ensemble de systémes sémiotiques qui s’ unifient grace a la parole
poétique. Néanmoins, le niveau dans lequel se trouvent les pendus, est en
conflit avec les deux autres: les pendus sont punis par la société qui
fonctionne selon les lois et la morale dictées par Dieu. A travers le style a la
fois descriptif et tranchant de la «Ballade», le poéte place 'ame face a la
matiére tout en établissant un rapport dialectique entre I'étre et le paraitre
qui se réunissent dans 'Homme en tant qu’entité philosophique.

On pourrait qualifier le discours de la «Ballade» de «cathartique»,
s'adressant, non pas a un psychanalyste mais aux contemporains du poéte:

Fréres humains qui aprés nous vivez,
N'ayez les cceurs contre nous endurcis,
Car, si pitié de nous pauvres avez,
Dieu en aura plus t6t de vous mercis.
Vous nous voyez ci attachés cing, six:

Quant de la chair que trop avons nourrie,

Elle est piega dévorée et pourrie,

Et nous, les os, devenons cendre et poudre.
De notre mal personne ne s’en rie;

Mais priez Dieu que tous nous veuille absoudre!

1. Pierre Le Gentil, La littérature frangaise du moyen age, Paris, A. Colin, 1968, pp. 179-180.



178 MARIKA THOMADAKI

Si freres vous clamons, pas n’en devez

Avoir dédain, quoi que fimes occis

Par justice. Toutefois, vous savez

Que tous hommes n'ont pas bon sens rassis;
Excuzez nous, puis que sommes transis,
Envers le fils de la Vierge Marie,

Que sa grace ne soit pour nous tarie,

Nous préservant de linfernale foudre.

Nous sommes morts, ame ne nous harie,

Mais priez Dieu que tous nous veuille absoudre!

La pluie nous a débués et lavés,

Et le soleil desséchés et noircis;

Pies, corbeaux, nous ont les yeux cavés,

Et arraché la barbe et les sourcils.

Jamais nul temps nous ne sommes assis;

Puis ¢a, puis la, comme le vent varie,

A son plaisir sans cesser nous charrie,

Plus becquetés d'oiseaux que dés a coudre.

Ne soyez donc de notre confrérie;

Mais priez Dieu que tous nous veuille absoudre!

Prince Jesus, qui sur tous a maitrie,

Garde qu’Enfer n'ait de nous seigneurie:

A lui n"ayons que faire ni que soudre.

Hommes, ici n’a point de moquerie;

Mais priez Dieu que tous nous veuille absoudre!?

L'expression «Fréres humains», placée au début du poéme, est consti-
tuée de signes d’'une charge sémantique considérable et trahit le besoin de
communication dans le cadre de I'affectivité, tout en introduisant le lecteur
au contexte du confidentiel.

Le discours de la «Ballade» réveéle surtout la relation dialectique entre
'ame et la matiére. Il s’agit d’'une dialectique d’'ordre idéologique fondée
cependant sur le «jeu» entre la forme et le contenu. Il est évident gu’'en ce
qui concerne la parole écrite et émise, la morphologie du langage, en tant
qulimage sonore, acquiert un aspect sémantique fait de questions et
réponses, d’arguments et contre-arguments. La dialectique a lintérieur du
signe amplifie ses forces expressives pour aboutir @ un conflit

2. Anthologie de la poésie frangaise, (sous la direction de Robert Kanters et Maurice
Nadeau). Le Moyen Age t. Il, Paris, éd. Rencontre, 1966.



LA «BALLADE DES PENDUS», DE FRANCOIS VILLON 179

sémiologique®. Les différents réseaux sémiotiques sont en relation opposi-
tionnelle & l'origine d’'une poétique elliptique. La «Ballade des pendus», en
tant qu’ instrument idéologique du langage et de la philosophie en général,
témoigne d’une angoisse due a la frustration. Les images refoulées de
I'auteur concrétisent I'obsession de la menace face a un univers de formes
décomposées. Toutefois, la métaphysique est ici entamée comme seul
refuge de '’homme abandonné par les puissances de la matiére*. Notons,
cependant, que I'au-dela provoque chez les pendus I'horreur soulignée par
les vers, «Nous préservant de l'infernale foudre», et «Garde qu’Enfer n’ait
de nous seigneurie».

Il est a remarquer que le discours poétique de la «Ballade des pendus»
est une tentative probablement inconsciente de 'auteur de retrouver I'unité
du monde et d’affirmer son mythe personnel®. La destruction du monde
extérieur constitue pour Villon une expression de la chute de I'ame et de
I'idée au profit de I'ascension idéologique de la matiére aux formes variées
et multidimensionnelles.

Néanmoins, a travers les métaphores de la «Ballade», nous dévouvrons
I'esprit d’'une dialectique qui procéde par interrogations a I'adresse de la
symbolique cachée dans la structure fictive en conflit avec le réel.
Imagination et réalité sont a lorigine de I'esthétique spéciale de la
«Ballade»: tous les signes du poéme sont composés de deux signifiés, ce
qui fait que les systémes sémiotiques qui en résultent ont une valeur
bivalente. On distingue ainsi trois isotopies sémiologiques®: la punition des
criminels, la pétition du salut de leurs &mes et la morphologie de I'écriture du
poeme. Ces isotopies sémiologiques désignent, par ailleurs, le systéme
semiotique de I'humain en relation étroite et directe avec le systéme de
signes qui correspond & la religion. Le premier systéme est représenté par
les lexemes et semes «Fréres humains», «coeurs», «chair», «nourrie»,
«0s», «personne», «<hommes», «yeux», «barbe», «sourcils», «confrérie»,
qui entrent les uns dans les autres pour former une mosaique d’associations
linguistiques, dominées par I'antiphrase, «procédé favori de Villon»”.

Le systeme sémiotique se référant a la religion est représenté par le tissu

3. Nous employons le terme «sémiologique» & son sens médical, accusant une sorte de
pathologie du signe dans sa compétence communicative.

4. Voir C. G. Jung, Dialectique du Moi et de l'inconscient, Paris, Gallimard, 1964, p. 89 et sq.

5. Charles Mauron, Des Métaphores obsédantes au Mythe personnel, Paris, J. Corti, p. 227
sq.
6. J. Courtés, Introduction & la sémiotique narrative et discursive, Paris, Hachette, 1976, pp.
50-51.

XI;‘ Frangois Villon, Oeuvres, Préfacé par André Mary, Paris, éd. Classiques Garnier, 1957, p.



180 MARIKA THOMADAKI

que forment les signes et les syntagmes «Dieu», «priez Dieu», «absoudre»,
«le fils de la Vierge Marie», «sa grace», «Prince Jesus». Nous remarquons a
propos de ces deux systemes sémiotiques, qu'il existe entre eux un rapport
dialogique forgé par le passage discursif du «nous» au «vous», pour aboutir
a la troisieme personne qui neutralise la dénotation textuelle au détriment de
la connotation jaillie du signe «ame». Celui-ci impose sa présence au moyen
de sa relation dialectique avec la matiére. C'est-a-dire que la voix des
pendus s'éleve au-dessus et s'étend au-dela de la décomposition de la
matiere, elle se libere de sa prison matérielle, pour rejoindre 'Homme dans
son humanité soulignée par I'expression «Freres humains». La voix de
ceux-ci doit atteindre Dieu dans le but de solliciter le salut de I'ame
immortelle.

Nous constatons sur ce point une complexité actantielle et situationnelle
fondées sur la polysémie de la «Ballade». Par conséquent, il se crée une
isotopie sémiologique a partir de réseaux sémiotiques qui se juxtaposent.
Toutefois, la dialectique de 'ame repose sur la double articulation du lexeme
«ame»: ame, symbole du souffle des vivants et ame, essence métaphysi-
que. De méme, le systéme de signes qui constituent le complexe «Homme»
est envisagé dans sa double hypostase: le vivant et le mort. Nous voyons
que 'homme s’identifie a 'ame, ainsi que la vie s’identifie a la mort, selon
une dialectique singuliere qui caractérise le rapport &me-matiére. Aussi,
pouvons-nous en déduire les équations suivantes:

Signifiant, Sa: ame

a) Homme vivant = —— —
Signifié, Se: matiere

Signifiant, Sa’: ame

b) Homme mort =
Signifié, se’: ame

Les équations sémiotiques nous conduisent aux fondements de la
dialectique interne, localisée dans le signifi€ méme du signe. L'archi-lexeme
«ame» entraine un grand nombre de lexemes et sémes qui définissent la
nature de la «Ballade des pendus» en tant qu'expression de la vision du
monde congu par Frangois Villon. Le poéte est pourtant I'incarnation méme
d’une société et d’'une époque: sa voix exprime la conscience collective
dans le cadre sociopolitique et culturel qui, en vérité, produit son ceuvre®. La
«Ballade des pendus» se place, d'aprés cette considération, dans le climat
social du Moyen Age. Le golt de I'expressivité, portée vers le maccabre,
I'emporte dans le langage de la classe dominante qui cherche, en tout cas, a

8. Pierre Kuentz, ‘Le texte littéraire et ses institutions’ in Sociocritique, Paris, F. Nathan, 1978,
pp. 208-209.



LA «BALLADE DES PENDUS», DE FRANCOIS VILLON 181

s’ approprier les forces sociales pour en régler fatalement la pensée®. Nous
savons que I'Eglise joue son réle d'arbitre entre le peuple et les autorites.
Clest elle qui diffuse I'expressionnisme des formes artistiques. Le langage
regoit, par le biais des arts plastiques et picturaux, I'élément de la peur
métaphysique se muant en horreur devant la matiére en décomposition'®.

Dans la «Ballade des pendus», Frangois Villon fait parler les os qui
commencent a devenir cendre et poudre. Les réseaux sémantiques du
poéme se rencontrent effectivement dans la situation majeure de spectacle.
Celui-ci est fondé sur la force exceptionnelle de I'image produite par le «je»
du poéme: «L'image chez Villon est moins un outil rhétorique par lequel la
langue s’efforce de saisir une réalité lointaine qu’'un moyen de nommer la
réalité avec laquelle elle coincide»'". Le poéte est une sorte d’'intermédiaire
entre les os personnifiés des pendus et ses contemporains gu'il invite au
spectacle maccabre des corps décomposés. |l se met alors au milieu d’'une
situation complexe tout en s’identifiant avec les pendus, puisqu'’il s’exprime
aussi par la premiére personne du pluriel. Villon est, enfin, auteur et héros
de son texte littéraire. Tous les signes de la «Ballade» créent des réseaux
ou systémes sémiotiques qui entrent les uns dans les autres au moyen d’un
jeu qui accuse le passage d'une situation a une autre. Ceci n’exlut pas le
glissement actantiel.

Le schéma de communication selon Roman Jakobson, se préte a
I'explication du langage particulier de la «Ballade» et a la mise en relief de la
dialectique de I'ame et de la matiere:

Contexte
e stima el T MESSAgEl i muS L S Destinataire
Contact 12
Code

Destinateur dans la «Ballade» est le poéte lui-méme ainsi que la société.
Destinataire, ce sont les contemporains du poéte que celui-ci essaie de
sensibiliser. Le message qu'il leur envoie se référe au salut de 'ame des
pendus. Il s'agit pourtant d'un message polyvalent car il contient une
quantité considérable d'éléments qui reposent sur les traits de la poésie
didactique, chére au Moyen Age. D’ailleurs, la sensibilisation du public

9._ Cf. Georges Lukacs, L’Ame et les Formes (traduction frangaise de Guy Haarscher), Paris,
Gallimard, 1974, p. 97 sq.

10. Qf. la brillante thése de Claude Blum, La Représentation de la mort dans la littérature
frangaise qe la Renaissance, 2 t., Paris, Champion, 1989, 2e édition.

11. David Kuhn, La Poétique de Frangois Villon, Paris, A. Colin, 1967, p. 282.

1916% Romze;r‘\tJakobson, Essais de linguistique générale (trad. par N. Rumet), Paris, éd. Minuit,
, P- .



182 MARIKA THOMADAKI

semble attachée a une foule d’arguments que le poéte présente a ses
lecteurs pour leur dire, en vérité, que tout a un prix, soit sur la terre, soit dans
la vie de I'au-dela. Villon attire I'attention de ses semblables a la facilité de
glissement actantiel; les forces opposantes dans la «Ballade», créent un
conflit de situation, les adjuvants pouvant se transformer en opposants.
Aussi, les sujets du faire peuvent-ils devenir objets suivant la réflexion du
poéte dans les vers suivants:

«De notre mal personne ne s’en rie;»

«Si freres vous clamons, pas n’en devez
Avoir dédain, quoi que fimes occis

Par justice. Toutefois, vous savez

Que tous hommes n'ont pas bon sens rassis;»
«Ne soyez donc de notre confrerie;»,
«Hommes, ici n’a point de moquerie;»

Tous ces vers appartiennent a des réseaux sémiotiques créés par
I'opposition entre I'affirmation et la négation. Le premier vers, révélateur d'un
conflit au niveau des signes «notre» et «personne», trouve son équilibre
dans la négation, représentée par le lexeme «personne».

Les vers qui commencent par le conditionnel «si», s’appuient également
sur la négation qui met I'accent sur les forces oppositionnelles entre le
lexéme «fréres» et le syntagme «occis par justice». Le systéme de signes
individualisés, fondés sur le conditionnel, est subitement rompu par
I'intervention du signe dynamique «toutefois» qui change le cours des vers
en les amplifiant. C'est-a-dire que lindividuel devient général: «tous
hommes n’ont pas bon sens rassis». L'écart par rapport & la norme sociale
est signalé a travers le syntagme négatif «n'ont pas», qui devient un
signe-clé. Celui-ci explique la généralisation et le glissement sémiotique du
contexte individuel au contexte général.

Le vers qui suit démontre, par ailleurs, que la négation remédie a la
situation dangereuse entre le mal et le bien. «<Ne soyez» et «notre confrerie»
sont des syntagmes qui “‘creusent” un conflit entre les pendus et les bons
bourgeois. Toutefois, par la bouche du narrateur, les pendus cherchent a
éloigner toute éventualitt d'une approche entre eux-mémes et leurs
«spectateurs». Cependant, le locuteur, malgré son style de confession,
prend lallure de juge sévére: le dernier vers commencé par «Hommes»,
éléve la négation & la hauteur d'un conseil donné par une puissance quasi
divine qui vascille pourtant entre l'individuel et le général. L'adverbe «point»
acquiert ici le pouvoir absolu d’'une défense, vue comme un barrage rigide
qui se place entre la vaste société des «<Hommes» et l'univers criminel des
pendus. Toujours est-il que le signe «point» a la fonction d’'une menace
adressée a «Hommes». L'univers métaphysique qui entoure les pendus leur



LA «BALLADE DES PENDUS», DE FRANCOIS VILLON 183

donne le droit de se comporter comme des juges implaccables et comme
des forces dangereuses qui préviennent et mettent en garde les humains.

L’ame envahit I'entourage de la matiére et, par conséquent, les deux
entités se rapprochent grace a une dialectique fondée sur la peur
métaphysique, symbolisée par le corps humain décomposé, réduit a I'état
de cendre. Les os constituent dans la «Ballade des pendus», le contact dans
le processus de la communication entre les vivants et les morts, chose qui
renforce la peur de 'au-dela en tant que fondement de la dialectique établie
entre 'ame et la matiére. Les os qui, grace a 'imagination créatrice de Villon,
«parlent» & tous ceux qui les regardent, constituent un curieux message-
objet'® qui coincide avec le contexte que recquiert la communication dans le
poeme. Du contexte en question partent les réseaux sémiotiques qui
convergent dans le code connu entre le destinateur (le poete) et le
destinataire (les contemporains de Villon).

On pourrait avancer que le destinateur, dans I'espace symbolique du
poeme, sont, comme on a vu, les pendus et méme leurs os. D’aprés cette
optique, tous les facteurs de la communication se trouvent, dans le cas
précis, subjugués par la phénoménologie du référent auquel envoient les
situations verbalisées du poeme. La «Ballade des pendus» est I'incarnation
de r'illusion contextuelle qui jaillit du contenu de ses systéemes sémiotiques.
Autrement dit, les facteurs de la communication du modéle jakobsonien se
rencontrent dans une seule perspective sémiotique, celle de la dialectique
de I'ame et de la matiere. Le contexte est la société a la fin du Moyen Age,
mais aussi, 'ambiance dialogique construite par I'auteur. De la méme fagon,
le code est, d'une part, le langage commun entre le destinateur et le
destinataire, et, d’autre part, il est 'ensemble des expériences vécues par
les pendus de leur vivant, ainsi que les expériences de tous ceux auxquels
ils adressent leur message'*.

Le contact est également un des facteurs qui assurent «la connexion
psychologique»'® entre le destinateur et le destinataire. A travers la
«Ballade des pendus» le destinateur (Villon) cherche & maintenir la
communication avec le destinataire (les «spectateurs»). L'élaboration de
son code vise a émouvoir et & conseiller. Le spectacle de la décomposition
du corps des pendus provoque une forte émotion et méme le choc dd a la
decodification du code par les «spectateurs» qui sont d’'une maniére ou
d'une autre, concernés'®.

13. Pierre Guiraud, La Sémiologie, Paris, P.U.F., 1971 (4éme éd. 1983).

14. Jacques Léenhardt, ‘Lecture critique de la théorie goldmannienne du roman’, in
Sociocritique, Paris, F. Nathan, 1979, p. 177.

15. Roman Jakobson, op. cit.,, p. 214.

16. Frangois Villon, op. cit., préface de A. Mary, p. XIII.



184 MARIKA THOMADAKI

Le probleme de la punition des pendus devient donc leur propre
probléme, par le biais d'un langage qui n’est pas seulement commun chez le
destinateur et le destinataire mais qui est également constitué de signes
actualisés'” au moyen d’éléments de civilisation munis par la réalité sociale
de I'époque. La nature des signes de la «Ballade» est surtout émotive
accusant la lutte entre I'ame et la matiére. Suivant le processus de la
communication, nous aboutissons alors a la constatation que l'univers de
Villon est de conception tragique'®. Elle dérive du scepticisme de I'auteur,
conséquence de sa chute morale. La prise de conscience de sa chute est a
I'origine de son discours poétique construit & partir d’'un matériel sémiotique
émotif. Les os, qui sont le sujet du faire dans le systeme sémiotique de la
«Ballade», acquiérent une double articulation, liée a la signification
profonde: ils sont a la fois I'image d’une certaine matiére et la représentation
symbolique de I'ame®. lis ont ainsi une fonction d’acteur considérés comme
message-objet, se produisant devant la foule de badauds qui assiste au
spectacle maccabre. En outre, les 0s, en tant que force motrice, agissent sur
le contexte social tout en s’affaiblissant. Autrement dit, les os des pendus se
fortifient a travers la perte de leur vigueur. L'oxymore s’explique par le fait
que les pendus blessent le corps social au moyen de I'horreur que provoque
leur vue, selon la description que fait le poéte du procédé de réduction de «la
chair trop bien nourrie» en os qui deviennent «cendre et poudre».

Le signe «0s» peut également étre 'incarnation d’une idéologie. Il s’agit
de l'idéologie religieuse et politique, toutes deux guidées par la classe
dominante. Les os représentent, en effet, I'idée de résistance et de
rébellion contre les structures sociales. Par conséquent, il y a dans le signe
«0s» un conflit entre deux idéologies qui tentent de s’anéantir mutuellement.
Si nous poussons plus loin la recherche de I'épaisseur du signe «0s», nous
constatons, en procédant par amplification du signe, I'existence d’un conflit
a lintérieur de la matiére identifiée, en l'occurence, avec I'ame. Nous
revenons ainsi a I'équation sémiotique pour en révéler la nature: 'homme,
représenté dans la «Ballade» par le signe «os», porte en lui des forces
d’opposition qui tentent de se supprimer I'une l'autre. L'ame et la matiere, les
deux composantes / entités philosophiques de 'homme, se frustrent
mutuellement suivant une dialectique a caractére négatif. Cependant, la
négation que nous trouvons dans la «Ballade des pendus», réunit en elle les
éléments apologétiques du discours mis en texte par le génie ondulent du
poéte. A travers son «Epitaphe», Frangois Villon se présente comme un

17. A. J. Greimas - J. Courtés, Sémiotique. Dictionnaire raisonné de la théorie du langage,
Paris, Hachette, 1979, «actualisation».

18. Cf. Lucien Goldmann, Le Dieu caché, Paris, Gallimard, 1959.

19. Cf. J. Courtés, op. cit, p. 45 sq.



LA «BALLADE DES PENDUS», DE FRANGOIS VILLON 185

jongleur de foire qui veut d'abord impressionner son public et ensuite
amener vers une problématique déja assez éloignée du mot et du geste. ||
place, effectivement, un miroir devant la société. Les vices et les figures
déformées des contemporains du poete se refletent dans le miroir verbalisé
de sa «Ballade».

En outre, les os, qui selon Rabelais contiennent la «substantifique
moélle», sont pour Villon les détenteurs d'une partie du secret de
I'existence: ils sont des juges savants qui entreprennent I'apologie de I'étre.
La situation discursive des os les éléve a la hauteur de porte-parole de
'humanité qui essaie de se défendre contre tout ce qui voudrait se placer
entre Dieu et sa création majeure, c’est-a-dire 'hnomme.

Frangois Villon est un artiste divisé entre le mal et le bien «un criminel
actif, ainsi qu’un artiste actif»2°. Sa poésie révéle le déchirement intérieur du
poéte vulnérable, prét a glisser lui-méme d’'une situation actantielle a une
autre. La «Ballade des pendus» reflete le psychisme complexe de son
créateur. Le tissu verbal de la «Ballade» est fait selon le dialogisme du
double. Les mos-signes, savamment associés, suivent un cours discursif qui
émane de la plénitude interne, dérivée d’'une rare sérénité sur le plan de la
graphie. Conformément a cette harmonie linguistique, I'artiste s’identifie a
Dieu qui regarde a distance ses créatures. Mais, malgré la paix du Verbe, la
«Ballade», dans ses structures profondes, est comparable a un volcan de
significations qui fonctionne latent, prét a exploser pourtant d'un moment a
l'autre.

Le monstre, caché dans les noyaux des systéemes sémiotiques de la
«Ballade», est créé par de multiples révolutions ontologiques et sociologi-
ques en méme temps. Toutefois, I'équilibre entre le signifiant et le signifié
des signes qui constituent la «Ballade», est assuré au moyen de la
dialectique de I'ame et de la matiére. Ces deux entités construisent, le
signifiant et le signifié de la «Ballade», considérée comme un ensemble
artistique et philosophique ouvert a I'étude et a I'exploration de la substance
de ses éléments externes et internes?’. Il est évident que Villon cherche
désespérément son identité. Son «Epitaphe» est son dernier cri envers
'humanité et envers Dieu; les pendus appartiennent pour lui & un monde
cauchemardesque dans lequel les situations conflictuelles sont menées
aussi bien par les forces de I'étre que par celles du paraitre. Les signes de la
«Ballade des pendus», qui lient forme et contenu, “recherchent” un certain
centre de gravité qui leur permettrait de trouver un équilibre, soit un équilibre
sensible et dangereux.

20. N. N. Dracoulides, Psychanalyse de [artiste et de son ceuvre, Genéve, éd. du
Mont-Blanc, 1952, p. 73.
21. J. Courtés, op. cit.



186 MARIKA THOMADAKI

MEPIAHWH

Mapika @wpaddakn «H MmaAAdvra twv Kpepaouévwy, Tou
®pavooud Biyiov: Atakektikn tng Wuxrig kat tng 'YAng»

O ®pavooud Buydv oppayilel pe tnv moinor tou TO TEAOG TOU
yYaA\ikoU Meoaiwva. 2t MnaAAdvra twv Kpepaouévwv™, o momtng
ETUKEVTPMVEL TNV TIPOCOXN TOU AVAYVAOOTN OTT PUOLKT Kal LETAPUGIKNA
KATAOTAOT TOU aTOUOU HETA amd £va £(50G CKEMTIKIONOU TOU EXEL WG
a@etnPia TOU TO KOWWVIKOTIOAITIKO KAlpa tng emoxng. To evAdyw
KA{pa SlapHoP@OVETAL ad TO £VIOVO BPNOKEUTIKO cuvaiodnua tou
HECAWVIKOU avOp@rou Kat amé tov €éAeyxo Tng EkkAnoiag navw otnv
eV YEVEL €KPPAOT TOU.

>N Mnaiidvra twv Kpeuaouévwy o Biylov xpnoluorolei oupBoAa
Tou amoBAénouv oTnv avddel&n Tng SIAAEKTIKNAG OXEoNg avaueoa otn
PUOLKT| Kal oTn PETAPUALKT]. O TAOUTOG TWV AVILPATIKOV PETAEU TOUG
onueiwv Kal N appoVvikr Toug 0UZeUEn dnuIoupyoUV ONUELAKA CUOTN-
pata pe £vrovn Tnv mapousia Tou dlavonTikoU Kat Tou cuvaleinuati-
KoU - OUYKIVnolakoU oTolxeiou, yeyovog mou odnyel otn dlaniotwon
Tou dlahoyikoU mAaloiou Tng «MmaAAdvTag» péoa oTo ornoio avantio-
oetaln 1B31dlouca SlarekTikn oxéon avapeoa otnyv Wuxn kat otny “YAn.



	0001
	0002
	0003
	0004
	0005
	0006
	0007
	0008
	0009
	0010

