
 

 

 

SYNOCHI 
 

ΗΛΕΚΤΡΟΝΙΚΟ ΠΕΡΙΟΔΙΚΟ ΤΟΥ ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΟΥ «ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΚΑΙ 
ΠΟΛΙΤΙΣΜΟΣ» 

ΤΜΗΜΑ ΘΕΟΛΟΓΙΑΣ ΤΟΥ ΕΘΝΙΚΟΥ ΚΑΙ ΚΑΠΟΔΙΣΤΡΙΑΚΟΥ 
ΠΑΝΕΠΙΣΤΗΜΙΟΥ ΑΘΗΝΩΝ 

 

      

 

 

 

 

 

 

 

 

Ε-JOURNAL OF THE LAB “CHURCH AND CULTURE” 

DEPARTMENT OF THEOLOGY  

FACULTY OF THEOLOGY 

NATIONAL AND KAPODISTRIAN UNIVERSITY OF ATHENS 

 

 

ΤΕΥΧΟΣ 3  ▪  VOLUME 3         ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024  ▪  DECEMBER 2024 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 
 

1 
 

  

 

 

Διευθυντής Σύνταξης: Αρχιμ. Αρίσταρχος Γκρέκας Αναπληρωτής Καθηγητής ΕΚΠΑ 

Editor-In-Chief: Archim. Aristarchos Gkrekas Assosiate Professor NKUA 

 

Επιμέλεια έκδοσης: 

Ιωαννίδης Θωμάς Ομότιμος Καθηγητής Τμήματος Θεολογίας ΕΚΠΑ 

Αριανά Παναγιώτα Υποψήφια Διδάκτωρ Τμήματος Θεολογίας ΕΚΠΑ 

 

 

ΕΠΙΚΟΙΝΩΝΙΑ    CONTACT 

Ιστοσελίδα • Website  https://eccu-peace.theol.uoa.gr/ 

email: ekpa-peace@theol.uoa.gr 

 

 

 

ISSN 2945-0683 

 

mailto:ekpa-peace@theol.uoa.gr


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

2 
 

 

 ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ                                   CONTENTS 

 

Zarra Konstantinou  

“Θεοκρασία (theokrasia) and θεουργία (theurgia) as forerunners of unio mystica: Forcing 

Soul’s Union with the God Within” ……………..…………………………………………..…………………….………….4 

 

Diamantopoulou Konstantinou 

Pannenberg W. and Grudem W.: Systematic Theology Analytical Comparison ………….…….….…12 

  

Αποστολού Φωτίου 

Πηγές εκκλησιαστικού ρητορικού λόγου στο corpus canonum του ιερού Πηδάλιου.…………..…34 

 

Γκρέκα Αριστάρχου Αρχιμ. 

O Φιλόθεος Κόκκινος και το έργο του ………….……….……….……….……….………….…….…….…………..…58 

 

Δεσπότη Σωτηρίου 

Η Ανάγκη διεπιστημονικής Έρευνας στον ελλαδικό Χώρο: Το Παράδειγμα της Κορίνθου και 

των παύλειων Επιστολών προς αυτήν. Πρακτικές Συμβουλές Ερμηνείας των παύλειων Γραμ-

μάτων ………..………….……….……….……….……….……….……….……….………………………………………..…………82 

 

Καλομοίρη Μαρίας 

Η θέση της γυναίκας στη λατρεία σύμφωνα με τον Άγιο Συμεών Θεσσαλονίκης…….………..…118 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

3 
 

 

Κατή Ελένης 

Το Αϊβαλή της Ανατολικής Θράκης κατά τα τέλη του 19ου – αρχές 20ού αιώνα …………….………132 

 

Μπαφαλούκου Αντωνίου  

Το πένθος λόγω απώλειας ζωής υπό το πρίσμα της Ορθόδοξης Πίστης. Ποιμαντικοψυχολογική 

θεώρηση ………..…………………………………………..…………………..…………………………………………..……….…149 

 

Μπιλιανού Αθανασίου 

Η εκλογή του Μελετίου Μεταξάκη ως Οικουμενικού Πατριάρχη ………..………………………..………169 

 

Νάσιου Χρήστου 

Όψεις του γυναικείου μυστικισμού στη Δύση ………..…………………………………………..…………..…….186 
 

Ντένμπεκ Εβελίνας-Στεφανίας  

Ο «Χριστολογικός ύμνος» της προς Φιλιππησίους επιστολής, οι Διόσκουροι και οι Ισθμιακοί 
αγώνες………..…………………………………………..…………………..……………………………………..……….……….…204 
 

Οικονόμου Αργυρίου 

Ο λειτουργικός χαρακτήρας του Μυστηρίου της Εκκλησίας ………..……………………..……..……….…231 

 

Φουντουλάκη Γεωργίου  

Περιβαλλοντική Ψυχολογία της Θρησκείας και τα σύγχρονα περιβαλλοντικά προβλήματα  

………..…………………………………………..…………………..……………………………………………..…………..……….…257 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

4 
 

“Θεοκρασία (theokrasia) and θεουργία (theurgia) as forerunners of unio mystica: Forcing Soul’s 

Union with the God Within”1 

Konstantinos Th. Zarras2 

 

Abstract   

   In this presentation we will examine and present ancient Greek texts where the enigmatic notion 

of θεοκρασία (theokrasia, mixing with God) is to be found. Although a rare occurrence, its meaning 

is as clear as impressive, pointing back to Mystery elements and rites of God-‘eating’, of commun-

ion with God and of participating to God’s nature. It is mainly in works of the Neoplatonic philoso-

phers Iamblichus and Plotinus, and coupled with the demanding character of the theurgic prac-

tices, where unseen forces (gods or δαίμονες/daemones)3 are forced to help the mystic to his task, 

that the realization of a true precursor to unio mystica starts to dawn. Almost all the elements 

found in the descriptions of later Christian mystics can traced in these works. Here only the main 

of these instances in the texts will be examined and then there will follow a presentation of the 

nuanced-yet-lucid connections that bring theurgy together with theokrasia and the “union with 

the God within.”  

   In his dialogue with Glaucon, in the sixth book of his Republic, Plato boldly states that true phi-

losophers are only those who are capable of apprehending that which is eternal and unchanging.4 

In this statement one may discern underlying both the revenge of a newly initiated Bacchus, per-

haps on behalf of Orpheus, and a foretaste of Plotinus.   

   Although the themes of mystical union and theurgy have been the focus of many studies, rightly 

so, their relation to θεοκρασία/theokrasia sadly remains neglected. To be more precise, this elo-

quent term and its relation to above mentioned mystical5 endeavors still await recognition and 

 
1 Initially presented at the “Mysticism and Action” conference, organized by the Oxford Mystical Theology Network (March 
2024, St John’s College, Oxford University, UK), slightly enriched here.  
2 Professor in the Department of Theology, National and Kapodistrian University of Athens. 
3 Α δαίμων in ancient Greek sources is not the same as a demon, especially as we have come to understand the term today. In 
Plato’s Cratylus (397c – 398c, and especially in 398b 6), the etymology offered by Socrates is from δαήμων, who actually is an 
ειδήμων, one who knows well, a sage and a specialist. Still, in his Symposium (202d-e) and his Apologia (27c-e), they are 
messengers and children of the gods. In Platonic (and in Neoplatonic) terms, every good man is a daemon, too.   
4 Plato, Republic VI.484 b: ἐπειδὴ φιλόσοφοι μὲν οἱ τοῦ ἀεὶ κατὰ ταὐτὰ ὡσαύτως ἔχοντος δυνάμενοι ἐφάπτεσθαι, οἱ δὲ μὴ 
ἀλλ' ἐν πολλοῖς καὶ παντοίως ἴσχουσιν πλανώμενοι οὐ φιλόσοφοι, ποτέρους δὴ δεῖ πόλεως ἡγεμόνας εἶναι;  
5 The term “mysticism” will be avoided here due to its notorious problems and difficulties in definition, use and application.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

5 
 

evaluation. This task we will briefly touch in the following pages. Beforehand and only in passing, 

we ought to mention the ambivalent relevance of some Philonic material to unio mystica,6 and that 

to the vast majority of scholars, at least ancient mystical Judaism is devoid of any notion to a union 

with God. The closest we find there is the description of the enthronement, crowning and meta-

morphosis of Enoch to the archangel Metatron in 3 Enoch or Sefer Hekhalot, where he receives the 

name “Yahweh haQaton” and he is almost deified. Yet, not a union. Even the Yaḥad7 mystics by the 

Dead Sea never claimed such an achievement.8 It should also be stressed here that by and large, 

the content of the construct we have come to call “mystical union”9 or unio mystica is not the same 

in the various texts, authors, eras and traditions.10  

   Now, the term θεοκρασία (theokrasia) is a really rare one. Yet, once met in a text, it immediately 

snatches reader’s attention. This is a composite term, from θεός (god) and κράσις (mixture). 

Though there is no need to delve into the term for god, κράσις is a noun, coming from the verb 

κεράννυμι, meaning ‘to mix’. Κεράννυμι is closely connected to κραίνω, and this one has a very 

interesting variety of denotations: to complete, to fulfill, to crown, to rule. From these same verbs 

 
6 See for example, K. Th. Zarras, “Φωτὶ Φῶς, Θεὸν Θεῷ - By Light Light, By God God: Viewing some core elements of unio 
mystica in Philo,” in Synochi 2 (Dec. 2023), 4-21.  
7 Yaḥad (‘union’) was the name for the community by the Dead Sea. In their Angelic Liturgy (the first to publish, John Strugnell, 
“The Angelic Liturgy at Qumran, 4Q Serek Sirot ‘Olat Hassabat,” VT Suppl. 7.1959, Leiden 1960, 318-45), they were all thought 
to ascend to the heavenly temple and participate to the glorification of God as one with the angelic priesthood. A similar idea 
is to be found in the Pauline language of being one “in Christ” or being united “in the body of Christ,” the ecclesia; see Eph 
2:20-22. In the ecclesia, the new temple of God, all believers formed as one the “body of Christ.” See Craig S. Keener, “One 
New Temple in Christ (Ephesians 2:11-22, Acts 21:27-29, Mark 11:17, John 4:20-24),” Asian Journal of Pentecostal Studies 12.1 
(2009), 75-79.  
8 Peter Schäfer spoke of unio liturgika; see his The Hidden and Manifest God, State University of New York Press 1992, 164-65; 
idem, “Communion with the Angels: Qumran and the Origins of Jewish Mysticism”, in P. Schafer, Mystical approaches to God: 
Judaism, Christianity, and Islam, Oldenbourg Wissenschaftsverlag GmbH, Munchen 2006, 66. On unio mystica in Kabbalah, 
see Moshe Idel, Kabbalah: New Perspectives, Yale University Press, New Haven 1988, 59-73. It should also be noted that the 
prophet Ezekiel and Jesus’ disciple John are mentioned as embodying the word/logos of God in the form of a heavenly scroll; 
see my Jewish Readings of Gospel Passages: Jesus and the Calyx of Ancient Judaism, Ennoia, Athens 2021, 194-197 (in Greek: 
Ιουδαϊκές Αναγνώσεις Ευαγγελικών Εδαφίων: Ο Ιησούς και η Κύλιξ του Αρχαίου Ιουδαϊσμού). E. P. Sanders, too, spoke of 
“participation” than mystical union in the Pauline corpus; see his Paul and Palestinian Judaism: A Comparison of Patterns of 
Religion, SCM Press, London 1977, 440-41. Yet, the “participation” he speaks about is full of mystical elements.  
9 See Vladimir Kharlamov, The Authorship of the Pseudo-Dionysian Corpus: A Deliberate Forgery or Clever Literary Ploy?, 
Routledge, New York 2020, 15-16, 28, 35.  
10 At one point, seven different types of union are mentioned; see Norman Russell, Theosis and Religion: Participation in Divine 
Life in the Eastern and Western Traditions, Cambridge University Press 2024, 90. The meaning of the phrase “in Christ” in some 
Pauline material (e.g., Eph 1:3-14. 2:14-16. 4:4) belongs, according to some, to the very same field of the mystical. Yet, there 
is an ongoing conversation concerning its definition. See what Markus Barth has to say in his Ephesians: Anchor Bible Com-
mentary, Doubleday, New York 1974, 69-70.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

6 
 

stem three other important terms: κρατήρ, κραντήρ and κράντωρ. The first one, κρατήρ, means 

the vessel, wherein the mixing of wine with water took place, and any deep opening in the face of 

the earth; e.g., the mouth of a volcano is still called κρατήρ/krater in modern Greek. The second 

term, κραντήρ, means the one who fulfills and completes something. This is closely connected to 

τέλος and τελεστής/mystagogue (from where τέλεσμα and talisman, of course). And the third 

term, κράντωρ, means one who rules and governs, one that brings things to their completion or 

telos.  

   Thus, when in the Life of Pythagoras Iamblichus (245-325) writes about the many merits of friend-

ship among initiates,11 he insists that even more valuable are their teachings concerning the divine 

soul and the union with the divine. As he exhorted, they should be careful not to “break up the god 

that is within them,” Παρήγγελλον γὰρ θαμὰ ἀλλήλοις μὴ διασπᾶν τὸν ἐν ἑαυτοῖς θεόν (emphasis 

mine). Here I must stress that the English translation of διασπᾶν as “divulge”12 is plain wrong and 

changes altogether the meaning of the sentence. This is very important, but this is not the place to 

elaborate. On the other hand, the idea that God resides into humans deserves a lot of pondering; 

especially when found in a non-Christian work. Iamblichus continues, stressing that all the en-

deavor of their friendship aims at mixing the human with the divine (θεοκρασίαν), at the union 

with God (τὴν πρὸς τὸν θεὸν ἕνωσιν), and at the communion of the human mind with the divine 

soul (τὴν τοῦ νοῦ κοινωνίαν καὶ τὴν τῆς θείας ψυχῆς):  

οὐκοῦν εἰς θεοκρασίαν τινὰ καὶ τὴν πρὸς τὸν θεὸν ἕνωσιν καὶ τὴν τοῦ νοῦ κοινωνίαν καὶ τὴν 

τῆς θείας ψυχῆς ἀπέβλεπεν αὐτοῖς ἡ πᾶσα τῆς φιλίας σπουδὴ δι’ ἔργων τε καὶ λόγων.13  

   According to our approach, this is a statement of paramount importance and perhaps the most 

clear and direct reference to the mystical union with God in an ancient text. Herein one finds not 

only a view on the inner anatomy of the human entity (εαυτός-self, νους-mind, θεία ψυχή-divine 

soul, θεοκρασία-a mix with God), but also an undisputable statement concerning the purpose of 

all that esoteric education and training. Thus, in this occasion the human entity resembles a vessel 

 
11 Iamblichus, De vita Pythagorica 33, 240, 15.  
12 Guthries’ translation as ‘’tear apart’’ is correct.  
13 We need to look elsewhere, too; see ancient Greek texts, where terms like θεόλημπτος (one who has received God or who 
has been received by God), θεοφαγία (god-eating), ενθουσιασμός (enthusiasm, to be taken ecstatic by god inside), θεοφήτις 
(she who speaks for a god), Ορφισμός (Orphism), Τιτάνες (Titans). 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

7 
 

wherein takes place the so-called sacred marriage14 between the creature and the Creator, be-

tween the mundane and the divine. Therefore, here theokrasia clearly means the mixing of the 

human and the divine into one.15 It is not by accident that even in their everyday habit of mixing 

wine with water ancient Greeks used the very same noun, κράσις.16 Still, as presented elsewhere,17 

it seems that in the system of Iamblichus, before the theokrasia and the union with the One, the 

aspirant should proceed in magical / theurgical hieropraxia, where he was united with all beings. 

Here, the Θεολογούμενα της Αριθμητικής (Theologoumena of Arithmetic),18 attributed to Ni-

comachus of Gerasa (c. 60 – 120 CE),19 definitely known to Iamblichus, with its peculiar theosophy 

of numbers and the hidden qualities of stargods, must have played a role. Still, the influence of the 

Pythagorean Decas on the ten sefiroth in the Book of Creation (Sefer Yetzirah) is also evident.20 

What’s more, the mystical theokrasia in Neoplatonic and Neopythagorean material might also 

share a connection to the Mandaic notions on re-membering the mystical body of the otherworldy 

Adakas Ziwa (the ‘secret glorious Adam’).21  

   Another very significant reference to theokrasia we find in the work of the Neoplatonic philoso-

pher Damascius (ca 462 – 538?) concerning the life of Isidore22 (ca 450 - 520).23 After talking about 

the most ancient wisdom of the Egyptians that is “hidden into the adytum of this mythological 

truth” (σοφία κρυπτομένη ἐν τῷ ἀδύτῳ τῆς μυθολόγου ταύτης ἀληθείας) and the calm yearning 

of the initiate towards God and towards the “soul’s sacred dawn” (πρὸς θεὸν ἀνακλῖναι τὴν ἱερὰν 

αὐγὴν τῆς ψυχῆς), Damascius speaks about priests who conduct “secret rituals in secret places”. 

 
14 See that in the epistle to the Ephesians (5:22-32), apostle Paul presents the mystical body of the faithful, the ecclesia (church, 
temple), as the bride of Christ. See what Constantine R. Campbell says in his Paul and Union with Christ: An Exegetical and 
Theological Study, Zondervan, Grand Rapids 2012, 307-310.  
15 In one instance, theokrasia is synonymous to theogony: Ἑπτάμυχος ἤτοι Θεοκρασία ἢ Θεογονία. See Suda Lexicon, letter 
phi, 214.11. Also, Pherecydes, Testimonia, in “Die Fragmente der Vorsokratiker, vol. 1, 6th edn.”, H. Diels, W. Kranz (eds.), Berlin: 
Weidmann, 1951, Repr. 1966, Fragment 2, 9.  
16 In modern Greece wine is mostly called κρασί, echoing that age-old habit and the ancient term.  
17 See Konstantinos Th. Zarras, Mandaeans: Mystical Theology, Principles and Causes, Ennoia, Athens 2022 (2nd ed.), 129 (in 
Greek: Μανδαίοι: Μυστική Θεολογία, Στοιχεία και Αφορμές, Έννοια, Αθήνα 2022, β΄ εμπλουτισμένη έκδοση).  
18 The usual English translation of this title, as Introduction to Arithmetic, probably derives from the fact that this small enchi-
ridion was actually used as an introduction to numbers for more than a thousand years. Yet, it bypasses all the esoteric and 
theological aspects in the work of Nicomachus.  
19 Konstantinos Th. Zarras, as above, 128 - 132.  
20 As above, 132; 92 ff.; 110 ff.; 125 ff.  
21 As above, 145 - 218.  
22 A Greek born in Alexandria, Isidore went to Athens and became one of the disciples and a close friend to the Neoplatonist 
Proclus, the then head of their school of philosophy there. Later, he went back to Alexandria and taught there, too.  
23 See Damascius, Vita Isidori fragm. 5, 7. Also see Photius, Bibliotheca 181 (Codex 242; Bekker page 335b,  2).  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

8 
 

He speaks about the diaspora of the souls, their separation and partition and the subsequent de-

scent to the material world, where they received an earthly body (σπαραγμοῦ διαρρήδην, … σῶμα 

γήϊνον λαβοῦσαι διεσπάσθησαν αὐταὶ ἀφ' ἑαυτῶν). Probably, when he speaks about the “God 

within,” it is not by chance that on the separation of the souls he uses the same verb as Iamblichus, 

διεσπάσθησαν (“broke up,” “tore apart”). Then he goes on on “our souls’” return and gathering to 

the divine, saved from partition.  

   To describe this state, Damascius uses very strong terms: θεοκρασία and ἕνωσις παντελής; that 

is, divine mix and complete or perfect union with God. It is worth noting that Damascius relates all 

the above to the myth of Osiris and Isis. As is known, Osiris was believed to be a god whose body 

members were broken apart, scattered all around earth and then miraculously and magically 

mended, re-membered and brought back to life. So, in this brief paragraph from Damascius one 

may find enough significant elements to write a monograph. First, as if a temple or a palace, mythos 

has innermost dimensions or chambers, adyta, wherein truth and wisdom lie hidden. Then, appear 

the soul’s sacred dawn and the longing to God, replete with Orphic elements. The themes of fall or 

descent, soul’s fragmentation, in-carnation, then return and re-membering, leading to at-one-

ment, oneness and complete union with God, are all in their essence both Platonic and Orphic. 

Here union with God comes after proper αγωγή/agoge of the soul (ψυχαγωγία) that brings about 

memory, Mnemosyne, remembering, the end of λήθη (forgetfulness) through αλήθεια (truth) and 

nostalgia for the divine.  

  Elsewhere in the same work, when on the syncretistic union of two gods, Osiris and Adonis, and 

their relation to the animate statue of Aion, we find the expression “mystical theokrasia” (μυστικήν 

θεοκρασίαν).24 In this occasion, Heraiscus the Egyptian priest, a visionary who had become a Bac-

chus (as Orphics thought of the true philosopher), is described as almost divine. He could even tell 

if a statue was animate or inanimate by a god. What is more, after his passing, when wrapped in 

the garments of Osiris, secret signs (ἀπόρρητα διαγράμματα) shone through the sheets and they 

all could see the gods he was in contact with, when alive, and now in their company. The text goes 

on saying that “his first birth was also sacred and mystical,”25 meaning his physical birth, during 

 
24 See Photius, Bibliotheca, Codex 242 (Bekker 343a 22 and 343b 2). Also, οὕτω διέγνω τὸ ἄρρητον ἄγαλμα τοῦ Αἰῶνος ὑπὸ 
τοῦ θεοῦ κατεχόμενον, ὃν Ἀλεξανδρεῖς ἐτίμησαν, Ὄσιριν ὄντα καὶ Ἄδωνιν ὁμοῦ κατὰ μυστικὴν ὡς ἀληθῶς φάναι θεοκρασίαν, 
in Damascius, Vita Isidori (ap. Sudam, Hesychium, Photium et e cod. Vat. 1950), “Damascii vitae Isidori reliquiae”, C. Zintzen 
(ed.), Hildesheim: Olms, 1967, Fragment 174, 8.  
25 As above, 175, 18: ἦν δὲ αὐτοῦ καὶ ἡ πρώτη γένεσις τῷ ὄντι μυστική.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

9 
 

which he was brought to the world with a finger at his lips26 (just like Horus, Helios and Harpokrates 

in Plutarch; that is, he is presented as a divine child by birth). Yet, I am not convinced that the 

reference to a “second birth” here, directly after the miraculous signs through his wrapped body, 

immediately after his passing, refers to an initiation during his lifetime, as some modern scholars 

sometimes have it. Perhaps, it is Heraiscus’ passing and his habitation now with the gods that is 

described as a “second birth.” Death was considered a rite of passage and when about a man who 

already had something divine, like Heraiscus, the ascent to the sphere of gods would be as a second 

birth. Then, perhaps in this case, an upperworld initiation, as opposed or even paired to the neth-

erworld one. Of course, in Mystery cults initiation was thought to be a second birth, too.  

   As for θεόκραντον, there are only a few texts where this composite term appears.27 It is an im-

portant derivative from θεοκρασία and difficult to translate in English. Literally, it means the one 

who is created or completed or perfected by God. Due to its second part, the epithet -κραντον (of 

course, again from κρᾶσις, κεράννυμι, and κραίνω, for ‘mix’ and ‘to mix’ or ‘mingle’ together), 

θεόκραντος is also one who is perfectly fused or united with God or even one who is fulfilled or 

driven by God. Therefore, in a comment to the play Agamemnon by Aeschylus we read: θεόκρα-

ντον, ἐκ θεοῦ τελεσθέν; that is, the one that is perfected by God.28   

   Concerning θεουργία/theurgy, there is a lot written by many, so I shall not dwell much.29 Even 

so, a few main points should be stressed here. Again, the term is a composite one, from θεός (God) 

and έργον (work), usually meaning a divine work, a work of god(s)30 or a work with or about the 

god(s).31 After Julian the theurgist (2nd century CE), a θεουργός (theurgist) came as the evolution 

of θεολόγος (theologian). Though the latter only speaks about God, the former acts and works with 

God. In the same spirit and according to Pseudo-Dionysius, theurgy was the consummation and 

 
26 A pose pointing to the secrecy surrounding all mystical teachings and the Mysteries.  
27 See Aeschylus, Agamemnon 1488; Scholia In Aeschylum (scholia recentiora Demetrii Triclinii),  Agamemnon, scholion 1488, 
line 1. Gregorius Nazianzenus, Christus patiens [Dub.] (fort. auctore Constantino Manasse) 1465. Oracula Sibyllina 13, 112. 
Christodorus, Epigrammata 2, 1, 98. Anthologia Graeca  2, 1, 98. Paulus Silentiarius, Descriptio Sanctae Sophiae 772.  
28 Demetrius Triclinus, Scholia in Aeschylum (scholia recentiora) Agamemnon, scholion 1488, 1.  
29 On the genuine and true theurgy, see Gregory Shaw, Theurgy and the Soul: The Neoplatonism of Iamblichus, Pennsylvania 
State University Press 1995, 84-85.  
30 See Pseudo-Dionysius 181B. Porphyri, Letter to Anebo 44:12. Iamblichus, On the Mysteries 33:9. 280:12. Julian, Fragm. 198c; 
224d.  
31 Porphyri, Letter to Anebo 30.7; Iamblichus, On the Mysteries 7.4; 28.4; 29.18; 96.9; Julian, Fragm. 354b.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

10 
 

the crown of theology: ἔστι τῆς θεολογίας ἡ θεουργία συγκεφαλαίωσις32 (yet, he did not perceive 

theurgy33 in the exact same way as Iamblichus and Proclus). A theurgist was the expert on the high 

hieratic or priestly art34 or “divine science” (θείαν επιστήμην),35 actually meaning an advanced 

form of magic,36 where one could even force or persuade God to act according to the will of the 

priest,37 or to become manifest through a statue or a simulacrum. Again, Iamblichus was the main 

proponent of this method. One theurgist, called Hierotheus, was thought to be related to the Jew-

ish mystical tradition of the Hekhaloth.38   

   In his Mysteries 1.12.10-26, Iamblichus says that by using proper invocations and by the benevo-

lence of the gods, the theurgists receive abundant light from them and their souls are invited up-

wards, separated from their physical bodies, to a union with them. It is clearly stated that this aims 

to the salvation of the soul, as she is absorbed by the energy of the divine spectacle, purified, lib-

erated, and united with the godly principle. Here all the elements of preparation, invocation, puri-

fication, ascent, mystical theoria and union39 are to be found:  

κάθαρσιν παθῶν καὶ ἀπαλλαγὴν γενέσεως ἕνωσίν τε πρὸς τὴν θείαν ἀρχὴν ἡ διὰ τῶν κλή-

σεων ἄνοδος παρέχει τοῖς ἱερεῦσι.40  

In the same work he maintains that it is the perfect efficacy of the ritual, when divinely performed, 

and the mysterious power of inexplicable symbols, known only to the Gods, that may convey the-

urgic union:  

 
32 Pseudo-Dionysius Areopagita, De ecclesiastica hierarchia 84, 25. In Greek Fathers of the Church see theosis – closely con-
nected to theopoiesis - as the end of all mystical activity; see Norman Russell, Theosis and Religion: Participation in Divine Life 
in the Eastern and Western Traditions, Cambridge University Press 2024, 164, 183.   
33 E.g., see Vladimir Kharlamov, The Authorship of the Pseudo-Dionysian Corpus: A Deliberate Forgery or Clever Literary Ploy?, 
Routledge, New York 2020, 36.  
34 See Proclus, Περὶ τῆς καθ' Ἕλληνας ἱερατικῆς τέχνης (De sacrificio et magia) 148.3 ff. (this is one more case where the Latin 
and then the English translation of a Greek text goes astray; though the Greek actually says On the priestly art according to 
the Greeks, the Latin goes On sacrifice and magic). Also, see Iamblichus, On the Mysteries 2.10; 3.18. In Michael Psellus (Opus-
cula logica, physica, allegorica, alia Opusculum 3.137), we read about the ἱερατικὴν τέχνην.  
35 Iamblichus, On the Mysteries 3.7.   
36 See Iamblichus, On the Mysteries 41.5; 87.5; 149.11.  
37 See Iamblichus, On the Mysteries 3.4-7.  
38 Vladimir Kharlamov, The Authorship of the Pseudo-Dionysian Corpus: A Deliberate Forgery or Clever Literary Ploy?, 57-58. 
Concerning the identity of Hierotheus, there is a debate. Sometimes he is thought to be a code name for Origen, Proclus, or 
others.  
39 On henosis in theurgy, see Gregory Shaw, Theurgy and the Soul: The Neoplatonism of Iamblichus, 51, 112, 115.  
40 Iamblichus, On the Mysteries 1.12.25.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

11 
 

ἀλλ’ ἡ τῶν ἔργων τῶν ἀρρήτων καὶ ὑπὲρ πᾶσαν νόησιν θεοπρεπῶς ἐνεργουμένων τελε-

σιουργία ἥ τε τῶν νοουμένων τοῖς θεοῖς μόνον συμβόλων ἀφθέγκτων δύναμις ἐντίθησι τὴν 

θεουργικὴν ἕνωσιν.41  

   As to the Christian mystic, here prayer is of utmost importance to the theurgist, linking the 

“priestly” art42 to the gods and helping perfect the “science of gods.”43 Three types of prayer are 

mentioned, and it is through the third and most perfect one that the “ineffable union is sealed”, 

where the soul is totally offered to the gods:  

τὸ δὲ τελεώτατον αὐτῆς ἡ ἄρρητος ἕνωσις ἐπισφραγίζεται … τελέως ἐν αὐτοῖς κεῖσθαι τὴν 

ψυχὴν ἡμῶν παρέχουσα.44  

It is prayer that kindles the “love divine” and sets alight the soul’s godly portion: τόν τε θεῖον ἔρωτα 

συναύξει, καὶ τὸ θεῖον τῆς ψυχῆς ἀνάπτει.45 What’s more, the theurgist achieves union with the 

Gods through “knowledge of arcane symbols”: τῶν ἀπορρήτων συμβόλων ἡ γνῶσις.46 It is also 

significant that to Iamblichus47 there is also a communion, an order, and a substantially infinite 

union of all gods, whether they are mundane and visible or supernal and intelligible.  

   In closing, after our brief examination of the above-mentioned texts, the significance and use of 

the term θεοκρασία/theokrasia should be obvious. Its undeniable meaning points to a mixing and 

union with God/gods, and -in other instances- even to the union between gods themselves, thus 

pointing to some other equally disregarded aspects of hieros gamos. As is also shown, in some texts 

theurgy was believed to lead to θεοκρασία/theokrasia, perhaps calling for a re-evaluation of the 

so-called “priestly art” and “divine science” in these works. Hence, with all necessary precautions, 

the theme of theokrasia or union with God/gods clearly predates relevant Christian texts and may 

have played a major role on how later Christian mystics came to envision and comprehend their 

unio mystica or their μέθεξις/methexis to God. Finally, Plato’s definition of the true philosopher 

may find here a most interesting, though largely unforeseen, growth.   

 
41 Iamblichus, On the Mysteries 2.11.23.  
42 On the hieratike techne, see Gregory Shaw, Theurgy and the Soul: The Neoplatonism of Iamblichus, 8 and 186.  
43 Iamblichus, On the Mysteries 5.26.1 ff.  
44 Iamblichus, On the Mysteries 5.26.15-17.  
45 Iamblichus, On the Mysteries 5.26.35.  
46 Iamblichus, On the Mysteries 6.6.1-10.  
47 Iamblichus, On the Mysteries 1.19.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

12 
 

Pannenberg W. and Grudem W.: Systematic Theology Analytical Comparison 

Konstantinos Diamantopoulos48 

 

General Overview 

Systematic theology consists of a vast realm of analytical references, topics, and principles re-

garding the depths of the Bible. It helps everyone interested in expanding their knowledge of faith 

in the Christian Bible understand a wide range of the sacred text's meanings.49In this particular 

section, two great systematic theologians have contributed a great deal to studying Scripture and 

maintained their prime methodology formulas stuck on their point. Wayne Grudem and Wolfhart 

Pannenberg represent two different approaches and, therefore, different systematic theology 

schools.  

When you're starting up studying Pannenberg and Grudem, you have this slightest feeling that 

you know about, in a general point of view, their next concept or content, and that happens be-

cause they both make sufficient and clarified statements about the examined theme. However, 

they keep several parameters in mind while expanding their thought, introducing a new aspect and 

a differentiated analysis that, ultimately, is a hunch of giving up any guessing.    

Suppose someone dares to characterise each one according to their contribution. In that case, 

he will probably say Grudem approaches the Biblical aspects of Theology dogmatically, structuring 

or building a tighter Protestant or Evangelical formula of Biblical Conception.50 And on the other 

hand, Pannenberg depicts a more epistemological group of issues.51 Connecting them with the Bib-

lical conception view of him in a more realistic way, without which the modern understanding and 

consolidation of the Bible are falling apart. Both of them are serving Christ’s Church, and that is a 

fact. Despite their exquisite methodology norms, they are regarded as systematic theology scholars 

 
48Dr. Theology and Catechetics, Matej Bel University on Theology and Pedagogy. Religions Teacher and Communication Spe-
cialist, 3rd Junior High School of Agioi Anargiri. 
49 John M. Frame, Systematic Theology: An Introduction to Christian Belief (P & R Publishing, 2013), p. 9 
50 Kevin Giles, "The Evangelical Theological Society and the doctrine of the Trinity," EQ 80, no. 4 (2008): p. 325 
51 Daren R. Erisman, "Pannenberg and the Unity of God: God’s Infinite Nature in Eternity and in Time," Bitly | Custom URL 
Shortener, Link Management & Branded Links, accessed September 15, 2020, https://bit.ly/3hyQVdl. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

13 
 

of great magnitude, simultaneously allowing further theology cultivation and criticism beyond their 

frames.  

 

Methodology Approach 

Since criticism and theological variation are considered useful and necessary in the Systematic 

theology context, in the present approach, the related analysis would be unfolded in two main 

steps: a. an autonomous presentation of their systematic theology thought is exposed based on 

certain premises of their systematic references, and b. oversight comparison tables follow next 

according to the foretold premises.  

The Theological base of the analytical approach shall focus on ecclesiology and Christology, his-

tory conception, Biblical exegesis, their philosophy and spirituality, contemporary application of 

their systematic expositions and academic style as such.   

Biblical exegesis52 It includes all the methodology approaches and primary principles that sup-

port the structure of the Theologian's Bible conception. The philosophy field includes “manner-

isms” taken from philosophers or thinkers over time that have influenced their work and concep-

tion in a particular grade.53. History schema reference allows the exposition of the history magni-

tude approach. Contemporary applications refer to a current implication of their theological prin-

cipalities in a logical and soft social manner, and spirituality is being diverted into two main sec-

tions: Christology.54 This concludes the analytical process of Christ’s personality approach concern-

ing His humanity, Deity, and ecclesiology.55 Which appoints the church nature thematic in the hu-

man history process.  

The presented methodology's final output will be a systematic comparison steered toward the 

previous theological establishment.  

 
52 John H. Hayes and Carl R. Holladay, Biblical Exegesis: A Beginner's Handbook (Louisville: Westminster John Knox Press, 2007), 
p. 179 
53 “…the goal of philosophy is the analysis of the structure of thought, and that the study 
of thought is to be sharply distinguished from the study of the psychological process of thinking…” in Timothy Williamson, The 
Philosophy of Philosophy (Hoboken: John Wiley & Sons, 2008), p. 13 
54 Veli-Matti Kärkkäinen, Christology: A Global Introduction (Ada: Baker Academic, 2003), p. 219 
55 Neil Ormerod, "The Structure of a Systematic Ecclesiology," Theological Studies 63, no. 1 (2002): p. 9 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

14 
 

Wolfhart Pannenberg Contribution in systematic theology context 

Theology is the study and research of God. It may sound like a problematic aim for someone, 

and it is a demanding academic endeavour or even a conception to be realised. However, God is 

always at the centre of systematic theologians' contemplative quest. Therefore, a seminal issue 

emerging is how God is understood in the context of Christian dogmatics and creeds.56  In this case, 

after meeting Karl Barth and reading his conceptual Christology, Pannenberg overcame him in the 

sense of a diversified contribution to the analysis of the dogma. He was up to structure, not an 

alien Christology.57 But another context of God and Bible comprehension, and therefore, his sys-

tematic theology took a different route. His spirituality was vigorously formed, giving an extended 

place to Christology and Ecclesiology.   

How was Pannenberg’s Christology formatted? The persona and nature of Christ comprise an 

essential issue of Pannenberg’s theological schema for scrutinising and detailed accounting. Jesus 

came to earth and condescended to take over humanity's sinful carriage by taking human form.58. 

This particular form is not just an external description or a characteristic event He adopted, wholis-

tic bondage, which withheld, without any conversion or mutation, the unbreakable relation be-

tween His deity and Humanity. Pannenberg accepts those two natures of Christ but not in a dog-

matic manner. He searches further, willing to explain the divine nature of Christ (?) His interest 

confirms his related wariness. He does not feel so convinced about the deity of Christ as an attach-

able or processable area of faith, but he needs to rationalise that event more than ever. In this 

process, he accepts a total openness of Christ not only as a human but, moreover, as the Second 

Person of the Holy Trinity.59. An openness leading His will towards the will of His Father. In that 

case, openness is considered a relation between the two persons of the Trinity at that stage.60. 

Christ wants what His Father wants; he hates what His Father hates and loves what His Father 

loves. This identification of will between the two Persons of the Trinity leads Pannenberg to accept 

 
56 “…That is, whereas Thomas Aquinas was fully aware that any given concept of God was necessarily analogical, he apparently 
did not realize that his entire scheme for the God-world relationship as expressed in the Summa theologiae was analogical; it 
represented just one human attempt to comprehend the God-world relationship…” in  Joseph A. Bracken, "Images of God 
within Systematic Theology," Theological Studies 63, no. 2 (2002): p. 363 
57 Erisman, "Pannenberg and the utility of God.", p. 1 
58 ibid 
59 Moreover, as a Person of the Holy Trinity, He is quite connected with the soteriology as the fulfillment of all in Christoph 
Schwöbel, "Wolfhart Pannenberg," in The Modern Theologians: An Introduction to Christian Theology Since 1918, ed. David F. 
Ford (Hoboken: John Wiley & Sons, 2013), p. 140 
60 ibid, p. 132 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

15 
 

it as an inward openness of the Son to His Father and the Father’s acceptance of the Son’s open-

ness.61. It goes far more profound since he accepts that it is a process of acceptance due to mutual 

love.62. This love is a one-of-a-kind cause that cannot be rationalised as the love of Humans. But 

before explaining this point, it is essential to mention that Pannenberg’s openness does not func-

tion as an abrogate mechanism of the divinity of Christ.  Openness and deity always come together, 

so Christ's divine nature is not swept away at all.63. 

However, at this point, it is regarded as essential to scrutinise the function of that openness 

and to exemplify it even better. Christ’s deity remains intact with His Humanity.64But his humanity 

disposes all the parameters of the human consciousness, and through it, Jesus of Nazareth under-

stands deeply what His mission in the world is. He is not destined to play the part of a single human 

being alone but recognises instantly His identification with the Second Person of the Trinity through 

the acceptance of the mission that had to be carried out for the redemption of the world.65. So, He 

had absolute consciousness about Who He was and for What reason he had descended from 

Heaven. In this point of reference, openness is not only regarded as an intimate relation of both 

natures, but it is unacknowledged by Pannenberg as the role of His human consciousness, which 

points out an alignment with the eternal Father. Someone could claim for a change that this kind 

of openness may drive Jesus to a fatal error or even blasphemy, as Judeans believed in the first 

place.66. However, the foretold consideration is not conceived from a human perspective but from 

a Godly response.67. The identification (of Jesus as the Christ) via openness68 It is not profound or 

irrational but is an inward string that unifies Jesus with the Deity of His and Him with the Father. It 

is a genuine openness and not an internalising of a self-deifying idea. Before the case is directed to 

the issue regarding eternity, which happens to be a significant key for Pannenberg’s consideration 

as a whole, the nature of the relation between the Father and the Son must be clarified.  

 
61 ibid 
62 Richard Rice, "Wolfhart Pannenberg's crowning achievement: A Review of his systematic Theology," Andrews University 
Seminary Studies, 37, no. 1 (Spring 1998): p. 60 
63 ibid 
64 Christiaan Mostert, God, and the Future: Wolfhart Pannenberg's Eschatological Doctrine of God (London: A&C Black, 2002) 
65 John W. de Gruchy "Theology and the Visual Arts," in The Modern Theologians: An Introduction to Christian Theology Since 
1918, ed. David F. Ford (Hoboken: John Wiley & Sons, 2013), p. 708 
66  (Matt 26:57-65, NRSV) 
67 (Matt 26:64, NRSV) consider it as another openness idiom. 
68  ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

16 
 

Thomas Aquinas's Theology has strongly influenced Pannenberg and consequently manifests 

similar effects in his analysis of the Holy Trinity and the relation of the Son with the other two 

Persons69. It must be realised that his Christology is fully connected with Thomas Aquinas's Trini-

tarian Theology70. There are three distinguished Persons in the deity: Father and Son and Holy 

Spirit71· Father is the absolute God, the Son is the absolute God, and the Holy Spirit is the absolute 

God, too72. There is, of course, a monarchy in the deity derived from the holy substance of that 

deity itself73.  In the context of such a concept, it must be mentioned that an analogy emerges 

based on the human way of living. Human beings are different, of course, and so are the Persons 

of the Holy Trinity; however, they are equal, and this equality is being established on their common 

deity substance. It is three Persons but one God74. This equality is an essential point to emerge and 

exemplifies Trinitarian’s substance dimension, but it doesn’t solve the problem of the relationship 

of the Trinity as perhaps expected. Common substance (essence) is a part of the relationship of the 

members of the Trinity’s dimension, but it doesn’t function as the interpretation key of that rela-

tionship itself. In that case, the third Person’s role in the Trinity is emphasised theologically.  

The Holy Spirit is a distinguished and unique Person in the Trinitarian deity, not something abstract 

or unidentified. Moreover, it has a specific role in the relationship of the Father, Son and Holy Spirit. 

That role is recapitalised as the maintenance and enforcement of the Trinitarian bonds. This 

maintenance and enforcement are applicable only through the essence of the deity with which the 

Holy Spirit is communing. That essence, rendered and externalised, according to human concep-

tion, as divine energy, is considered God’s Love. The latter is regarded as an ultimate function’s 

element, which is implicated only via the Holy Spirit. Holy Spirit, the third Person of the Trinity, is 

activating God’s Love and, inevitably, what God finally is, an Eternal Love in His entirety. So, the 

three persons of the Trinity communicate with each other and unite through the conjunctive pres-

ence and omnipotence of the Holy Spirit, which communicates Love eternally. Father loves the Son, 

and Son loves the Holy Spirit and the way around. All Mighty God is Love in eternity and therefore 
 

69 Schwöbel, "Wolfhart Pannenberg,", p. 133, see also: “Especially the concept of spirit-taken in 
the sense of mind-served that purpose from Anselm to Thomas Aquinas and others, and all the way down to Hegel and even 
to Karl Barth's doctrine on the Trinity” in Wolfhart Pannenberg, "The Christian Vision of God: The New Discussion on the 
Trinitarian Doctrine," The Asbury Theological Journal 46, no. 2 (Fall 1991): p. 31 
70 Dominic Legge, The Trinitarian Christology of St Thomas Aquinas (New York: Oxford University Press, 2016), p. 239 
71 Jae Yang, "Pannenberg’s Trinitarian Theology and the Use of Theological Sources," The Evangelical Review of Theology and 
Politics 6 (2020): 
72 Wolfhart Pannenberg, Systematic Theology (London: A&C Black, 2004) 
73 Ledge, The Trinitarian Christology, p. 65 
74 ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

17 
 

prompts humans to act the same way with each other: “But I say to you that listen, Love your 

enemies, do good to those who hate you…”75 and “I made your name known to them, and I will 

make it known, so that the love with which you have loved me may be in them, and I in them.”76. 

So, when love is implicated, according to John, God activates Himself immediately into the hearts 

of men who know God is in them77.  

On the other hand, eternity and history are sensitive themes according to Pannenberg’s sys-

tematic view. The question “What is history?” dominates his intellectualism and introduces a di-

versified prospect compared to the established one by historians. The element of time and the 

chronicle incidents which compose the historical timeline are overcome by the essential centre 

used, which very explicitly is Christ. According to Pannenberg, history has been made by the Word 

of God because time, as a seminal component of history, was created and didn’t exist before its 

creation. Therefore, time as creation has no absolute character or inward divinity; thus, it is not 

eternal78.  

According to Pannenberg, “eternity” does not have a temporal side of the view as humans are 

used to counting time in their everyday living using technical means, for example, watches, selling 

phones, etc. Still, it lies upon the basis of a divine dimension, which is different and spiritually as-

cended than men’s nature.79 It happens to be. History begins as time has, but it also has an end, 

which shall occur at the Consummation of the World. Afterwards, history has no place in that frame 

of concern because mankind’s cadre shall be entered into the dimension of eternity, which cannot 

be counted or conceived by human’s physical or intellectual abilities. Simultaneously, the Consum-

mation of the World shall be the Culmination of History, and even more so, the source of the Sanc-

tification of All is Christ – the Word of God. The historical incidents lead little by little to the previous 

World Culmination, despite the perplexity and controversies throughout the timeline. The wisdom 

of God flows all the mundane process to the realisation of his perpetual plan, as the human 

 
75  (Luke 6:27, NRSV) 
76  (John 17:26, NRSV) 
77  Artūras Lukaševičius, "Alexander Men’s view of human search for God in the world religions in the light of the Catholic 
magisterial teaching," Społeczeństwo i rodzina, 54, no. 1 (2018): pp. 8,14 
78  Carlos Blanco, "God, the Future, and the Fundamentum of History in Wolfhart Pannenberg," The Heythrop Journal 54, no. 
2 (2012): p. 302 
79 “The opposition between time and eternity is overcome by the eskhaton, by the ultimate future, which is not to be replaced 
by a further future. Rather, it is a self-present, eternal, and free future” in Blanco, “God, the Future”, p. 303 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

18 
 

conception, our redemption in the eschaton regard it.80. On the contrary, if humankind was stuck 

in a materialistic view of human things, as civilisation is, perhaps then it could not conceive the 

plan besides the veil and might continue to meditate on a materialistic notion of time and current 

historical definitions given. Of course, the History discipline is essential, and the Theology major 

uses history as a humanity tool for a deeper understanding of ecclesiastical events. Still, Pannen-

berg cannot reach a complete consensus with historians if they do not accept ad hoc the Word of 

God as the centre of history. The latter comprises his dogmatical formality.   

Based on the previous systematic mode, Pannenberg is very interested in the Church's Essence. 

The very much principle of the term “church” is the Greek “εκκλησία” (ecclesia). In a more Old 

Testament fashion, the term derives from קָוָה qavah (kaw-vaw')81 or קָהַל  (qāhal)82, which is related 

closely to the “συναθροίζεσθαι”, which is the assembly83· however his astuteness proceeds a lot 

more than grammatical rooting research and establishes a notion of “church” overview or a church 

theory. His church theory considers the “church” as the Body of Christ, and that Body includes 

many differentiated members with many peculiar functions and contributions- charismata84. Paul's 

consideration of the church as the Body of Christ is found in the New Testament85.  

Pannenberg claims that this Body consists not of a metaphor or a simplification of the notion 

but rather a perspective pointing out the future. The body of Christ pointing to the church con-

cludes a future condition of humanity86. This future condition does not mean a new way of living 

but a new way of being. Pannenberg knows existentialism and its terminology but doesn’t share 

the same premise. To exist means “to be” in the frame of a living mechanism, utmost dictated by 

reality, but “to be” is different than “being”, which illustrates the essence structure of the individ-

ual; the essence is the prompted issue leading on the perspective of how the being is going to be. 

 
80 Stanley Grenz, "Wolfhart Pannenberg: Reason, Hope and Transcendence," The Asbury Theolcgical Journal 46, no. 2 (Fall 
1991): p. 73 
81 James Strong, s.v. "קָוָה,"(H6960) in Strong's Hebrew Dictionary of the Bible (Strong's Dictionary) (2012) 
82 Strong, “ קָהַל"(H6950) 
83 (Exod 35:1, NRSV) 
84 The following is quite interesting: “Here, properly, is consideration of the Church under her hierarchical aspect, with the 
understanding that "hierarchy" will not be understood as a simple armature, juxtaposed to the Body, but as its vital organiza-
tion, which assures each member not only his place but his function within the whole. Under this aspect, the Church is evidently 
at the maximum of her present identification with Christ: as the sacrament of Christ, in which and through which Christ himsclf 
is revealed and communicated in those whom he has sent.” in Louis Bouyer, The Church of God: Body of Christ and Temple of 
the Spirit, trans. Charles U. Quinn (San Francisco: Ignatius Press, 2011), p. 167 
85 ibid 
86 Blanco, ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

19 
 

So, it is vital to mention that “being” is very well linked with the essence of the church because, in 

the context of the Second Coming of Christ establishing the Consummation of the World, the latter 

shall change, not in a catastrophic or apocalyptic way but in a revelational one87. All things shall 

change so that man will change inside and out.  His essence shall communicate with the grace of 

God (of the whole Trinity) and, therefore, shall be purified and sanctified simultaneously. This pu-

rification and sanctification of man provide a future premise88, a window in faith, during which the 

church shall live a new baptism condition on the edge of time. However, it is always an issue if the 

“church” includes humanity or the chosen remnant in faith. The basic Protestant principle has 

found a resolution to that problematic area by cultivating the evil overcoming theology according 

to which evil-hearted people shall neglect the Kingdom of God and be neglected according to their 

will. The Kingdom of God shall perish all fear and hesitation of the excellent faith people so they 

are willing to live with Christ's remnant and have a chance to do so in grace89. As a respectful the-

ologian of the future, Pannenberg faithfully serves this protestant overview. However, his unrest 

and academic anxiety reveal a further way to conceive Paul’s Body as the church90 into the prospect 

of the Culmination of the Future. And by that alone, the central presupposition remains the same: 

the person of Christ. In the end, Pannenberg remains not a theologian of the history of the church 

but rather a theologian of the philosophy of the church.  

Speaking of philosophy, a seminal question is emerging: What does Pannenberg’s philosophical 

system include? This is a crucial question to be answered because philosophical theory generally 

covers almost all systems of conceived ideas through history and their way of being implicated in 

the world.91It must be emphasised that Pannenberg is perfectly aware of the philosophical systems 

of his own time and classical philosophy, but he is not a philosopher by his own choice.92.  He is 

deeply theologian and cares a great deal about how theology can overcome its theory bricks and 

penetrate it as a whole so that the Bible shall be understood under a new prism, despite the 

 
87 Chulho Youn, "Wolfhart Pannenberg’s Eschatological Theology: In Memoriam," De Gruyter, last modified August 1, 2015, 
https://www.degruyter.com/view/journals/nzst/57/3/article-p398.xml. 
88 ibid 
89  See also: Matthias Gockel, "“Be not overcome by evil, but overcome evil with good”-an orientational approach to suffering 
and evil," Modern Theology 25, no. 1 (2009): p. 97 
90 (Rom 12:5, NRSV) 
91 Thomas Davidson and James Knight Errant, "Philosophy as Teaching," in Philosophy Americana: Making Philosophy at Home 
in American Culture, ed. Douglas R. Anderson (New York City: Fordham University Press, 2018), pp. 157-8 
92 Aleksandar S. Santrac, "Three I know not what: The influence of Greek philosophy on the doctrine of Trinity," In die Skriflig/In 
Luce Verbi 47, no. 1 (2013): p. 4 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

20 
 

respectful creed system flowing all the Bible preaching of the clerisy. This is a new finding in the 

field. Pannenberg starts by working on Thomas Aquinas's Trinitarian Theology.93He goes deeply 

into the Roman Catholic educational realm about the quest for the Essence of God. He unfolds 

Thomas Aquinas's thesis about the Grace of God and the role of the Holy Spirit. He reproduces the 

scholastic theology similarly but under a new structure by himself.94He is a Protestant who uses 

scholastic theology in a new way, and for that, he defies all labels granted. 

Moreover, it illustrates the existentialism philosophy95 in the prospect of essence and relegates 

the existence notion to a background realm. He is also concerned about the time theory, and it is 

astonishing to mention that he closely observes Einstein’s theory on time General and Specific rel-

ativity. Time in humankind's conception is linear, but it is not of the same magnitude because it is 

affected by the material's position and speed. When two materials have diversified speeds (one 

goes fast and the other goes slower), they experience time differently since the first one experi-

ences less time. The second takes more time to reach the destination targeted. Pannenberg fo-

cuses on that but gives a humanistic rather than a scientific perspective. He does not defy Einstein’s 

conception but follows another path, showing time as a material magnitude that seems to be inside 

the world’s spectrum. Regardless of its elastic or inelastic nature, it follows the rules of nature be-

cause man is the protagonist in the world foreground through this timeline. Nevertheless, accord-

ing to Pannenberg, there is a reality beyond the known one in which time doesn’t even count be-

cause it enters another system of rules, the architecture of which is established on eternity’s 

ground96. So, human conception must focus on the destiny of time rather than on how time works 

or the nature of time97. 

Finally, Pannenberg deals with the thematic of Grace.  He does n’t feel so much enthusiasm 

with the usual retro cliché theological language such as “living in Grace” or “The grace of God shall 

come upon you” or even “you must feel the Grace of God…” etc. The point is what is Grace within? 

That is the question shall be asked. The essence of grace consists a crucial point in Pannenberg’s 

theological system and therefore a lot of systematic efforts are made for coping the problem to its 

 
93 Gilles Emery, The Trinitarian Theology of St Thomas Aquinas (New York: Oxford University Press, 2007), p. 30  
94 Meaning his Trinitarian Prospect in Emergy as above. 
95 David Misselbrook, "An A–Z of medical philosophy: X is for Existentialism: Kierkegaard, Heidegger and Sartre," British Journal 
of General Practice 64, no. 629 (2014): p. 642 
96 Johann A. Meylahn, "Time: Exploring conceptions” in, An interdisciplinary symposium (Pretoria: Theological Studies, 2015), 
p. 4 
97 ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

21 
 

root, using the science findings to the best of the Theology benefit. Grace of God is something 

supernatural or metaphysical as such, since it lays extremely beyond the human mind, but at the 

same time embodies idioms of the divinity of God, which are giving people redemption. This is 

extraordinary to think about! But giving the fact that Grace comes from God and is also something 

which cannot be comprehended, therefore might be a form of unknown energy field force98 which 

comprises a new dimensional situation. For Pannenberg Theology of Grace is a Dimensional Theol-

ogy consenting in large quality with the quantum theory99. This is the reason that Pannenberg was 

more or less categorized as a scientific theologian.  

It is also useful to come across with Panneberg’s style and didactic quality. He is, with no doubt, 

a great academic teacher. He feels the need of teaching, but even more he feels the need to con-

tribute to the world. This is the main reason Pannenberg dug fearlessly through the Bible’s fertile 

ground searching for truth to be implicated in a real time. So, his Systematic Theology is rich 

enough, flows with great accuracy, combines theological and scientifical terminology, depicts new 

areas to be searched and inspires a new era in theology research of not fearing peer criticism. His 

writing is extremely highly leveled and is been unfolded with an enormous erudite temper, with 

no specification or understanding lacking. He aims a. to unify theology with the other sciences, 

beginning a dialogue between them in the context of achieving mutual collaboration and under-

standing b. to minimize the gaps between them c. to give lay people modern tools to understand 

the Bible message and c. to structure a new conception of the world and humanity giving an invin-

cible prospect to its present mortality. Those three points capitalize in brief the contemporary ap-

plication of Pannenberg’s Theological system in regard with his whole academic contribution.    

 

Wayne’s Grudem Contribution in systematic theology context 

 What really is the need of a systematic theology volume(s) and what exactly does it serve? 

This question emerges a profoundly serious topic of debate and of course there might be a lot of 

stances could legitimize any possible response. Systematic Theology work is essential for the right 

and accurate wording of the dogma or includes an extreme analysis of the Bible main ideas or 

consist an accurate compendium of combination and rapprochement of Biblical Theology and 

 
98 Timothy Harvie, "God as a Field of Force: Personhood and Science in Wolfhart Pannenberg's Pneumatology," The Heythrop 
Journal 52, no. 2 (2011), pp. 250-59 
99 ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

22 
 

Science relations. Every possible assessment could be feasible and good worthy, there is only a 

serious lack though in this process concerning the framing and exposition of the teachings and their 

analysis of the whole Bible. If someone pays a little attention could surely imagine how great is 

such a task and what enormous impediments might arise during such a realization.  

 Despite the forth mentioned pessimistic mood of such an endeavor, a systematic theologian, 

graduate of Cambridge and Harvard, current Professor of Systematic Theology in Phoenix Seminary 

till now100 and distinguished Systematic Theology Author, Wayne Grudem is very affiliated and en-

amored with the task. As a systematic theologian prompts the exposition and the deep analysis of 

the Biblical creed in its entirety and that is the main reason, he went forward to write his systematic 

theology volumes published by Zondervan101. A productive work coming to enrich the theological 

researching court.  

 Biblical exegesis102 comes forth and illustrates one of the greatest theological interests of 

Grudem· the former is being consisted by the main principle Grudem uses in order to approach in 

faith Bible correctly. In this point, he introduces a hermeneutical schema, which builds pro rata his 

theoretic establishment, which is Eternal Functional Subordination (EFS)103. This term is been used 

to describe the relation of the Father, the Son, and the Holy Spirit in the context of their Trinitarian 

relations as far as Trinitarian relationships are deeply determinant for the effective Old and New 

Testament approach104. What really is EFS? it concerns the stance of the Three Persons in the Trin-

ity. Stance, which in this particular schema defines actually the role of each person in the Trinity. 

Father is higher posed than the Son and Holy Spirit is lower posed than the Son105. Grudem in this 

particular section induces a subordinationism, which by first glance, determines the place of each 

member in the deity. It seems like it, but it doesn’t actually work like this in praxis. Grudem is well 

aware of the heresy of subordination and by no means is willing to fall into its void106. On the 

 
100 Wayne Grudem - Professor of Theology and Biblical Studies, accessed September 19, 2020, 
https://www.waynegrudem.com. 
101 ibid 
102 W. Grudem, The John Wenham Lecture (Phoenix: Phoenix Seminary, Phoenix, Arizona, U.S.A., 2019), p. 4 
103 Iriann M. Hausted, "Eternal Functional Subordination in The Work of Wayne Grudem and its Relationship to Contemporary 
Adventism," Andrews University Seminary Student Journal 3, no. 4 (Fall 2017): p. 11 
104 ibid 
105 ibid 
106 “ontological equality but economic subordination” in Stephen D. Kovach and Peter R. Schemm, JR., "A Defense of the Doc-
trine of the Eternal Subordination of the Son" (presentation, ETS presentation in Philadelphia, Southeastern Baptist Theologi-
cal Seminary, Wake Forrest, U.S.A., September 1999) 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

23 
 

contrary, he explains his theory by saying that Each member incorporates divinity as a whole and 

is actually God in essence107. On this one it doesn’t imply three Gods (tritheism) but one and only 

God according to the essence. There must be an analogy108 here with the human interconnections. 

Every human is different from the other, but the sum of the people is characterised by the human 

essence, which is common ground and interconnects the whole system of human nature. The latter 

introduces an analogical paradigm so as to be able to implicate a similar mechanism into the deity 

relations. Subordinationism doesn’t occur when the essence of God is at stake; on the other hand, 

it matters a lot when the academic debate goes around the role of each member109.  

 God as the Father supervises the whole creation and is the Protagonist all the way in Old 

Testament· the Son has taken over the task to redeem humanity with His own contribution, His 

incarnation actually, and in this way to recapitalise, using the terminology of Irenaeus of Lyon, the 

world by His Crucifixion and Resurrection and finally His Ascension. The Holy Spirit is the member 

who oversees, cares, loves and enlightens the body of Christ – the Church. Those roles are ex-

tremely essential; they have some hierarchy concerning priorities regarding the Person in charge. 

By this logical form, the Father is superior to the Son, the Son is superior to the Holy Spirit, and the 

latter is inferior to the other two divine Persons. Subordinationism occurs in function and not in 

essence110, because all the three persons are equal concerning the essence. Grudem’s EFS theory 

is a common ground for many liberty theologians and, in general, in the Protestant theological 

realm, but it has provoked intense debates among those who opposed.111.  it 

 In addition, the person of Christ is seminal, not only because of his entire deity but also be-

cause of His general accomplishment. His role occurred in the world frame and therefore in the 

history foreground during it’s timeline. His personality was that of Jesus. He was born and raised 

as an Israelite according to the local customs. So, He was a real human in that case, but He was 

prayerful and pious at the same time. His dignity and integrity, his faith in God (The Father) and his 

devotion to the wick by performing good deeds were decisive to develop a unique religious inti-

macy with God (the Father), whom, by the way, acknowledged as His own112. The latter conclusively 

 
107 ibid 
108 Wayne A. Grudem, Systematic Theology: An Introduction to Biblical Doctrine (Michigan: Zondervan Academic, 2009), p. 42  
109 Grudem, Systematic Theology, p. 68 
110 Hausted, "Eternal Functional Subordination”, ibid 
111 ibid 
112 (John 10:30, NRSV) 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

24 
 

drives a lot of Liberal theologians to focus on his human nature and keep aside his deity in the 

name of an actual and realised historicity of the Person of Jesus, excluding His supernatural na-

ture113. The piety approach greatly impacted the formation of a theology of Jesus concerning His 

humanity alone and caused significant controversies in the Protestant academic frame. Grudem 

observed that situation, and, despite his Harvard study (the university since 1970 grasped a great 

liberal profile in the theology department),114 rings the bell of alert to all the academic evangelic 

society.  He firmly denotes that evangelical theology must take a step not only formatting a severe 

effort to advocate Christ’s theological background on the stage of a dialogue manner, but academ-

ics have to enrich the church with their own written contributions to the Bible Hermeneutics as a 

whole115.   

 The next theme in the cadre of Bible analysis is Grudem’s ecclesiology and, therefore, the 

essence of the church. As depicted in Pannenberg’s reference place, the term “church” has the 

significant meaning of assembly, but in this account, it has been scholastically penetrated. Ecclesi-

ology is not only a matter of theoretical dogmatic debate, but also a practical and logical issue that 

must be used in everyday life, and that is the way it must be faced at116. The practical issue is very 

much affiliated with the Bible, since in almost all the Evangelists, there is always an essential as-

sembly of people either during Jesus' miracles performance or teaching, either during his clashes 

with the elders of the Jerusalem priesthood. On the other hand, it is remarkable how the Israelites 

were all united under Moses' leadership and also how they reacted under harsh circumstances, as 

one, during their disobedience and faithless stand by, when Moses was climbing on the Sinai Moun-

tain117. In all those Biblical cases and in many more as well, the sense of the gathering is always 

there118. And the question has been risen is if this assembly consist a church or not119. According 

to Grudem the matter of the number or gathering must be distinguished from the essence of the 

church. A single number of people cannot be a church but remains just an assembly. Church con-

cludes much more than that. The number of people is just the first step of it. So, the 

 
113 Stephen J. Patterson, The God of Jesus: The Historical Jesus and the Search for Meaning (London: A&C Black, 1998), p. 31 
114 W. Grudem, "Do we act as if we really believe that “the bible alone, and the bible in its entirety, is the word of God written”?" 
(Conference session presented at Trinity Evangelical Divinity School, Illinois, November 17, 1999). 
115 ibid 
116 Grudem, Systematic Theology, pp. 1246-8 
117 (Exod 19:20, NRSV) 
118 Grudem, Systematic Theology, ibid 
119 ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

25 
 

presuppositions under which a church is formulated are:  a. the existence of an assembly of people, 

b. the existence of a religious scope those people serve, c. the existence and practice of rituals 

those people perform or attend or both and d. the religious consciousness of being a church those 

people have to dispose from the very start120.  

 It is very difficult or impracticable for someone to expect that they could be in a position to 

examine or evaluate the spiritual condition of his/her fellow citizens since spirituality consists of 

an invisible magnitude which only God is able to recognize. God Knows the spiritual condition of 

every person and future development by his birth and before that. However, the church remains 

an assembly of people who may have spiritual presuppositions. The final judgment is only to God. 

It is enough that every person can proceed to God’s temple in good faith, and their attitude could 

be the instrument for their gradual improvement. Church, in that sense, is the place of mental and 

spiritual cleansing and redemption121 And every person has to undertake the burden of humility 

and the reckoning of imperfection to upgrade themselves in Christ and be a true member of the 

church.  Of course, there are several conditions that should be considered for the definition of a 

true church membership.  

 As a Systematic Theologian, Grudem prompts a dogmatical overview of the Bible instead 

regarding other philosophical considerations.  This does not mean that it disapproves all alien in-

tellectual processes in the frame of the Bible exegesis or even out of it. But, indeed, he considers 

the Bible as the unique and true instrument of God’s word written.122. One of his arguments is that 

a lot of Theology scholars, professors, or Ph D. holders or even academicians from other academic 

disciplines have accomplished to write, and make it done, a lot of studies about the Bible or on the 

Bible. This surely must not be a coincidence, and Grudem is well aware of it. Moreover, he feels 

disappointed about theology liberalism, which is gaining ground in a large extent in the academic 

foreground.123. Antiracism, pluralism, sexual identity recognition and acceptance, anti-dogmatism, 

Bible – phobia or even religious–phobia are in the everyday agenda of the student’s affairs for 

debate. Of course, in that case, simultaneously, there is always the parameter of a well - do practice 

and good faith intension of those claims, though the fallibility of such attempts should be 

 
120 ibid 
121 Graig V. Gelder, "The Essence of the Church: A Community Created by the Spirit," Trinity Journal 22, no. 1 (2001): p. 36 
(besides the functional nature of the Church, the redemptive one is implied). 
122 Grudem, "Do we act”, ibid 
123 ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

26 
 

recognized to be corrected immediately. According to Grudem, Harvard University for example is 

the leader of the Theology Liberalism, in fact it starts over from its Divinity department and that is 

the awkward of the case. So, his philosophical ground is based on the acknowledgement of a Bible 

centered debate, characterized by a standard but in most cases healthy protestant conservatism 

(the Bible authenticity) and he is very much focused on the attempt in extracting the true message 

of the Bible using most of the times the method of analogy (analogia entis)124.   

 During his effort of studying, teaching, and writing his systematic theology and been focused 

in truthfulness on the whole Bible essential meaning, he copes with the combination of other the-

ology discipline practices as well as philosophy. Other disciplines such as History of the Church, 

Introduction in the Religions, Philosophy etc. are also especially useful in Theology research field 

but also may be indirectly competitive. This one points out to a seminal dogmatical jeopardy, that 

Bible copes, it is about a kind of historicity merging danger, since the center point of the Bible is 

been removed from its standard place and Jesus Christ finally becomes an ultimate mortal, wise, 

historical figure for the shake of the quest of the historical truth about his personality and work.  

In that case Grudem follows a systematic way of contradicting this tense and contributing seri-

ous argumentation for the dogmatical restoration of Jesus persona. He uses Biblical arguments on 

the row and illustrates a vigorous Biblical method (Biblical citing) which has been stepped aside 

according to his research intuition125. He always opposes through Biblical argumentation and he 

never quits of it. That is exactly his material organization methodology followed.  

Finally, Grudem poses a significant and just question: Is there any practical everyday usage by 

the studying of the Bible? Lay people, even Old and New Testament Specialists have totally forgot-

ten through their erudition and research obligations and interests that Bible is not only the re-

search center but the center of the world. That means that the Word of God is present and power-

ful, and His word must be decoded accurately, so as to be correctly implicated to our current style 

of living. There are a lot of topics Bible has taken over through its narrations and besides its histor-

ical background the living timeless messages are being unfolding in a secret way. Do not forget the 

one Christ have said among many:  

‘You will indeed listen, but never understand, 

 
124 Louis Berkhof, Systematic Theology (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing, 1996), p. 12 
125 See: for example: Gelder, “The essence of the Church”, ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

27 
 

and you will indeed look, but never perceive. 

For this people’s heart has grown dull, 

and their ears are hard of hearing, 

and they have shut their eyes. 

so that they might not look with their eyes, 

and listen with their ears, 

and understand with their heart and turn— 

and I would heal them.’126 

So, the duty of a true Biblical student and listener is to perceive and penetrate the shadows and 

the form and dive into the heart of the Bible, which is the message of it127. And many modern topics 

are available and promising and essential fishing output such as marriage, divorce, obedience to 

God, the using of faith, adultery, wealth and salvation and many more which are being affiliated 

with our modern lives. If the message is penetrated and been restored in the current life, then 

Bible shall be exalted in the hearts of the people. And the last is a duty mostly of Academics ac-

cording to Grudem128.  

 The practical contemporary usage of the Bible’s message also consists a didactic methodol-

ogy Grudem follows very precisely. He is an academic teacher of nowadays and he surely disposes 

a great audience. He must be precise and convincing especially to his students, who are practically 

the next theologian generation holding the power of social formation and church ministry. How-

ever, he does not forget his obligation to the social ground, that’s why he writes simply, finds Bib-

lical examples, he always argues with the other side fruitfully and the most important he uses the 

strong and demanding method of analogy129 illustrating his vigorous point. This is the way, through 

which Grudem tries to be in the front line of every debate.    

 
126 (Matt 13:14-15, NRSV) 
127 Stanko Jambrek and Ljubinka Jambrek, "The Role of the Bible in Daily Life," KAIROS - Evangelical Journal of Theology 4, no. 
2 (October 2010): p. 177 
128 Grudem, "Do we act”, ibid 
129 Berkhof, Systematic Theology, ibid 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

28 
 

Pannenberg W. and Grudem W. Comparison points 

  Unambiguously, there are significant points of diversities between the two theologi-

ans that could be highlighted. Of course, there are common grounds as well that could be handily 

discussed. In the present analysis, it has been considered necessary and methodologically flexible 

the listing table exposition concerning the differences and the similarities of both Systematic The-

ologians. The criteria considered seminal have been extracted from the catholic study of their con-

ceptions and are used in a compiling frame, are the following: a. Characterization and Academic 

identity b. their Philosophy structure c. Methodology followed d. Theory of the church adopted e. 

Theory of History adopted f. Theory of Time adopted and g. Denominational description. The tables 

are following below: 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

29 
 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DIFFEREN CES 

Criteria Pannenberg  Grudem  

Characterization – 

academic identity 

He is the kind of 

theologian steering on 

the usage of scientific 

finds (Scientific 

Theologian) 

He is the kind of 

theologian steering on 

the Bible as the W ord of 

God written (dogmatic 

theologian) 

Philosophy He uses Theory of 

science and Philosophy 

posing Christ in the 

center of his theoretical 

schema. 

He is very well aware of 

the philosophy 

evolution, but he poses 

the written word of God 

in the center of his logic. 

Methodology He takes a great deal of 

advantage of scholastic 

theology of Thomas 

Aquinas. Moreover, he 

evolves his logic mode 

on current scientific 

structures. 

He uses a lot the 

analogia entis 

establishment (method 

of analogy) and the 

current needs of the 

people. 

Theory of church He ponders a great deal 

that church in its 

entirety reaches its 

fulfillment towards the 

future. 

He actually bases the 

essence of the church in 

accurate function 

principles through the 

timeline.  

Theory of History He conceives the history 

as imperfect, mortal and 

temporal magnitude, 

which can be 

perceptualized when 

heads towards the future 

given by Christ.  

He conceives history in 

regard with the Person 

of Christ arguing that 

historical phenomenon 

may be a dismay 

potential of historized 

His personality and 

work all over the Bible.  

Theory of T ime T ime is a scientific 

magnitude, but the true 

concern must be an over 

time step, an exceeding 

of time, because God is 

timeless and eternal. 

T ime is the body, 

eternity is the soul in a 

temporal consideration. 

T ime works alternatively 

as a mode of history. 

Denomination Critique He is more open to 

other creeds in finding 

consensus fields. 

He is Evangelical in 

depth and he is overly 

sensitive in opposing to 

Table 1 

Table 2 

SIMILARITIES 

 

They both concern about the Bible 

They both concern about the Christ persona 

They both care about the future of the church and its prospect 

They both care about instrumentalization of the Bible. 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

30 
 

Giving a prospecting glance on the previous tables, a final conclusion could be made as a re-

sume of the whole analytical condition· their work is extremely essential and important in the con-

text of the church, but a danger unfolds its deceitful tentacles, which could be on one hand the 

danger of Theology to fall into a breach of scientific disrepute and on the other hand to be fenced 

in a dogmatical territory flirting with theological isolation. In every case, research future and con-

tinuous self and honest revaluation shall determine how close can human be with the truth of God.  

 

Bibliography 
 
Sources 
 
Coogan, Michael D., Marc Z. Brettler, Carol Ann Newsom, and Pheme Perkins. The New Oxford An-
notated Bible with the Apocryphal/Deuterocanonical Books: New Revised Standard Version. New 
York: Oxford University Press, USA, 2007. 
 
Auxiliaries 

Berkhof, Louis. Systematic Theology. Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing, 1996.  

Blanco, Carlos. "God, the Future, and theFundamentumof History in Wolfhart Pannenberg." The 
Heythrop Journal 54, no. 2 (2012), 301-311. doi:10.1111/j.1468-2265.2012.00761.x.  

Bouyer, Louis. The Church of God: Body of Christ and Temple of the Spirit. Translated by Charles U. 
Quinn, 2nd ed. San Francisco: Ignatius Press, 2011.  

Bracken, Joseph A. "Images of God within Systematic Theology." Theological Studies 63, no. 2 
(2002), 362-373. doi:10.1177/004056390206300207.  

Davidson, Thomas, and James Knight Errant. "Philosophy as Teaching." In Philosophy Americana: 
Making Philosophy at Home in American Culture, edited by Douglas R. Anderson, 155-166. 
New York City: Fordham University Press, 2018.  

Emery, Gilles. The Trinitarian Theology of St Thomas Aquinas. New York: Oxford University Press, 
2007.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

31 
 

Erisman, Daren R. "Pannenberg and the Unity of God: God’s Infinite Nature in Eternity and in 
Time." Bitly | Custom URL Shortener, Link Management & Branded Links. Accessed Sep-
tember 15, 2020. https://bit.ly/3hyQVdl. 

Frame, John M. Systematic Theology: An Introduction to Christian Belief, 3rd ed. P & R Publishing, 
2013.  

Gelder, Graig V. "The Essence of the Church: A Community Created by the Spirit." Trinity Journal 
22, no. 1 (2001), 102-103.  

Giles, Kevin. "The Evangelical Theological Society and the doctrine of the Trinity." EQ 80, no. 4 
(2008), 323-338.  

Gockel, Matthias. "Be not Overcome by Evil but Overcome Evil with Good”-An Orientational Ap-
proach To Suffering And Evil." Modern Theology 25, no. 1 (2009), 97-105. 
doi:10.1111/j.1468-0025.2008.01502.x.  

Grenz, Stanley. "Wolfhart Pannenberg: Reason, Hope and Transcendence." The Asbury Theologi-
cal Journal 46, no. 2 (Fall 1991), 73-90.  

Grudem, W. The John Wenham Lecture. Phoenix: Phoenix Seminary, Phoenix, Arizona, U.S.A., 
2019.  

Grudem, W. "Do we act as if we really believe that “The Bible Alone, and The Bible in its entirety, 
is the Word of God Written”?" Conference session presented at Trinity Evangelical Divinity 
School, Illinois, November 17, 1999.  

Grudem, Wayne A. Systematic Theology: An Introduction to Biblical Doctrine. Michigan: 
Zondervan Academic, 2009.  

Harvie, Timothy. "God as a Field Of Force: Personhood and Science in Wolfhart Pannenberg's 
Pneumatology." The Heythrop Journal 52, no. 2 (2011), 250-259. doi:10.1111/j.1468-
2265.2009.00485.x.  

Hausted, Iriann M. "Eternal Functional Subordination in The Work Of Wayne Grudem and its Re-
lationship to Contemporary Adventism." Andrews University Seminary Student Journal 3, 
no. 4 (Fall 2017), 11-26.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

32 
 

Hayes, John H., and Carl R. Holladay. Biblical Exegesis: A Beginner's Handbook, 3rd ed. Louisville: 
Westminster John Knox Press, 2007.  

Jambrek, Stanko, and Ljubinka Jambrek. "The Role of the Bible in Daily Life." KAIROS - Evangelical 
Journal of Theology 4, no. 2 (October 2010), 159-180.  

Kovach, Stephen D., and Peter R. Schemm, JR. "A DEFENSE OF THE DOCTRINE OF THE ETERNAL 
SUBORDINATION OF THE SON." Presentation, ETS presentation in Philadelphia, Southeast-
ern Baptist Theological Seminary, Wake Forrest, U.S.A., September 1999.  

Kärkkäinen, Veli-Matti. Christology: A Global Introduction. Ada: Baker Academic, 2003.  

Lacoste, Jean-Yves. "God." In Encyclopedia of Christian Theology: 3-volume set, 2nd ed. Vol. 2. 
London: Routledge, 2005.  

Legge, Dominic. The Trinitarian Christology of St Thomas Aquinas. New York: Oxford University 
Press, 2016.  

Lukaševičius, Artūras. "Alexander Men’s view of human search for God in the world religions in 
the light of the Catholic magisterial teaching." Społeczeństwo i rodzina 54, no. 1 (2018), 7-
22.  

Meylahn, Johann A. "Time: Exploring conceptions." In An interdisciplinary symposium, 1-8. Preto-
ria: Theological Studies, 2015.  

Misselbrook, David. "An A–Z of medical philosophy: X is for Existentialism: Kierkegaard, 
Heidegger and Sartre." British Journal of General Practice 64, no. 629 (2014), 642-642. 
doi:10.3399/bjgp14x682969.  

Mostert, Christiaan. God and the Future: Wolfhart Pannenberg's Eschatological Doctrine of God. 
London: A&C Black, 2002.  

Ormerod, Neil. "The Structure of a Systematic Ecclesiology." Theological Studies 63, no. 1 (2002), 
3-30. doi:10.1177/004056390206300101.  

Pannenberg, Wolfhart. Systematic Theology. London: A&C Black, 2004.  

Pannenberg, Wolfhart. "The Christian Vision of God: The New Discussion on the Trinitarian Doc-
trine." The Asbury Theological Journal 46, no. 2 (Fall 1991), 27-36.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

33 
 

Patterson, Stephen J. The God of Jesus: The Historical Jesus and the Search for Meaning. London: 
A&C Black, 1998.  

Rice, Richard. "Wolfhart Pannenberg's Crowning Achievement: A Review of His Systematic Theol-
ogy." Andrews University Seminary Sttrdies, 37, no. 1 (Spring 1998), 55-72.  

Santrac, Aleksandar S. "Three I know not what:The influence of Greek philosophy on the doctrine 
of Trinity." In die Skriflig/In Luce Verbi 47, no. 1 (2013), 1-7. doi:10.4102/ids.v47i1.719.  

Schwöbel, Christoph. "Wolfhart Pannenberg." In The Modern Theologians: An Introduction to 
Christian Theology Since 1918, edited by David F. Ford, 3rd ed., 129-146. Hoboken: John 
Wiley & Sons, 2013.  

Strong, James. "קָוָה." In Strong's Hebrew Dictionary of the Bible (Strong's Dictionary). 2012.  

Wayne Grudem - Professor of Theology and Biblical Studies. Accessed September 19, 2020. 
https://www.waynegrudem.com. 

Williamson, Timothy. The Philosophy of Philosophy. Hoboken: John Wiley & Sons, 2008.  

Yang, Jae. "Pannenberg’s Trinitarian Theology and the Use of Theological Sources." The Evangeli-
cal Review of Theology and Politics 6 (2020), 12.  

Youn, Chulho. "Wolfhart Pannenberg’s Eschatological Theology: In Memoriam." De Gruyter. Last 
modified August 1, 2015. https://www.degruyter.com/view/journals/nzst/57/3/article-
p398.xml. 

 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

34 
 

Πηγές εκκλησιαστικού ρητορικού λόγου στο corpus canonum του ιερού Πηδάλιου  

Αποστολός Φώτιος130 

 

Εισαγωγή 

Το Αθωνικόν Πηδάλιο, είναι μια επίσημη συλλογή Κανόνων της Ορθοδόξου Εκκλησίας131 και 

μέχρι την έκδοση του περίφημου Συντάγματος των Θείων και Ιερών Κανόνων των τε Αγίων και 

Πανευφήμων Αποστόλων, και των Ιερών και Οικουμενικών και Τοπικών Συνόδων, και των κατά 

μέρος Αγίων Πατέρων από τους Γεώργιο Ράλλη και  Μιχαήλ Ποτλή το 1852132 θεωρούνταν η «επί-

σημος, πληρεστέρα και πλουσιωτέρα συλλογή Ιέρων Κανόνων της Ορθοδόξου Εκκλησίας133». 

Το ιερό Πηδάλιο αποτελείται από το λεγόμενο «Σώμα των Ιερών Κανόνων» (Corpus Canonum), 

που θέσπισε η Εκκλησία από τον Β΄ έως και τον Θ΄ αιώνα και αρχικώς συγκέντρωσε ο ιερός Φώ-

τιος134 , ερμηνευμένους και σχολιασμένους135 από τον Άγιο Νικόδημο τον Αγιορείτη και τον μοναχό 

Αγάπιο Λεονάρδο136. Το μνημειώδες αυτό έργο εκδόθηκε στη Λειψία της Γερμανίας, το έτος 1800 

με επιμέλεια των Αγίου Νικοδήμου Αγιορείτου και Θεοδωρήτου Εσφιγμενίτη137 και ύστερα από 

την έγκριση του Οικουμενικού  Πατριαρχείου138. Συνολικά, το Πηδάλιο περιλαμβάνει 770 Κανόνες 

στο Corpus Canonum και 125 «μη κυρωμένους» στο Παράρτημα του139 . «Πρόκειται για κανόνες 

 
130 Επίκουρο; Καθηγητής του Τμήματος Θεολογίας της Θεολογικής Σχολής του Εθνικού και Καποδιστριακού Πανεπιστημίου 
Αθηνών. 
131Ακανθόπουλος, Πρόδρομος. Κώδικας Ιερών Κανόνων, Θεσσαλονίκη: Βάνιας, 2006, σ. 11 
132Σταυρίδης Βασίλειος, «Οικουμενικόν Πατριαρχείον», στη Θ.Η.Ε., τόμ. 9, στ. 776. 
133Κοτσώνης, Ιερώνυμος (Αρχιμ.), «Κανονικόν και Εκκλησιαστικόν Δίκαιον», στη ΘΗΕ, τόμ.  7, στ. 303. 
134Παπαθωμάς, Γρηγόριος, Κανονικά έμμορφα: (Δοκίμια κανονικής οικονομίας II), 1η εκδ. Κατερίνη: Επέκταση, 2015, σσ.545-
555. 
135Πηδάλιον τῆς νοητῆς νηὸς τῆς Μίας, Ἁγίας, Καθολικῆς καὶ Ἀποστολικῆς Ἐκκλησίας, ἤτοι ἅπαντες οἱ ἱεροὶ καὶ θειοι κανόνες 
ἐρμηνευομένοι παρὰ Ἀγαπίου ἱερομονάχου, καὶ Νικοδήμου Μοναχοῦ, έκδ. β ́, εν Αθήναις, Εκ της τυπογραφίας του εκδότου 
Κωνσταντίνου Γκαρπολά, 1841, σ. 7. Έγραψαν το έργο τους όπως αναφέρουν χαρακτηριστικά στην απλή ελληνική «δια τους 
απλοϊκούς και ασόφους». Βλ. και Γιάγκου, Θεόδωρος, Κανόνες και λατρεία, Θεσσαλονίκη: Μυγδονία, 2006, σ.187. 
136Γιάγκου, Θεόδωρος, και Ταχιάος, Αντώνιος-Αιμίλιος, Αλληλογραφία Αγίου Νικοδήμου Αγιορείτη και Δωροθέου Βουλησμά: 
το Πηδάλιον και οι «Περιπέτειές» του, Θεσσαλονίκη: Μυγδονία, 2020, σσ. 86, 88. 
137Γιάγκου, Θεόδωρος. Κανόνες και λατρεία, Θεσσαλονίκη: Μυγδονία, 2006, σ.165.  
138Μεγάλη Ορθόδοξη Χριστιανική Εγκυκλοπαίδεια (ΜΟΧΕ), τόμ. 15, Αθήνα: Στρατηγικές Εκδόσεις 2015, σ. 1, λήμμα: «Πηδά-
λιον», Η εκκλησιαστική έγκριση για την έκδοση του Πηδαλίου δόθηκε κατά πάσα πιθανότητα στα τέλη του 1793, επί Πα-
τριαρχίας Νεοφύτου του Ζ΄(1η Μαΐου 1789-1η Μαρτίου 1794). 
139 Παπαθωμάς, Κανονικά έμμορφα, σ.560. Βλ. και Γιάγκου Κανόνες και λατρεία , σσ.173-174. Πρόκειται για τη λεγόμενη 
ψευδεπίγραφη παράδοση, που αποτελείται από έργα, που φέρουν το όνομα κάποιου αγίου, αλλά δεν εκφράζουν το πνεύμα, 
το θεολογικό και γλωσσικό υπόβαθρο του «συγγραφέως» τους.   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

35 
 

και διατάξεις, σύμφωνα με τους οποίους διοικήθηκε η Ορθόδοξη Εκκλησία κατά τη Βυζαντινή πε-

ρίοδο», όπως λέγει χαρακτηριστικά ο καθηγητής Κανονικού Δικαίου της Θεολογικής Σχολής του 

Α.Π.Θ. Θεόδωρος Γιάγκου140.  

Το  περιεχόμενο του ιερού Πηδαλίου απαρτίζεται ουσιαστικά από δυο τμήματα, τους Ιερούς 

Κανόνες και τα ερμηνευτικά σχόλια του άγιου Νικοδήμου επ’ αυτών. Δια τον κάθε Κανόνα προ-

τάσσεται αρχικώς το κείμενό του ακολουθούμενο από την αντίστοιχη ερμηνεία141. Στο Πηδάλιο 

βρίσκουμε και εξηγήσεις-ερμηνεία των Ιερών Κανόνων και άλλων κανονολόγων, προγενέστερων 

του Νικοδήμου Αγιορείτου, όπως του Ματθαίου Βλάσταρη, του Ιωσήφ του Αιγυπτίου, του Ιωάννη 

Αντιοχείας και του Ιωάννη Σχολαστικού142. 

Την έρευνά μας θα απασχολήσουν οι 770 Κανόνες, που χρονικά ανήκουν στην πρώτη χιλιετία 

και συγκροτούν το Corpus Canonum του Ιερού Πηδαλίου και ιδιαιτέρως αυτοί, που συσχετίζονται 

με ένα από τα βασικά στοιχεία της Ορθόδοξης Λατρείας και Ποιμαντικής, τον εκκλησιαστικό ρη-

τορικό λόγο, το λειτουργικό κήρυγμα143. 

 Ο κηρυκτικός λόγος, κληρονομιά των ερμηνευτικών ομιλιών της Συναγωγής αποτέλεσε βασικό 

και αρχέγονο στοιχείο της χριστιανικής λατρείας, καθώς όπως μαρτυρείται και από το κείμενο των 

Πράξεων των Αποστόλων, οι μαθητές του Κυρίου θεωρούσαν τη διακονία του λόγου ως την κύρια 

οδό για να παρουσιάσουν τα ουσιαστικότερα στοιχεία της πίστεως της νεοφανούς θρησκείας144. 

Κατά τον Άγιο Νικόδημο τον Αγιορείτη, οι Κανόνες δεν πρέπει να ερμηνεύονται αποκομμένοι από 

την ιστορία, την παράδοση και τη θεολογία της Εκκλησίας145, αλλά και με ένα τρόπο θέασης τους 

διαφορετικό με αυτόν που επικρατούσε στην εποχή του αναφορικά τον καταρτισμό των κληρικών 

και πιστών ως προς την κανονική διδασκαλία και πράξη της Εκκλησίας146. Ο ίδιος υποτιτλίζοντας 

τον ΝΗ΄ Κανόνα των Αγίων Αποστόλων, τονίζει την αναγκαιότητα της διδασκαλίας ως βασικού 

 
140 Γιάγκου, Κανόνες και λατρεία , σ.173. 
141 Μενεβίσογλου, Παύλος (Μητροπολίτης Σουηδίας και πάσης Σκανδιναβίας), «Η κανονική συλλογή Πηδάλιον» στο: Χαρι-
στείον Σεραφείμ Τίκα, Θεσσαλονίκη 1984, σσ.161-162. 
142Παπαθωμάς, Γρηγόριος (Μητροπολίτης Περιστερίου), Εἰσαγωγὴ στὸ Κανονικὸ Δίκαιο καὶ τὴν Κανονικὴ Οἰκονομία (Σχεδία-
σμα Εἰσαγωγῆς-Προθεωρία Κανονικῆς Οἰκονομίας) [Κανονικὸ Ἐγχειρίδιο], Αθήνα 2015, σ. 130. 
143Βλ. Φουντούλης, Ιωάννης, «Ο λόγος του Θεού εν τη Θεία Λατρεία», Από το ανάτυπο της επιστημονικής επετηρίδος της 
Θεολογικής Σχολής του ΑΠΘ, Θεσσαλονίκη 1965, σ. 14. 
144Αποστολός, Φώτιος, «Λειτουργικές μαρτυρίες και λατρευτικά σύμβολα στο κείμενο των Πράξεων των Αποστόλων», Εισή-
γηση στο Διεθνές Συνέδριο «Αγίου και Ενδόξου Αποστόλου & Ευαγγελιστού Λουκά Οδοί», Ιερά Μητρόπολις Καλαβρύτων & 
Αιγιαλείας και το Studium Historicorum Ecclesiasticorum (Καλάβρυτα: 2 έως και 4 Νοεμβρίου 2024),  σ. 9. 
145Γιάγκου, και Ταχιάος, Αλληλογραφία Αγίου Νικοδήμου Αγιορείτη , σ. 20. 
146Γιάγκου, και Ταχιάος, Αλληλογραφία Αγίου Νικοδήμου Αγιορείτη , σ. 20. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

36 
 

στοιχείου της εκκλησιαστικής σύναξης και εξαίρει τη σημασία του κηρύγματος ως μέσου διδασκα-

λίας και πνευματικής οικοδομής των πιστών147. Ο Άγιος Νικόδημος δεν περιορίζεται στους κανο-

νικούς Κανόνες. Στα άλλα έργα του (π.χ. «Χρηστοήθεια των Χριστιανών»148, «Εορτοδρόμιον149») ο 

άγιος ενθαρρύνει το κήρυγμα να είναι απλό και κατανοητό για το λαό, να προάγει την ευσέβεια 

και την αγάπη προς τον Θεό και να ενισχύει την πνευματική ζωή των πιστών. 

Περί του «πάντα εὐσχημόνως καί κατά τάξιν γινέσθω»150 στους ιερούς ναούς και τις συνεστιά-

σεις των χριστιανών, θα αναλύσουμε στους Κανόνες του Ιερού Πηδαλίου, που αναφέρονται στο 

«λειτουργικό κήρυγμα», τον εκκλησιαστικό ρητορικό λόγο και τις κανονικές προϋποθέσεις εκφώ-

νησής του.  

Λειτουργικό κήρυγμα ονομάζεται κυρίως ο εκκλησιαστικός ρητορικός λόγος, που εκφωνείται 

κατά τη διάρκεια τελέσεως της Θείας Λειτουργίας, ως αναπόσπαστο μέρος αυτής καθ’ όλη τη 

διάρκεια του λειτουργικού χρόνου. Πρότυπο εκκλησιαστικού ρήτορος και πρώτος διάκονος του 

Λόγου του Θεού είναι ο ίδιος ο Κύριος ημών Ιησούς, που εγκαινίασε το κηρυκτικό Του έργο όταν 

και «ἤρξατο κηρύσσειν καὶ λέγειν· μετανοεῖτε, ἤγγικε γὰρ ἡ βασιλεία τῶν οὐρανῶν»151. Το κηρυ-

κτικό έργο του Κυρίου συνέχισαν οι απόστολοι, καθώς «ἐνετείλατο αὐτοῖς»152, όπως  «πορευ-

θέντες μαθητεύσατε πάντα τά ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ Πατρός καὶ τοῦ Υἱοῦ καὶ 

τοῦ Ἁγίου Πνεύματος, διδάσκοντες αὐτοὺς τηρεῖν πάντα ὅσα ἐνετειλάμην ὑμῖν, καὶ ἰδοὺ ἐγὼ 

μεθ’ὑμῶν εἰμι πάσας τάς ἡμέρας ἕως τῆς συντελείας τοῦ αἰῶνος»153. Με την αποστολική διαδοχή 

 
147Αγάπιος Μοναχός και Νικόδημος ο Αγιορείτης, Πηδάλιον τῆς νοητῆς νηὸς τῆς Μίας Ἁγίας Καθολικῆς καὶ Ἀποστολικῆς τῶν 
Ὀρθοδόξων Ἐκκλησίας: ἤτοι ἅπαντες οἱ ἱεροὶ καὶ θεῖοι κανόνες, Ανατύπωση. Θεσσαλονίκη: Ρηγόπουλος, 2003, σ.73. Χρέος 
ἀπαραίτητον εὑρίσκεται εἰς τὸν Ἐπίσκοπον νὰ διδάσκη καθ΄ ἑκάστην τὸν ὑποκείμενον αὐτὸν λαὸν τὰ εὐσεβῆ δόγματα. 
148Βιβλίον καλούμενον Χρηστοήθεια τῶν Χριστιανῶν : περιέχουσα Λόγους ψυχωφελεστάτους δεκατρεῖς, ρυθμίζοντας ἐπὶ τὸ 
βέλτιον τὰ κακὰ ἤθη τῶν Χριστιανῶν. Πρὸς δέ, καὶ τὰς κυριωτέρας Ἐντολὰς τῆς Παλαιᾶς καὶ Νέας Διαθήκης,  Φιλοπονηθεῖσα 
μὲν παρὰ τοῦ ἐν μοναχοῖς ἐλαχιστοῦ Νικοδήμου Ἁγιορείτου κατὰ πρῶτον εἰς Ἐνετίαν ἐκδοθεῖσα τῷ 1803 ἔτη παρὰ τοῦ Ἁγίου 
Ἰωαννίνων, Κυρίου Ἱεροθέου. Νῦν δὲ μετατυποθεῖσα σπουδὴ συντόνῳ τοῦ ἐλαχίστου Μακαρίου Ἱερομονάχου Ἁγιορείτου, 
Ἐν Ἑρμουπόλει Σύρου: Ἐκ τῆς Τυπογραφίας Γεωργίου Μελισταγούς,1838. 
149Αγίου  Νικοδήμου  του  Αγιορείτου,  Ἐορτοδρόμιον, ἤτοι ἑρμηνεία εἰς τοὺς ἀσματικοὺς κανόνας τῶν Δεσποτικῶν καὶ Θεο-
μητορικῶν ἑορτῶν, Ἐν Βενετίᾳ, ἐκ τῆς τυπογραφίας Νικολάου Γλυκή 1836. Το Εορτοδρόμιο αποτελεί από αιώνων έργο σπου-
δαίο και συμβουλευτικό δια τους ιεροκήρυκες και ποιμένες αλλά και για όλους τους Χριστιανούς που θέλουν να διεισδύσουν, 
δια των Τροπαρίων, στο βαθύτερο νόημα των μεγάλων εορτών και της πίστεώς μας. 
150Α' Κορ. 14,40. 
151 Ματθ.4,17. 
152 Ματθ.17,9. 
153 Ματθ.28,19-20. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

37 
 

το διδακτικό έργο της Εκκλησίας ανατέθηκε στους Επισκόπους και επικεφαλείς τοπικών Εκκλησιών 

και τους νόμιμους εκπροσώπους τους (ιεροκήρυκες, ιερείς κ.α). 

Οι Κανόνες του Ιερού Πηδαλίου είναι θεσπισμένοι Κανονισμοί της Ορθόδοξης Εκκλησίας, που 

προέρχονται από Οικουμενικές και Τοπικές Συνόδους, καθώς και από σημαντικούς Πατέρες της 

Εκκλησίας. Αυτοί οι Κανόνες, καθοριστικοί για την ορθή κατήχηση, την εκκλησιαστική τάξη και την 

πνευματική πρόοδο, «ρυθμίζουν» για αιώνες τη ζωή της Εκκλησίας σε διάφορους τομείς, όπως η 

πίστη, η λειτουργική ζωή, η ηθική, η διοίκηση και η πνευματική ζωή των πιστών. 

 Η Εκκλησία μας πάντα ερμήνευσε και θεολόγησε μέσα σε όρια και με τις προϋποθέσεις και 

τούς όρους της ορθής και στέρεης βάσης τής πίστεώς μας. Σαφώς, όπως αναφέρει και ο σεβα-

σμιώτατος Μητροπολίτης Περιστερίου Γρηγόριος Παπαθωμάς «οι ιεροί Κανόνες δεν προήλθαν 

από παρθενογένεση, που σημαίνει ότι χαρακτηρίζονται από κάποια δεδομένη ιστορική εποχή και 

προέλευση, αλλά έχουν, ωστόσο, δεδομένα που προδίδουν πληρότητα στον οραματισμό του λό-

γου ύπαρξής τους»154 και στις ημέρες μας. 

 Μέσα από αυτές τις συνθήκες θα προσπαθήσουμε να παρουσιάσουμε από το Corpus Κανό-

νων του Πηδαλίου, αυτούς τους Κανόνες, που σχετίζονται με τον εκκλησιαστικό ρητορικό λόγο και 

να οριοθετήσουμε τις συνθήκες, που γράφτηκαν και κατά πόσο έχουν ή μπορούν να έχουν την 

ίδια ισχύ στον σύγχρονο εκκλησιαστικό λόγο (κατά την αρχή της εκκλησιαστικής οικονομίας). 

Από το σύνολο Κανόνων του Ιερού Πηδαλίου θα εξετάσουμε 11, που είναι Κανόνες των Αγίων 

Αποστόλων (4), Οικουμενικών (3) και Τοπικών Συνόδων (4). Παρατηρούμε από την έρευνά μας, ότι 

κανείς Κανόνας εκ των λεγόμενων Κανόνων των Πατέρων τής Εκκλησίας δεν αναφέρεται στον κη-

ρυγματικό λόγο και τις προϋποθέσεις εκφώνησής του. 

 

1. Αποστολικοί Κανόνες (Constitutiones Apostolorum) (2ος-3ος αιώνας) 

Οι Αποστολικοί Κανόνες αποτελούν κάποιους εκ των αρχαιοτέρων Κανόνων του Corpus 

Canonum της Εκκλησίας και συνιστούσαν για 4 αιώνες τον λεγόμενο Πρωτοκάνονα της Εκκλη-

σίας155. Οι Αποστολικοί Κανόνες, σύνολο 85 στον αριθμό, έχουν κανονικό κύρος, καθώς 

 
154Παπαθωμάς, Γρηγόριος (Μητροπολίτης Περιστερίου), Εἰσαγωγὴ στὸ Κανονικὸ Δίκαιο καὶ τὴν Κανονικὴ Οἰκονομία (Σχεδία-
σμα Εἰσαγωγῆς-Προθεωρία Κανονικῆς Οἰκονομίας) [Κανονικὸ Ἐγχειρίδιο], Αθήνα 2015, σ. 241. 
155Παπαθωμάς, Εἰσαγωγὴ στὸ Κανονικὸ Δίκαιο , σ. 109. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

38 
 

επικυρώθηκαν από τον Β΄ Κανόνα της Πενθέκτης Οικουμενικής Συνόδου, που συνεκλήθη στην 

Κωνσταντινούπολη το έτος 691156 για αυτό και συμπεριλαμβάνονται στο Ιερό Πηδάλιο. Τη μελέτη 

μας απασχολούν συνολικά 4 κανόνες, που κατά την παράδοση γράφτηκαν την αποστολική και με-

ταποστολική περίοδο. 

i. Κανόνας ΛΓ΄(33): «Μηδένα τῶν ξένων ἐπισκόπων, πρεσβυτέρων ἢ διακόνων ἄνευ συστα-

τικῶν προσδέχεσθαι˙ καὶ ἐπιφερομένων δὲ αὐτῶν ἀνακρινέσθωσαν· καὶ εἰ μὲν ὦσι κήρυκες τῆς 

εὐσεβείας, προσδεχέσθωσαν˙ εἰ δὲ μήγε, τὰ πρὸς χρείαν αὐτοῖς ἐπιχορηγήσαντες, εἰς κοινωνίαν 

αὐτοὺς μὴ προδέξησθε˙ πολλὰ γὰρ κατὰ συναρπαγὴν γίνεται»157. 

 
156Β΄ Κανών Πενθέκτης Οικουμενικής Συνόδου: Ἔδοξε δὲ καὶ τοῦτο τῇ ἁγίᾳ ταύτῃ συνόδῳ κάλλιστά τε καὶ σπουδαιότατα, 
ὥστε μένειν καὶ ἀπὸ τοῦ νῦν βεβαίους καὶ ἀσφαλεῖς, πρὸς ψυχῶν θεραπείαν καὶ ἰατρείαν παθῶν, τοὺς ὑπὸ τῶν πρὸ ἡμῶν 
ἁγίων καὶ μακαρίων Πατέρων δεχθέντας καὶ κυρωθέντας, ἀλλὰ μὴν καὶ παραδοθέντας ἡμῖν ὀνόματι τῶν ἁγίων καὶ ἐνδόξων 
Ἀποστόλων ὀγδοήκοντα πέντε κανόνας. Ἐπειδὴ δ' ἐν τούτοις τοῖς κανόσιν ἐντέταλται δέχεσθαι ἡμᾶς τὰς τῶν αὐτῶν ἁγίων 
Ἀποστόλων διὰ Κλήμεντος Διατάξεις, αἷς τισι πάλαι ὑπὸ τῶν ἑτεροδόξων ἐπὶ λύμῃ τῆς ἐκκλησίας νόθα τινὰ καὶ ξένα τῆς εὐσε-
βείας παρενετέθησαν, τὸ εὐπρεπὲς κάλλος τῶν θείων δογμάτων ἡμῖν ἀμαυρώσαντα· τὴν τῶν τοιούτων Διατάξεων προσφό-
ρως ἀποβολὴν πεποιήμεθα πρὸς τὴν τοῦ χριστιανικωτάτου ποιμνίου οἰκοδομὴν καὶ ἀσφάλειαν, οὐδαμῶς ἐγκρίνοντες τὰ τῆς 
αἱρετικῆς ψευδολογίας κυήματα, καὶ τῇ γνήσιᾳ τῶν Ἀποστόλων καὶ ὁλοκλήρῳ διδαχῇ παρενείροντες. Ἐπισφραγίζομεν δὲ καὶ 
τοὺς λοιποὺς πάντας ἱεροὺς κανόνας, τοὺς ὑπὸ τῶν ἁγίων καὶ μακαρίων Πατέρων ἡμῶν ἐκτεθέντας, τουτέστι τῶν τε ἐν Νικαίᾳ 
συναθροισθέντων τριακοσίων δεκαοκτὼ ἁγίων Πατέρων, καὶ τῶν ἐν Ἀγκύρᾳ· ἔτι μὴν καὶ τῶν ἐν Νεοκαισαρείᾳ, ὡσαύτως καὶ 
τῶν ἐν Γάγγραις· πρὸς τούτοις δὲ καὶ τῶν ἐν Ἀντιοχείᾳ τῆς Συρίας· ἀλλὰ μὴν καὶ τῶν ἐν Λαοδικείᾳ τῆς Φρυγίας· προσέτι καὶ 
τῶν ἑκατὸν πεντήκοντα, τῶν ἐν ταύτῃ τῇ θεοφύλακτῳ καὶ βασιλίδι συνελθόντων πόλει, καὶ τῶν διακοσίων, τῶν ἐν τῇ Ἐφεσίων 
μητροπόλει τὸ πρότερον συναγηγερμένων· καὶ τῶν ἐν Χαλκηδόνι, τῶν ἑξακοσίων τριάκοντα ἁγίων καὶ μακαρίων Πατέρων· 
ὡσαύτως καὶ τῶν ἐν Σαρδικῇ· ἔτι μὴν καὶ τῶν ἐν Καρθαγένη· προσέτι γε μὴν καὶ τῶν ἐν αὖθις ἐν ταῦτῃ τῇ θεοφυλάκτῳ καὶ 
βασιλίδι πόλει συνελθόντων ἐπὶ Νεκταρίου τοῦ τῆς βασιλίδος ταύτης πόλεως προέδρου, καὶ Θεοφίλου, τοῦ γενομένου Ἀλε-
ξανδρείας ἀρχιεπισκόπου· ἀλλὰ μὴν καὶ Διονυσίου ἀρχιεπισκόπου γενομένου Ἀλεξανδρείας μεγαλοπόλεως, καὶ Πέτρου γε-
νομένου Ἀλεξανδρείας, καὶ μάρτυρος, καὶ Γρηγορίου ἐπισκόπου γενομένου Νεοκαισαρείας, τοῦ θαυματουργοῦ, Ἀθανασίου 
ἀρχιεπισκόπου Ἀλεξανδρείας, Βασιλείου ἀρχιεπισκόπου Καισαρείας Καππαδοκίας, Γρηγορίου ἐπισκόπου Νύσσης, Γρηγορίου 
τοῦ Θεολόγου, Ἀμφιλοχίου τοῦ Ἰκονίου, Τιμοθέου ἀρχιεπισκόπου γενομένου Ἀλεξανδρείας τὸ πρότερον, Θεοφίλου ἀρχιεπι-
σκόπου τῆς αὐτῆς Ἀλεξανδρέων μεγαλοπόλεως, Κυρίλλου ἀρχιεπισκόπου τῆς Ἀλεξανδρείας, καὶ Γενναδίου Πατριάρχου γε-
νομένου τῆς θεοφυλακτου ταύτης καὶ βασιλίδος πόλεως· ἔτι μὴν καὶ τὸν ὑπὸ Κυπριανοῦ, τοῦ γενομένου ἀρχιεπισκόπου τῆς 
Ἄφρων χώρας καὶ μάρτυρος, καὶ τῆς κατ' αὐτὸν συνόδου ἐκθέντα κανόνα, ὃς ἐν τοῖς τῶν προειρημένων προέδρων τόποις, καὶ 
μόνον, κατὰ τὸ παραδοθὲν αὐτοῖς ἔθος, ἐκράτησε· καὶ μηδενὶ ἐξεῖναι τοὺς προδηλωθέντας παραχαράττειν κανόνας, ἢ ἀθε-
τεῖν, ἢ ἑτέρους παρὰ τοὺς προκειμένους παραδέχεσθαι κανόνας, ψευδεπιγράφως ὑπό τινων συντεθέντας, τῶν τὴν ἀλήθειαν 
καπηλεύειν ἐπιχειρησάντων. Εἰ δέ τις ἁλῶ κανόνα τινὰ τῶν εἰρημένων καινοτομῶν, ἢ ἀνατρέπειν ἐπιχειρῶν, ὑπεύθυνος ἔσται 
κατὰ τὸν τοιοῦτον κανόνα, ὡς αὐτὸς διαγορεύει, τὴν ἐπιτιμίαν δεχόμενος, καὶ δι' αὐτοῦ, ἐν ᾧπερ πταίει θεραπευόμενος.  
157Πηδάλιον τῆς νοητῆς νηὸς τῆς Μίας, Ἁγίας, Καθολικῆς καὶ Ἀποστολικῆς τῶν Ὀρθοδόξων Ἐκκλησίας, ἤτοι ἅπαντες οἱ Ἱεροὶ 
καὶ Θεῖοι Κανόνες, ἑρμηνευόμενοι (ὑπὸ) Ἀγαπίου ἱερομονάχου [(Λεονάρδου) Ἀσημάκη] καὶ Νικοδήμου μοναχοῦ, Λειψία 
11800, σ. 23. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

39 
 

Ο Κανόνας ΛΓ΄ (ή 33) αποτελεί μέρος των Αποστολικών Κανόνων και αναφέρεται στη διαδικα-

σία αποδοχής ξένων επισκόπων, πρεσβυτέρων και διακόνων στην Τοπική Εκκλησία158. Ο Κανόνας 

επιβάλλει αυστηρούς όρους για την αποδοχή ξένων κληρικών σε τοπικές εκκλησιαστικές κοινότη-

τες, προκειμένου να αποτραπούν τυχόν πλάνες ή παραπλανήσεις. Υποτιτλίζοντας τον Κανόνα ο 

Άγιος Νικόδημος αναφέρει ότι απαιτούνται συστατικές επιστολές για να γίνονται αποδεκτοί ξένοι 

επίσκοποι, πρεσβύτεροι ή διάκονοι σε μια εκκλησιαστική περιφέρεια, επιστολές που βεβαιώνουν 

την αξιοπιστία και τη γνησιότητα των προσώπων αυτών159. Ο Ζωναράς σχολιάζει, ότι ακόμη και αν 

κάποιος διαθέτει τις κατάλληλες επιστολές, πρέπει να υποβληθεί σε έλεγχο (ανάκριση), ώστε να 

διαπιστωθεί αν είναι όντως κατάλληλος και αν πληροί τα κριτήρια για να ενταχθεί στην νέα εκ-

κλησιαστική περιφέρεια, που επιθυμεί160. Το σημείο του Κανόνος, που μας ενδιαφέρει είναι η 

φράση εἰ μὲν ὦσι κήρυκες τῆς εὐσεβείας , που σημαίνει σύμφωνα και με τον Άγιο Νικόδημο ότι 

εάν είναι ο επίσκοπος ή ο ιερωμένος κηρύττει την ευσέβεια, δηλαδή είναι  πιστός στην ορθή πίστη 

και τηρεί και διδάσκει τις χριστιανικές αρχές και διδασκαλίες, τότε να γίνεται αποδεκτός στην νέα 

κοινότητα161. Ο Κανόνας προειδοποιεί για τον κίνδυνο του να παρασυρθούν οι πιστοί από μια 

λανθασμένη αποδοχή, με αποτέλεσμα να δεχτούν άτομα που δεν είναι αυθεντικά ή πιστά στην 

Ορθοδοξία. Επικουρικά, θα λέγαμε ότι ο Κανόνας ΛΓ΄ αποσκοπεί στην προστασία της Εκκλησίας 

από ψευδοδιδασκάλους και μη Ορθόδοξες επιρροές, και συνιστά μια πρακτική διαδικασία για να 

διασφαλιστεί η καθαρότητα της πίστης και της διοίκησης στην Εκκλησία. 

ii. Κανόνας ΛΘ΄(39): «Οἱ πρεσβύτεροι καὶ οἱ διάκονοι ἄνευ γνώμης τοῦ ἐπισκόπου μηδὲν ἐπι-

τελείτωσαν, αὐτὸς γάρ ἐστίν ὁ πεπιστευμένος τὸν λαὸν τοῦ Κυρίου καὶ τὸν ὑπὲρ τῶν ψυχῶν αὐτῶν 

λόγον ἀπαιτηθησόμενος»162. 

Ο Κανόνας ΛΘ΄ (39) αφορά την εξουσία και τη θέση των πρεσβυτέρων (ιερέων) και των διακό-

νων σε σχέση με τον επίσκοπο.  Οι πρεσβύτεροι και οι διάκονοι δεν πρέπει να εκτελούν κανένα 

εκκλησιαστικό έργο ή λειτουργία χωρίς την έγκριση ή τη γνώμη του επισκόπου163. Αυτό σημαίνει 

 
158Ράλλης, Γεώργιος & Ποτλής, Μιχαήλ, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων τῶν τε ἁγίων καὶ πανευφήμων Ἀποστόλων, 
καὶ τῶν ἱερῶν Οἰκουμενικῶν Συνόδων καὶ τῶν κατὰ μέρος ἁγίων Πατέρων, ἐκδοθέν, σὺν πλείσταις ἄλλαις τὴν ἐκκλησιαστικὴν 
κατάστασιν διεπούσαις διατάξεσι,μετὰ τῶν ἀρχαίων ἐξηγητῶν, καὶ διαφόρων ἀναγνωσμάτων, τόμ. Β΄, Ἀθήνησιν: Εκ της Τυ-
πογραφίας Γ. Χαρτοφύλακος 1852-1859, σσ.44-45. 
159Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 23. 
160 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 44. 
161Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 23. 
162Πηδάλιον, Λειψία 11800,σ. 28. 
163Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σσ.54-55. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

40 
 

ότι η εκτέλεση οποιασδήποτε θρησκευτικής ή διοικητικής πράξης στην Εκκλησία πρέπει να γίνεται 

υπό την καθοδήγηση και την εξουσιοδότηση του επισκόπου164. Ο επίσκοπος θεωρείται το πρό-

σωπο, που έχει την τελική εξουσία και ευθύνη για τον λαό του Θεού165. Αυτός φέρει τη μεγαλύτερη 

ευθύνη και, κατά συνέπεια, οι πρεσβύτεροι και οι διάκονοι πρέπει να ενεργούν μόνο σύμφωνα με 

τη θέλησή του, ώστε να διασφαλιστεί η Ορθόδοξη πίστη και η σωστή λειτουργία της Εκκλησίας. Ο 

Κανόνας ΛΘ΄ σύμφωνα και με τον Αριστηνό επισημαίνει την ιεραρχία στην Εκκλησία και τη σημα-

σία της υπακοής και της συνεργασίας των κληρικών με τον επίσκοπο, προκειμένου να διασφαλι-

στεί η ενότητα και η τάξη στην Εκκλησία, καθώς και η σωστή ποιμαντική φροντίδα για τις ψυχές 

των πιστών166. Η ποινή που προβλέπει ο Κανόνας είναι ο αφορισμός όσων δεν συμμορφώνονται 

με τη θέληση του επισκόπου. Θα λέγαμε ότι ο ΛΘ΄ Κανόνας αναφέρεται εμμέσως στο κήρυγμα, 

καθώς και η διακονία του λόγου υπόκειται στις αρμοδιότητες και δίδεται μόνον με άδεια του οι-

κείου επισκόπου κάθε εκκλησιαστικής περιφέρειας. 

iii. Κανόνας ΝΗ΄(58): «Ἐπίσκοπος, ἢ πρεσβύτερος, ἀμελῶν τοῦ κλήρου ἢ τοῦ λαοῦ καὶ μὴ παι-

δεύων αὐτοὺς εἰς εὐσέβειαν, ἀφοριζέσθω˙ ἐπιμένων δὲ τῇ ἀμελείᾳ καὶ ῥᾳθυμία, καθαιρεί-

σθω»167. 

Αναφέρεται στην υποχρέωση των επισκόπων να κηρύττουν και να διδάσκουν τον λαό168.  Κατά 

τον Ζωναρά οι επίσκοποι φέρουν την πρώτη ευθύνη για τη διδασκαλία και τον Ορθόδοξο λόγο,  

τον οποίο κάθε ημέρα πρέπει να διδάσκουν ανελλιπώς και ιδιαιτέρως τις Κυριακές169. Ο Αποστο-

λικός Κανόνας 58 ορίζει ότι ο επίσκοπος πρέπει να διδάσκει και να μην παραμελεί το ποίμνιο του. 

Ο Κανόνας αναφέρει  ότι αν ένας επίσκοπος ή πρεσβύτερος παραλείπει τη φροντίδα του κλήρου 

ή του λαού και δεν τους καθοδηγεί ή δεν τους παιδαγωγεί στην ευσέβεια (δηλαδή στη σωστή 

πίστη και πράξη), τότε πρέπει να αφοριστεί170. Η «αμέλεια» στην ποιμαντική φροντίδα και των 

πρεσβυτέρων κατά τον Βαλσαμών θεωρείται σοβαρό παράπτωμα, διότι η πνευματική καθοδή-

γηση των πιστών είναι έργο των επισκόπων, αλλά και των πρεσβυτέρων, που διδάσκουν με την 

άδειά τους171. Εάν ο κληρικός συνεχίζει να είναι αμελής ή αδρανής (δηλαδή να επιμένει στην 

 
164Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.54. 
165Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ.28. 
166Αριστηνός;Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.54. 
167Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 46. 
168Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σσ. 75-76. 
169 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 75. 
170 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 76. 
171 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 76. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

41 
 

αμέλεια και ραθυμία), τότε η τιμωρία του πρέπει να είναι αυστηρότερη, να καθαιρεθεί (να εκπέσει 

του αξιώματός του). Ο Κανόνας επισημαίνει, όπως και ο Αριστηνός λέγει172, την κρίσιμη σημασία 

της ευθύνης των κληρικών για τη σωστή πνευματική καθοδήγηση του λαού. Θα λέγαμε ότι ο Απο-

στολικός Κανόνας ΝΗ΄ υπογραμμίζει τη σημασία της ενεργής και υπεύθυνης ποιμαντικής φροντί-

δας από μέρους των επισκόπων και πρεσβυτέρων. Η αμέλεια και η αδιαφορία για τη σωστή κα-

θοδήγηση των πιστών θεωρείται τόσο σοβαρή, που απαιτεί ποινές, όπως ο αφορισμός ή η καθαί-

ρεση. Τονίζεται, σαφώς, η ανάγκη για ζωντανή και συνεχιζόμενη πνευματική μέριμνα από τους 

εκκλησιαστικούς άρχοντες, με στόχο τη σωτηρία των ψυχών των πιστών. 

iv. Κανὼν Ξ´(60): «Εἴ τις τὰ ψευδεπίγραφα τῶν ἀσεβῶν βιβλία ὡς ἅγια ἐπὶ τῆς ἐκκλησίας δη-

μοσιεύει, ἐπὶ λύμῃ τοῦ λαοῦ καὶ τοῦ κλήρου, καθαιρείσθω»173. 

Ο Κανόνας Ξ΄ (60) αναφέρεται σε όσους διαδίδουν ή δημοσιεύουν ψευδεπίγραφα ή αιρετικά 

βιβλία, που φέρουν την ψευδή ένδειξη ότι είναι ιερά ή θεόπνευστα, και τα παρουσιάζουν στην 

Εκκλησία ως κανονικά. Ο Κανόνας καταδικάζει με καθαίρεση την πράξη οποιουδήποτε προσώπου, 

που δημοσιεύει ή διδάσκει στις εκκλησιαστικές συνάξεις ψευδεπίγραφα και ασεβή προς την Ορ-

θόδοξη πίστη βιβλία. Αυτά τα βιβλία, γνωστά και ως «απόκρυφα», κατά τον Ζωναρά174 φέρουν 

ψευδώς ονόματα αγίων, συχνά περιέχουν αιρετικές διδασκαλίες ή αποκλίνουν από την παραδο-

σιακή πίστη και τις κανονικές διδαχές της Εκκλησίας. Ο Κανόνας προβλέπει την ποινή της καθαι-

ρέσεως για το άτομο, που διαδίδει ή δημοσιεύει τέτοια ψευδεπίγραφα βιβλία175, καθώς η πράξη 

του θεωρείται εξαιρετικά σοβαρή και επικίνδυνη για την πίστη της Εκκλησίας. Ο Βαλσαμών, όπως 

και ο Ζωναράς, μάλιστα, λέγουν να ρίχνονται στην πυρά τα ψευδεπίγραφα βιβλία176.  Ο Κανόνας 

Ξ΄ (60) έχει ως στόχο την προστασία της αλήθειας και της Ορθόδοξης πίστης της Εκκλησίας από 

παραποιημένες ή αιρετικές διδασκαλίες. Η διάδοση ψευδών βιβλίων που φέρουν την υπογραφή 

ή την «κατάταξη» ως ιερά είναι μια επικίνδυνη πράξη, που μπορεί να οδηγήσει τους πιστούς σε 

λάθος διδασκαλίες και απομάκρυνση από την αλήθεια της Εκκλησίας. Ο Κανόνας αυτός θέτει την 

επιτακτική ανάγκη αυστηρής ποινής για εκείνους που προσπαθούν να παραπλανήσουν το ποί-

μνιο, προστατεύοντας έτσι τη συνοχή και την καθαρότητα της πίστης. Η καθαίρεση ως ποινή δεί-

χνει τη σοβαρότητα με την οποία η Εκκλησία αντιμετωπίζει τέτοιες περιπτώσεις, καθώς η διάδοση 

 
172 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 76. 
173Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 48. 
174 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 76. 
175 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 77. 
176 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 78. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

42 
 

αιρέσεων ή ψευδών διδασκαλιών θεωρείται καταστροφική για την πνευματική υγεία της κοινότη-

τας. 

 

2. Κανόνες Οικουμενικών Συνοδών (4ος-9ος αἰ.) 

Οι Οικουμενικές Σύνοδοι, ως επίσημος θεσμός της Εκκλησίας, συνήλθαν για να καταλύσουν τις 

μεγάλες θεολογικές και εκκλησιαστικές αμφισβητήσεις, να αποσαφηνίσουν τη διδασκαλία της Εκ-

κλησίας και να καθορίσουν κανόνες και νόμους για τη λειτουργία της. Κανόνες, που σχετίζονται 

με την ορθή τέλεση του εκκλησιαστικού ρητορικού λόγου βρίσκουμε μόνον στην Πενθέκτη Οικου-

μενική Σύνοδο.  

Η «Πενθέκτη» ή «Εν Τρούλλῳ» Σύνοδος πραγματοποιήθηκε το 691-692177 μ.Χ. στην Κωνστα-

ντινούπολη, κατά τη βασιλεία του αυτοκράτορα Ιουστινιανού Β' του Ρινότμητου178. Ονομάζεται 

«Πενθέκτη» γιατί θεωρήθηκε συμπληρωματική της Πέμπτης (553 μ.Χ.) και της Έκτης Οικουμενικής 

Συνόδου (680-681 μ.Χ.), καθώς αυτές δεν είχαν ασχοληθεί με τη διατύπωση Ιερών Κανόνων179, 

αλλά μόνο με θεολογικά ζητήματα. Έλαβε αυτό το όνομα αρκετά αργότερα, πιθανόν από τον κα-

νονολόγο Θεόδωρο Βαλσαμώνα, ο οποίος αναφέρει ότι, «οὐδὲ ἕκτη κυρίως κατονομάζεται, ἀλλὰ 

πενθέκτη· ἀναπλήρωσε γὰρ τὸ ὑστέρημα τῆς τε πέμπτης καὶ τῆς ἕκτης συνόδου»180. Η Σύνοδος 

ονομάζεται, επίσης, «Εν Τρούλλῳ» γιατί έλαβε χώρα στον θολωτό χώρο (τρούλλος) του παλατιού 

στην Κωνσταντινούπολη, που έλαβε χώρα και η ΣΤ΄ Οικουμενική Σύνοδος181. Η Πενθέκτη Σύνοδος 

εξέδωσε 102 Κανόνες182, που καλύπτουν ποικίλα θέματα εκκλησιαστικής τάξης, πειθαρχίας και 

 
177Φειδάς, Βλάσιος, Εκκλησιαστική Ιστορία. Τομ. Α΄, 2η εκδ. Αθήναι: Παπανικολάου, 1994, σ.761. 
178Στογιόγλου, Γεώργιος, Εκκλησιαστική Ιστορία. Τομ. Α΄, Θεσσαλονίκη: [χ.ό], 1993, σ.216. 
179Φειδάς, Εκκλησιαστική Ιστορία, σ.761. Η μη θέσπιση Κανόνων από τις 2 προηγούμενες χρονικά Οικουμενικές Συνόδους 
προκάλεσε προβλήματα κατανόησης και εφαρμογής παλαιοτέρων Κανόνων σε όλες τις μορφές της εκκλησιαστικής ζωής. Βλ. 
Mansi, Giovan Domenico και Labbe, Philippe. Sacrorum Conciliorum Nova Et Amplissima Collectio. Graz: Akademische Druck- 
u. Verlagsanstalt, 1960, σ.921. «Ἐπί τούτω φάσκοντες ἱερούς κανόνας ἀναγράψαι, ἐπειδή οἱ ἅγιαι καί οἰκουμενικαί δύο 
σύνοδοι, ἡ μέν ἐπί χρόνων Ἰουστινιανοῦ τοῦ Μεγάλου, ἡ δέ ἐπί Κωνσταντίνου τοῦ πατρός Ἰουστινιανοῦ τοῦ δευτέρου, τό 
περί πίστεων πληρέστατα διατρανώσασαι μυστήριον ἱερούς Κανόνας οὐδαμῶς ἐξέθεντο». 
180Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.300. 
181Φειδάς, Εκκλησιαστική Ιστορία , σ.761. Βλ. και Μενεβίσογλου, Παύλος (Μητροπολίτης Σουηδίας και πάσης Σκανδιναβίας), 
Ιστορική εισαγωγή εις τους κανόνας της ορθοδόξου Εκκλησίας, Στοκχόλμη: Ιερά Μητρόπολις Σουηδίας και πάσης Σκανδινα-
βίας, 1990, σ.280. 
182Φειδάς. Εκκλησιαστική Ιστορία, σ.761.   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

43 
 

λατρείας. Συνολικά 3 Κανόνες της Συνόδου  συμπεριλαμβάνονται στη μελέτη μας και κατά σειρά 

είναι οι εξής: 

 

Α) Κανόνες της Πενθέκτης ή εν Τρούλλω  Οικουμενικής Συνόδου (691 μ.Χ.) 

1.Κανων ΙΘ΄ (19): «Ὅτι δεῖ τοὺς τῶν ἐκκλησιῶν προεστῶτας, ἐν πάσῃ μὲν ἡμέρᾳ, ἐξαιρέτως δὲ 

ἐν ταῖς Κυριακαῖς, πάντα τὸν κλῆρον καὶ τὸν λαὸν ἐκδιδάσκειν τοὺς τῆς εὐσεβείας λόγους, ἐκ τῆς 

θείας γραφῆς ἀναλεγομένους τὰ τῆς ἀληθείας νοήματά τε, καὶ κρίματα, καὶ μὴ παρεκβαίνοντας 

τοὺς ἤδη τεθέντας ὅρους, ἢ τὴν ἐκ τῶν θεοφόρων Πατέρων παράδοσιν. Ἀλλὰ καὶ εἰ γραφικὸς ἀνα-

κινηθείη λόγος, μὴ ἄλλως τοῦτον ἑρμηνευέτωσαν, ἢ ὡς ἂν οἱ τῆς ἐκκλησίας φωστῆρες, καὶ διδά-

σκαλοι, διὰ τῶν οἰκείων συγγραμμάτων παρέθεντο· καὶ μᾶλλον ἐν τούτοις εὐδοκιμείτωσαν, ἢ λό-

γους οἰκείους συντάττοντες· ἵνα μή, ἔστιν ὅτε, πρὸς τοῦτο ἀπόρως ἔχοντες, ἀποπίπτοιεν τοῦ προ-

σήκοντος. Διὰ γὰρ τῆς τῶν προειρημένων Πατέρων διδασκαλίας, οἱ λαοὶ ἐν γνώσει γινόμενοι τῶν 

τε σπουδαίων καὶ αἱρετῶν, καὶ τῶν ἀσυμφόρων καὶ ἀποβλήτων, τὸν βίον μεταρρυθμίζουσι πρὸς 

τὸ βέλτιον, καὶ τῷ τῆς ἀγνοίας οὐχ ἁλίσκονται πάθει, ἀλλὰ προσέχοντες τῇ διδασκαλίᾳ, ἑαυτοὺς 

πρὸς τὸ μὴ κακῶς παθεῖν παραθήγουσι, καὶ φόβῳ τῶν ἐπηρτημένων τιμωριῶν τὴν σωτηρίαν ἑαυ-

τοῖς ἐξεργάζονται»183. 

Ο 19ος Κανόνας της Πενθέκτης ή της εν Τρούλλω Οικουμενικής Συνόδου τονίζει τη σημασία 

της διδασκαλίας των Ιερών Κανόνων από τους επισκόπους και κληρικούς στους πιστούς184. Κατά 

τον Άγιο Νικόδημο οι κληρικοί οφείλουν να διαβάζουν, να διδάσκουν και να ερμηνεύουν τους 

Ιερούς Κανόνες για την πνευματική ωφέλεια των πιστών. Ο Κανόνας ενθαρρύνει τους ιερείς και 

τους επισκόπους να διακηρύττουν τον λόγο του Θεού καθημερινά και ιδιαίτερα τις Κυριακές, που 

ο λαός του Θεού δεν εργάζεται και συναθροίζεται στις εκκλησίες, για να ακούσει το κήρυγμά τους 

με ακρίβεια και σαφήνεια185. Όσοι κατά τον Ζωναρά δεν εκπαιδεύουν τους πιστούς στην ευσέβεια 

πρέπει να αφορίζονται και αν μετά τον αφορισμό εξακολουθούν να δείχνουν ραθυμία να καθαι-

ρούνται186. Ο Βαλσαμών υπενθυμίζει ότι είναι προνόμιο, αλλά και χρέος των επισκόπων να διδά-

σκουν187 . Οι διδασκαλίες τους κατά τον Αριστηνό θα πρέπει να βασίζονται στην Αγία Γραφή και 

 
183Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 161. 
184Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σσ.346-349 
185Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 161.  
186Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.347. 
187Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.348.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

44 
 

να ερμηνεύονται σύμφωνα με τη διδασκαλία των θεοφόρων Πατέρων της Εκκλησίας188. Ο Κανό-

νας υπενθυμίζει, θα λέγαμε, την βασική υποχρέωση των επισκόπων και των επιτετραμμένων τους, 

που είναι η διδασκαλία και διαποίμανση του πληρώματος της Εκκλησίας με σκοπό την πνευματική 

του ωφέλεια.  

2. Κανὼν ΞΔ' (64): «Ὅτι οὐ χρὴ δημοσίᾳ λαϊκόν, λόγον κινεῖν ἢ διδάσκειν, ἀξίωμα ἑαυτῷ διδα-

σκαλικὸν ἐντεῦθεν περιποιούμενον, ἀλλ’ εἴκειν τῇ παραδοθείσῃ παρὰ τοῦ Κυρίου διατάξει, καὶ τὸ 

οὖς τοῖς τὴν χάριν τοῦ διδασκαλικοῦ λαβοῦσι λόγου διανοίγειν, καὶ τὰ θεῖα παρ' αὐτῶν ἐκδιδάσκε-

σθαι. Ἐν γὰρ τῇ μιᾷ ἐκκλησίᾳ διάφορα μέλη πεποίηκεν ὁ Θεός, κατὰ τὴν τοῦ Ἀποστόλου φωνὴν· ἢν 

ὁ Θεολόγος ἑρμηνεύων Γρηγόριος, σαφῶς τὴν ἐν τούτοις τάξιν παρίστησι φάσκων· Ταύτην αἰδοί-

μεθα τὴν τάξιν, ἀδελφοί, ταύτην φυλάττοιμεν. Ὁ μὲν ἔστω τις ἀκοή· ὁ δέ, γλῶσσα· ὁ δέ, χείρ· ὁ δέ, 

ἄλλο τι· ὁ μέν, διδασκέτω· ὁ δέ, μανθανέτω· καὶ μετὰ βραχέα· Καὶ ὁ μανθάνων ἐν εὐπειθείᾳ· καὶ ὁ 

χορηγῶν ἐν ἱλαρότητι· καὶ ὁ ὑπουργῶν ἐν προθυμίᾳ, μὴ πάντες ὧμεν γλῶσσα, τὸ ἐτοιμότατον· μὴ 

πάντες Ἀπόστολοι· μὴ πάντες προφῆται· μὴ πάντες διερμηνεύωμεν· καὶ μετά τινα· Τὶ σεαυτὸν 

ποιεῖς ποιμένα, πρόβατον ὤν; τί γίνῃ κεφαλή, ποῦς τυγχάνων; τί στρατηγεῖν ἐπιχειρεῖς, τεταγμένος 

ἐν στρατιώταις; καὶ ἑτέρωθι· Ἡ σοφία διακελεύεται. Μὴ ἴσθι ταχύς ἐν λόγοις· μὴ συμπαρεκτείνου 

πένης ὢν πλουσίῳ, μηδὲ ζήτει τῶν σοφῶν εἶναι σοφώτερος. Εἰ δέ τις ἁλῷ τὸν παρόντα παρασα-

λεύων κανόνα, ἐπὶ ἡμέρας τεσσαράκοντα ἀφοριζέσθω189». 

Ο Κανόνας ΞΔ' (64) αναφέρεται στη διδασκαλία και την εκφορά λόγου μέσα στην Εκκλησία, και 

δίνει σαφείς κατευθύνσεις για τον τρόπο με τον οποίο οι λαϊκοί και οι κληρικοί πρέπει να ασκούν 

τη δημόσια διδασκαλία και να εκφέρουν εκκλησιαστικό ρητορικό λόγο. Ο Κανόνας ξεκινά με την 

επισήμανση, ότι οι λαϊκοί δεν πρέπει να διδάσκουν δημόσια ή να εκφέρουν λόγο για θέματα, που 

αφορούν την πίστη και την εκκλησιαστική διδασκαλία, εφόσον αυτό δεν τους έχει ανατεθεί από 

την επίσημη Εκκλησία. Ο Βαλσαμών υπενθυμίζει ότι το χάρισμα του λόγου έχει δοθεί από το Άγιο 

Πνεύμα μόνον στους αρχιερείς και στους επιτετραμμένους τους190. Ο Άγιος Νικόδημος επισημαί-

νει ότι θα πρέπει οι λαϊκοί να διδάσκονται από αυτούς, που έχουν το χάρισμα του λόγου191. Οι 

άνθρωποι που δεν έχουν ιερατική ή διδασκαλική εξουσιοδότηση δεν πρέπει να προσπαθούν να 

αποκτούν ή να επιδιώκουν «διδασκαλικό αξίωμα», καθώς η Εκκλησία έχει θεσπισμένη τάξη και η 

διδασκαλία της πίστης ανήκει στους κληρικούς και στους εκλεγμένους διδασκάλους. Ο Ζωναράς  

 
188Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.349.  
189Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 190. 
190Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.455. 
191Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 190. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

45 
 

τονίζει, ότι πρέπει να ακολουθείται η παραδοθείσα διαταγή του Κυρίου, και ότι κάθε μέλος του 

σώματος της Εκκλησίας πρέπει να ενεργεί σύμφωνα με τον ρόλο που έχει αναλάβει, δηλαδή, πρέ-

πει να υπάρχει τάξη και αρμονία στην Εκκλησία, όπου ο καθένας αναλαμβάνει το καθήκον του 

(όπως το αυτί, η γλώσσα, το χέρι, κλπ., με βάση τη διδασκαλία του αποστόλου Παύλου στην Α΄ 

προς Κορινθίους Επιστολή192)193. Η Εκκλησία είναι σώμα194 με ποικιλία μελών και χαρισμάτων. Ο 

Κανόνας παραπέμπει σε διδασκαλία του Γρηγορίου Θεολόγου, σύμφωνα με την οποία ο καθένας 

έχει τον ρόλο του στην Εκκλησία, οι δάσκαλοι διδάσκουν, οι μαθητές μαθαίνουν, οι άνθρωποι 

προσφέρουν και υπηρετούν με ευγνωμοσύνη. Όπως γράφει ο Παύλος και επισημαίνει ο Αριστη-

νός δεν είναι όλοι Απόστολοι, προφήτες ή διδάσκαλοι, και όλοι πρέπει να διατηρούν τον ρόλο τους 

εντός των εκκλησιαστικών ορίων195. Αν κάποιος, είτε κληρικός είτε λαϊκός, παραβιάσει την εκκλη-

σιαστική τάξη και προσπαθήσει να αναλάβει το αξίωμα του διδάσκοντος χωρίς εξουσιοδότηση, ο 

Κανόνας επιβάλλει την ποινή του αφορισμού για 40 ημέρες. Ο Κανόνας ΞΔ΄ (64) συνοψίζοντας, θα 

λέγαμε ότι  έχει ως στόχο τη διατήρηση της εκκλησιαστικής τάξης και τη προστασία από τη διά-

δοση λανθασμένων διδασκαλιών. Ενθαρρύνει την ταπεινότητα και τον σεβασμό στην ιεραρχία της 

Εκκλησίας, τονίζοντας ότι η διδασκαλία πρέπει να ανατίθεται στους αρμόδιους, κληρικούς ή διδα-

σκάλους. Παράλληλα, προειδοποιεί για τη σοβαρότητα της αυθαιρεσίας και για τις ποινές που 

ακολουθούν όταν κάποιος προσπαθεί να καταλάβει αξιώματα που δεν του ανήκουν. 

3. Κανών Ο΄ (70): «Μή ἐξέστω ταῖς γυναιξίν ἐν τῷ καιρῷ τῆς Θείας λειτουργίας λαλεῖν, 

ἀλλά κατά τήν φωνήν Παύλου τοῦ Ἀποστόλου, σιγάτωσαν. Οὐ γάρ ἐπιτέτραπται αὐταῖς λα-

λεῖν, ἀλλ’ ὑποτάσσεσθαι, καθώς καί ὁ νόμος λέγει. Εἰ δέ τι μαθεῖν θέλουσιν, ἐν οἴκῳ τούς 

ἰδίους ἄνδρας ἐπερωτάτωσαν»196. 

Ο Κανόνας βασίζεται στην Παύλεια παράδοση, συγκεκριμένα στα λόγια του αποστόλου Παύ-

λου στην Α΄ Κορινθίους (14:34-35) και την Α΄ Τιμόθεο (2:11-12), όπου ζητείται από τις γυναίκες να 

σιωπούν στη συνάθροιση και να υποτάσσονται. Αναφορικά με τη θέση της γυναίκας στις σύναξεις 

της Εκκλησίας ο απόστολος Παύλος197 γράφει: «Ὡς ἐν πάσαις ταῖς ἐκκλησίαις τῶν ἁγίων, αἱ γυ-

ναῖκες ὑμῶν ἐν ταῖς ἐκκλησίαις σιγάτωσαν· οὐ γάρ ἐπιτέτραπται αὐταῖς λαλεῖν, ἀλλ’ 

 
192Α΄ Κορ. 12: 14-27. 
193Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 190. 
194Α΄ Κορ. 12: 20: νῦν δὲ πολλὰ μὲν μέλη, ἓν δὲ σῶμα. 
195Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 457. 
196Πηδάλιον, Λειψία 11800 , σ. 193. 
197 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σσ.467-469. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

46 
 

ὑποτάσσεσθαι, καθώς καί ὁ νόμος λέγει. εἰ δέ μαθεῖν θέλουσιν, ἐν οἴκῳ τούς ἰδίους ἄνδρας ἐπε-

ρωτάτωσαν· αἰσχρόν γάρ ἐστι γυναιξίν ἐν ἐκκλησίᾳ λαλεῖν»198. Ο όρος «λαλεῖν» αναφέρεται όχι 

μόνο στη συνομιλία, αλλά και στη διδασκαλία ή την εκφώνηση λόγων. Στην προκειμένη περί-

πτωση, φαίνεται να εστιάζει στη δημόσια εκφορά λόγου μέσα στο λειτουργικό πλαίσιο. Η λέξη 

«σιγάτωσαν» υποδηλώνει μια στάση ησυχίας και αυτοσυγκράτησης, ενώ η έννοια της «ὑποτα-

γής» σχετίζεται με την τάξη που υπαγορεύει η παράδοση και ο μωσαϊκός νόμος.  Ο άγιος Νικόδη-

μος ο Αγιορείτης ερμηνεύοντας τον 70ο Κανόνα λέγει ότι οι γυναίκες πρέπει να σιωπούν κατά τη 

διάρκεια της Θείας Λειτουργίας και κατά τις εκκλησιαστικές συνάξεις, να μη λέγουν τίποτε, ούτε 

να ψάλλουν, ούτε να διδάσκουν199 κατά τις προτροπές του αποστόλου Παύλου. Ο Βαλσαμών φέ-

ροντας ως παράδειγμα τις Νεαρές του αυτοκράτορος Ιουστινιανού αποτρέπει τις γυναίκες από το 

«λαλείν» στις κυριακάτικες συνάξεις και τις προτρέπει για τις όποιες απορίες τους να απευθύνο-

νται στους συζύγους τους κατ’ ιδίαν200. Ο Κανόνας 70ος της Πενθέκτης Οικουμενικής Συνόδου 

πρέπει να κατανοηθεί ως απόπειρα διατήρησης της λειτουργικής τάξης με βάση τις πολιτισμικές 

και θεολογικές συνθήκες της εποχής και την υποβαθμισμένη θέση της γυναίκας στην ρωμαϊκή και 

βυζαντινή κοινωνία. 

 

3. Κανόνες Τοπικών Συνόδων και Πατέρων της Εκκλησίας  

Τοπικές Σύνοδοι (3ος-9ος αἰ. μ. Χ.) 

Οι Τοπικές Σύνοδοι είναι περιφερειακές συνάξεις επισκόπων, που εξετάζουν ζητήματα τοπικής 

εκκλησιαστικής σημασίας. Οι Κανόνες αυτών των Συνόδων περιλαμβάνουν διάφορες κανονικές 

διατάξεις για την ενότητα της πίστης, την ορθή λειτουργία και τη σωστή διοίκηση της Εκκλησίας. 

Την μελέτη μας θα απασχολήσουν 4 συνολικά Κανόνες, 4 Τοπικών Συνόδων, της ΑΒ΄ Κωνσταντι-

νουπόλεως, της Γάγγρας, της Λαοδικείας και της Καρθαγένης.   

Α) Η «Πρωτοδευτέρα» Σύνοδος Κωνσταντινουπόλεως 

Η Πρωτοδευτέρα Σύνοδος έλαβε χώρα το έτος 861 μ.Χ.201 στην Κωνσταντινούπολη και ονομά-

στηκε τοιουτοτρόπως, διότι θεωρήθηκε συνέχεια και επιβεβαίωση δύο προηγούμενων 

 
198 Α´ Κορ. 14, 34-35. 
199Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 193. 
200Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ. 468. 
201 Πηδάλιον, Λειψία 11800,σ. 136. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

47 
 

Οικουμενικών Συνόδων, της Πρώτης Οικουμενικής Συνόδου (325 μ.Χ.) και της Δεύτερης Οικουμε-

νικής Συνόδου (381 μ.Χ.). Κατά την ΑΒ΄ Σύνοδο της Κωνσταντινούπολης επιβεβαιώθηκαν οι Κανό-

νες των Οικουμενικών Συνόδων, ιδιαίτερα της Πρώτης και της Δεύτερης και ρυθμίστηκαν θέματα 

δικαιοδοσίας μεταξύ των Πατριαρχείων. 

Κανὼν ΙΕ´ τῆς ΑΒ´ Συνόδου. Περὶ σχίσματος μητροπολιτῶν ἀπὸ τῶν ἰδίων Πατριαρχῶν: «Τὰ 

ὁρισθέντα ἐπὶ πρεσβυτέρων καὶ ἐπισκόπων καὶ μητροπολιτῶν, πολλῷ μᾶλλον καὶ ἐπὶ πατριαρχῶν 

ἁρμόζει. Ὥστε, εἴ τις πρεσβύτερος ἤ ἐπίσκοπος ἢ μητροπολίτης τολμήσειεν ἀποστῆναι τῆς πρὸς 

τὸν οἰκεῖον πατριάρχην κοινωνίας καὶ μὴ ἀναφέρει τὸ ὄνομα αὐτοῦ, κατὰ τὸ ὡρισμένον καὶ τεταγ-

μένον, ἐν τῇ θείᾳ μυσταγωγίᾳ, ἀλλὰ πρὸ ἐμφανείας συνοδικῆς καὶ τελείας αὐτοῦ κατακρίσεως 

σχίσμα ποιήσει, τοῦτον ὥρισεν ἡ ἁγία σύνοδος, πάσης ἱερατείας παντελῶς ἀλλότριον εἶναι, εἰ μό-

νον ἐλεγχθείη τοῦτο παρανομήσας. Καὶ ταῦτα μὲν ὥρισται καὶ ἐσφράγισται περὶ τῶν προφάσει 

τινῶν ἐγκλημάτων τῶν οἰκείων ἀφισταμένων προέδρων καὶ σχίσμα ποιούντων καὶ τὴν ἕνωσιν τῆς 

Ἐκκλησίας διασπώντων. 

Οἱ γὰρ δι᾿ αἱρεσίν τινα, παρὰ τῶν ἁγίων Συνόδων ἢ Πατέρων κατεγνωσμένην, τῆς πρὸς τὸν 

πρόεδρον κοινωνίας ἑαυτοὺς διαστέλλοντες, ἐκείνου τὴν αἵρεσιν δηλονότι δημοσίᾳ κηρύττοντος 

καὶ γυμνῇ τῇ κεφαλῇ ἐπ᾿ ἐκκλησίας διδάσκοντος, οἱ τοιοῦτοι οὐ μόνον τῇ κανονικῇ ἐπιτιμήσει οὐχ 

ὑποκείσονται, πρὸ συνοδικῆς διαγνώσεως ἑαυτοὺς τῆς πρὸς τὸν καλούμενον ἐπίσκοπον κοινωνίας 

ἀποτειχίζοντες, ἀλλὰ καὶ τῆς πρεπούσης τιμῆς τοῖς ὀρθοδόξοις ἀξιωθήσονται. Οἱ γὰρ ἐπισκόπων, 

ἀλλὰ ψευδεπισκόπων καὶ ψευδοδιδασκάλων κατέγνωσαν, καὶ οὐ σχίσματι τὴν ἕνωσιν τῆς ἐκκλη-

σίας κατέτεμον, ἀλλὰ σχισμάτων καὶ μερισμῶν τὴν ἐκκλησίαν ἐσπούδασαν ῥύσασθαι»202. 

Από τον ΙΕ΄ Κανόνα μας ενδιαφέρει το δεύτερο μέρος του, που αναφέρεται σε όσους αρνού-

νται να διδάξουν αιρετικές δοξασίες, παρά την εντολή του επισκόπου τους. Όπως λέγει ο Ζωναράς 

όσοι ιερείς, εξαιτίας κάποιας αίρεσης του επισκόπου, που έχει καταδικαστεί από τις άγιες Συνό-

δους ή τους Πατέρες, διαχωρίζουν τον εαυτό τους από την κοινωνία με τον επίσκοπο, και δημο-

σίως αποκηρύττουν την αίρεση και δεν την διδάσκουν μέσα στην Εκκλησία, αυτοί οι άνθρωποι 

όχι μόνο δεν υπόκεινται σε κανονικές ποινές, επειδή απομακρύνονται από την κοινωνία με τον 

λεγόμενο επίσκοπο, αλλά αξιώνονται και της τιμής, που αρμόζει στους Ορθόδοξους203. Διότι αυ-

τοί, κατά τον Βαλσαμών, καταδίκασαν όχι επισκόπους, αλλά ψευδεπισκόπους και ψευδοδιδασκά-

λους, και δεν διέσπασαν την ενότητα της Εκκλησίας με σχίσμα, αλλά προσπάθησαν να σώσουν 

 
202 Πηδάλιον, Λειψία 11800, σσ. 245-246. 
203 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.693. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

48 
 

την Εκκλησία από τα σχίσματα και τις διαιρέσεις204. Ο Αριστηνός σχολιάζοντας τον Κανόνα λέγει 

ότι αυτοί, που διακόπτουν την επικοινωνία με τον αιρετικό (και καταδικασμένο από Σύνοδο) επί-

σκοπό τους και δεν κηρύττουν την αίρεση αξίζουν τιμή ως Ορθόδοξοι205. 

Β) Τοπικής Συνόδου Γάγγρας (340 μ.Χ.) 

Η Σύνοδος της Γάγγρας, η οποία συνεκλήθη το έτος 340206 στην επαρχία της Παφλαγονίας στην 

Μικρά Ασία είχε ως σκοπό να αντιμετωπίσει τις ακρότητες και τις αιρέσεις που είχαν προκύψει, 

κυρίως από την διδασκαλία και την πρακτική του Ευσταθίου Σεβαστείας και των οπαδών του. 

2. Κανὼν Ε' (5): «Εἴ τις διδάσκοι, τὸν οἶκον τοῦ Θεοῦ εὐκαταφρόνητον εἶναι, καὶ τὰς ἐν αὐτῷ 

συνάξεις, ἀνάθεμα ἔστω207». 

Ο 5ος Κανόνας της Συνόδου της Γάγγρας αναφέρεται στην στάση των Χριστιανών απέναντι σε 

εκείνους, που καταφρονούν την ευλογία και την θεία συμμετοχή των μυστηρίων, που τελούνται 

από τους κανονικούς ιερείς της Εκκλησίας208. Ο 5ος Κανόνας καταδικάζει τις παραπλανητικές δι-

δασκαλίες του Ευσταθίου και όσων υποστηρίζουν ότι δεν πρέπει να παραβρίσκεται κανείς στις 

λειτουργίες ή τις ευλογίες που δίδονται από τους κανονικούς ιερείς, αλλά να αποφεύγονται ως μη 

ευάρεστες στον Θεό. Ο Κανόνας διατάζει να αναθεματίζεται όποιος πράττει ή διδάσκει κάτι τέ-

τοιο209. Ο Κανόνας καταδικάζει τη διδασκαλία, που παρουσιάζει τον ναό, ή τις συναθροίσεις ως 

«εὐκαταφρόνητες», δηλαδή ασήμαντες ή ανάξιες σεβασμού. Αυτό αντίκειται στην Παύλεια θεο-

λογία, όπως λέγει και ο Άγιος Νικόδημος, σύμφωνα με την οποία οι πιστοί είναι «σῶμα Χρι-

στοῦ210» και μπορούν να προσεύχονται οπουδήποτε211 , με την ευχαριστιακή σύναξη να αποτελεί, 

όμως, πάντοτε κεντρικό στοιχείο της χριστιανικής ζωής212. Πρόκειται για μια ευθεία καταδίκη της 

αίρεσης του Ευσταθίου Σεβαστείας, που είχε υιοθετήσει ακραίες ασκητικές πρακτικές και 

 
204 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.694. 
205 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Β΄, 1853, σ.696. 
206 Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 271. 
207Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 274. 
208 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.104. 
209 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.104. 
210Α΄ Κορ. 12:27. 
211Α. Τιμ. 2:8: Βούλομαι οὖν προσεύχεσθαι τοὺς ἄνδρας ἐν παντὶ τόπῳ, ἐπαίροντας ὁσίους χεῖρας χωρὶς ὀργῆς καὶ διαλογι-
σμοῦ. 
212 Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 274. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

49 
 

απόρριπτε τα κανονικά μυστήρια και τους ιερείς. Ουσιαστικά πρόκειται για καταδίκη κάθε αιρετι-

κής διδασκαλίας και αυτών, που τη διαδίδουν. 

Γ) Κανόνες τής Τοπικῆς Συνόδου της Λαοδικείας 

Συνεκλήθη στην πόλη Λαοδικεία τής Φρυγίας περί το 364213 και εξέδωσε 60 συνολικά κανόνες. 

Η Τοπική Σύνοδος της Λαοδικείας εξέδωσε συνολικά 60 Κανόνες, που ρύθμιζαν διάφορες πτυχές 

της εκκλησιαστικής ζωής. Η Σύνοδος είχε ως κύριο σκοπό την αντιμετώπιση αιρέσεων, ιδιαιτέρως 

του Αρειανισμού και του Νεοαρειανισμού, οι οποίοι προκαλούσαν διαιρέσεις στην Εκκλησία. Επι-

πλέον, ρύθμισε θέματα λατρείας, ηθικής, πειθαρχίας του κλήρου και σχέσεων με τους λαϊκούς. Η 

Σύνοδος είναι γνωστή, επειδή περιόρισε την χρήση ορισμένων βιβλίων, που θεωρούνταν μη κα-

νονικά (εκτός του Κανόνα της Αγίας Γραφής). 

3. Κανὼν Μ´(40): «Ὅτι οὐ δεῖ ἐπισκόπους καλουμένους εἰς σύνοδον καταφρονεῖν, ἀλλ᾽ ἀπιέ-

ναι, καὶ διδάσκειν, ἢ διδάσκεσθαι, εἰς κατόρθωσιν τῆς ἐκκλησίας καὶ τῶν λοιπῶν. Εἰ δὲ καταφρο-

νήσειεν ὁ τοιοῦτος, ἐαυτὸν αἰτιάσεται, παρεκτὸς εἰ μὴ δι᾽ ἀνωμαλίαν ἀπολιμπάνοιτο»214. 

Ο Κανόνας αντανακλά την ανάγκη για ενεργό συμμετοχή των επισκόπων στις Συνόδους, που 

αποτελούσαν το βασικό μέσο λήψης αποφάσεων για δογματικά, κανονικά και διοικητικά ζητή-

ματα. Κατά τον Ζωναρά στις Συνόδους οι επίσκοποι διδάσκουν και διδάσκονται215, οι αιρετικοί και 

οι άπιστοι οδηγούνται στην ορθή πίστη δια της διδαχής216. Δεν πρέπει, λοιπόν, οι επίσκοποι που 

καλούνται να συμμετάσχουν σε Σύνοδο να αδιαφορούν, αλλά να πηγαίνουν και είτε να διδάσκουν 

είτε να διδάσκονται, προς όφελος της Εκκλησίας και των υπόλοιπων217. Ο Βαλσαμών αναφέρεται 

στην καταφρόνηση της συμμετοχής από έναν επίσκοπο, που επιφέρει ευθύνη, «ἐαυτὸν αἰτιάσε-

ται»218. Ο επίσκοπος που δεν συμμετέχει χωρίς σοβαρό λόγο (π.χ. «ἀνωμαλίαν», δηλαδή ανωμα-

λία ή σοβαρό εμπόδιο) φέρει προσωπική ευθύνη για οποιαδήποτε ζημία ή έλλειψη στην Εκκλησία 

λόγω της απουσίας του. Η απουσία των επισκόπων θα είναι η αιτία της μη διδασκαλίας τους. Κατά 

τον Άγιο Νικόδημο η διδασκαλία αφορά την συμβολή τους με γνώση και εμπειρία, ενώ η διδασκα-

λία που δέχονται αναφέρεται στην καθοδήγηση που λαμβάνουν από άλλους επισκόπους219. Ο 

 
213Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ.288.  
214Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ.298. 
215 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.208. 
216 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853 , σ.208. 
217 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.207. 
218 Ράλλης, & Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.208. 
219Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ.298 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

50 
 

Κανόνας Μ΄ της Συνόδου της Λαοδικείας υπογραμμίζει την σημασία της συνοδικής συμμετοχής 

των επισκόπων ως πράξη ευθύνης και συμβολής στην οικοδομή της Εκκλησίας, αλλά και την ε-

μπειρία της διδασκαλίας, που απορρέει από την συμμετοχή στις Συνόδους (είτε ως διδάσκων κά-

ποιος επίσκοπος είτε ως διδασκόμενος). Ο Άγιος Νικόδημος συνδέει τον 40ο Κανόνα της Συνόδου 

της Λαοδικείας με τον ΛΖ´ Αποστολικό Κανόνα220, που ορίζει «Δεύτερον τοῦ ἔτους σύνοδος γι-

νέσθω τῶν ἐπισκόπων, καὶ ἀνακρινέτωσαν ἀλλήλως τὰ δόγματα τῆς εὐσεβείας, καὶ τὰς ἐμπιπτού-

σας ἐκκλησιαστικάς ἀντιλογίας διαλυέτωσαν· ἅπαξ μέν, τῇ τετάρτῃ ἑβδομάδι τῆς Πεντηκοστῆς· 

δεύτερον δέ, Ὑπερβερεταίου δωδεκάτῃ.» 

Δ) Κανόνες Καρθαγένης (419 μ.Χ.) 

Η Σύνοδος της Καρθαγένης συνεκλήθη το έτος 418 ή 419221 για να αντιμετωπίσει προβλήματα, 

που προέκυψαν στην Εκκλησία της Βόρειας Αφρικής, όπως αιρέσεις, παραβάσεις εκκλησιαστικής 

τάξης και η αίρεση του Πελαγιανισμού222. Σκοπός της, κυρίως, ήταν να ρυθμίσει διάφορα ζητή-

ματα εκκλησιαστικής πειθαρχίας και εξέδωσε Κανόνες (133 κανόνες) για την οργάνωση της Εκκλη-

σίας. Επίσης, αντιμετώπισε ζητήματα όπως η εξουσία των επισκόπων, η λειτουργία των Τοπικών 

Συνόδων και οι σχέσεις μεταξύ Εκκλησίας και Πολιτείας. 

4. Κανόνας ΚΔ (24): (σ. 473) «Ὁμοίως ἤρεσεν, ἵνα ἐκτὸς τῶν κανονικῶν Γραφῶν, μηδὲν ἐν τῇ 

ἐκκλησίᾳ ἀναγινώσκηται ἐπ' ὀνόματι θείων Γραφῶν. Εἰσὶ δὲ αἱ κανονικαὶ Γραφαὶ αὗται· Γένεσις, 

῎Εξοδος, Λευϊτικόν, ᾽Αριθμοί, Δευτερονόμιον, ᾽Ιησοῦς ὁ τοῦ Ναυῆ, Κριταί, Ρούθ, τῶν Βασιλειῶν 

βίβλοι τέσσαρες, τῶν Παραλειπομένων βίβλοι δύο, ̓ Ιώβ, Ψαλτήριον, Σολομῶντος βίβλοι πέντε, τῶν 

Προφητῶν βίβλοι δώδεκα, ῾Ησαΐας, Ἱερεμίας, Ἰεζεκιήλ, Δανιήλ, Τωβίας, Ἰουδήθ, Ἐσθήρ, Ἒσδρα βί-

βλοι δύο. Τῆς Νέας Διαθήκης· Εὐαγγέλια τέσσαρα, Πράξεων τῶν Ἀποστόλων βίβλος μία, ἐπιστολαί 

Παύλου δεκατέσσαρες, Πέτρου Ἀποστόλου δύο, Ἰωάννου Ἀποστόλου τρεῖς, Ἰακώβου Ἀποστόλου 

μία, Ἰούδα Ἀποστόλου μία, Ἀποκαλύψεως Ἰωάννου βίβλος μία. Τοῦτο δὲ τῷ ἀδελφῷ καὶ συλλει-

τουργῷ ἡμῶν Βονιφατίῳ καὶ τοῖς ἄλλοις τῶν αὐτῶν μερῶν ἐπισκόποις πρὸς βεβαίωσιν τοῦ προ-

κειμένου κανόνος γνωρισθῇ, ἐπειδὴ παρὰ τῶν Πατέρων ἐν τῇ ἐκκλησίᾳ ταῦτα ἀναγνωστέα παρε-

λάβομεν»223. 

 
220Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ.298.  
221Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ.316. 
222Φειδάς. Εκκλησιαστική Ιστορία, σ. 556. 
223Πηδάλιον, Λειψία 11800, σ. 323. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

51 
 

Ο ΚΔ΄ Κανόνας ορίζει ότι μόνο τα κανονικά βιβλία της Αγίας Γραφής πρέπει να διαβάζονται 

στις εκκλησίες (στις λατρευτικές συνάξεις), δηλαδή εκείνα που έχουν αναγνωριστεί από την Εκ-

κλησία ως θεόπνευστα και κατάλληλα για διδασκαλία224. Μάλιστα, κατά τον Αριστηνό, ο κληρικός 

που θα τολμήσει να αναγνώσει και να διδάξει από άλλα, πλην των κανονικών, ψευδεπίγραφα και 

ασεβή βιβλία, καθαιρείται225. Ο Κανόνας προστατεύει τους πιστούς από την σύγχυση, ή την πλάνη, 

που θα μπορούσε να προκύψει από την ανάγνωση μη θεόπνευστων ή αμφιλεγόμενων κειμένων 

κατά την διάρκεια της λατρείας. Αναγνωρίζει και οριοθετεί τον Κανόνα της Αγίας Γραφής, καθιε-

ρώνοντας ποια βιβλία θεωρούνται επίσημα μέρη της Βίβλου226. Τονίζεται η σημασία της τήρησης 

της εκκλησιαστικής τάξης και παράδοσης, η οποία έχει θεσπιστεί από τις Οικουμενικές και Τοπικές 

Συνόδους. Ο Κανόνας εξασφαλίζει, ότι όλα τα μέλη της Εκκλησίας συμμετέχουν στην ίδια πίστη 

και διδασκαλία, χωρίς αποκλίσεις, που θα μπορούσαν να προκύψουν από την χρήση μη εγκεκρι-

μένων κειμένων. Ο ΚΔ΄ Κανόνας έχει άμεση σχέση με την κανονικότητα των κειμένων της Αγίας 

Γραφής, γνωστών ως «Κανόνας των Γραφών». Τα αναγνωρισμένα βιβλία περιλαμβάνουν τα 46 

της Παλαιάς Διαθήκης και τα 27 της Καινής Διαθήκης. Για το θέμα των κανονικών βιβλίων , που 

πρέπει να αναγιγνώσκονται και διδάσκονται στην εκκλησία μιλούν επίσης  ο 60ος και ο 85ος Κα-

νόνας των Αγίων Αποστόλων, οι 59ος και 85ος της εν Λαοδικεία Τοπικής Συνόδου, τα Έμμετρα του 

Αγίου Γρηγορίου του Θεολόγου και τα Κανονικά του Αγίου Αθανασίου και του Αγίου Αμφιλο-

χίου227. 

 Ο κανόνας παραμένει σημαντικός, υπογραμμίζοντας την ανάγκη να ακολουθούνται τα εγκε-

κριμένα βιβλικά κείμενα για την λατρεία και την διδασκαλία. Στις σύγχρονες Ορθόδοξες λειτουρ-

γικές πρακτικές, η ανάγνωση της Αγίας Γραφής είναι κεντρική και περιορίζεται σε αυτά τα θεό-

πνευστα βιβλία, ενισχύοντας την ενότητα της πίστης και την πνευματική καθοδήγηση της Εκκλη-

σίας. Ο Κανόνας, λοιπόν, προτρέπει στην κατήχηση των πιστών με βάση τις Γραφές. Το κήρυγμα 

 
224Ράλλης, Γεώργιος & Ποτλής, Μιχαήλ, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων τῶν τε ἁγίων καὶ πανευφήμων Ἀποστόλων, 
καὶ τῶν ἱερῶν Οἰκουμενικῶν Συνόδων καὶ τῶν κατὰ μέρος ἁγίων Πατέρων, ἐκδοθέν, σὺν πλείσταις ἄλλαις τὴν ἐκκλησιαστικὴν 
κατάστασιν διεπούσαις διατάξεσι,μετὰ τῶν ἀρχαίων ἐξηγητῶν, καὶ διαφόρων ἀναγνωσμάτων, τόμ. Γ΄, Ἀθήνησιν: Εκ της Τυ-
πογραφίας Γ. Χαρτοφύλακος 1852-1859, σ.369. 
225Ράλλης, Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.369. 
226Ράλλης, Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.369 και Joannou Pericles-Pierre. Fonti, Fascicolo 
IX, Discipline Générale Antique t. I, 2 (Les canons des Synodes Particuliers) Tipografia Italo-Orientale “S.Nilo”-  Grottaferata 
(Roma) 1962,σ .240. «ἐπειδὴ παρὰ τῶν Πατέρων ἐν τῇ ἐκκλησίᾳ ταῦτα ἀναγνωστέα παρελάβομεν». 
227Ράλλης, Ποτλής, Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων, τόμ. Γ΄, 1853, σ.369. 
 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

52 
 

και η διδασκαλία πρέπει να ακολουθούν την Αγία Γραφή και την πατερική παράδοση, αποφεύγο-

ντας προσωπικές απόψεις που δεν ευθυγραμμίζονται με την πίστη. 

 

Συμπεράσματα 

 Η παρούσα μελέτη ανέδειξε την θεμελιώδη σημασία των Ιερών Κανόνων του Αθωνικού Πηδα-

λίου για την διαχρονική λειτουργία της πνευματικής και λειτουργικής ζωής της Ορθόδοξης Εκκλη-

σίας. Μέσα από την ανάλυση των επιλεγμένων Κανόνων Αποστολικών, Οικουμενικών και Τοπικών 

Συνόδων του Ιερού Πηδαλίου, εξετάστηκε η σύνδεσή τους με τον εκκλησιαστικό ρητορικό λόγο, 

την λειτουργική πράξη και την διατήρηση της Ορθόδοξης παράδοσης. Παρατηρούμε, ότι δεικνύε-

ται αρχικώς, η σημασία της διδασκαλίας και του κηρύγματος για την αποδοχή ενός εκκλησιαστικού 

προσώπου σε μια άλλη εκκλησιαστική περιφέρεια, καθώς τα λεγόμενά του στις εκκλησιαστικές 

συνάξεις είναι και αυτά, που θα κρίνουν την ορθή πίστη του. Επιπλέον, προνόμιο και χρέος του 

επισκόπου (και των εξουσιοδοτημένων από τον επίσκοπο ατόμων) είναι το καθημερινό κήρυγμα 

με έμφαση να δίνεται στο κήρυγμα των συνάξεων της Κυριακής. Τονίζεται στο σημείο αυτό και η 

άσκηση της Επισκοπικής εξουσίας, που πηγάζει σαφώς από την ίδια την Εκκλησία, καθώς ο επί-

σκοπος είναι ο κύριος υπεύθυνος για την διδασκαλία του ποιμνίου του228.  Κατά το Ιερό Πηδάλιο 

όσοι ασκούν τον εκκλησιαστικό ρητορικό λόγο πρέπει να χρησιμοποιούν μόνον τα κανονικά βιβλία 

της Βίβλου και όχι απόκρυφα ή ψευδεπίγραφα έργα. Η διδασκαλία αιρετικών δοξασιών απαγο-

ρεύεται και τιμωρείται αυστηρά. Οι λαϊκοί έχουν δικαίωμα να διδάσκουν και να κηρύττουν υπό 

αυστηρές προϋποθέσεις. Οι γυναίκες σύμφωνα και με την Παύλεια εντολή αποκλείονται από την 

διδασκαλία και το λειτουργικό κήρυγμα.   

Μέσα από την μελέτη μας υπογραμμίστηκε η διαχρονική ισχύ των Κανόνων αλλά και η ανάγκη 

ερμηνείας τους με βάση την «οικονομία», ώστε να ανταποκρίνονται στις σύγχρονες εκκλησιαστι-

κές ανάγκες. Η «οικονομία» προσδιορίζεται άλλωστε και από τον σκοπό της κανονοθέτησης αυτής, 

που είναι η σωτηρία του ανθρώπου μέσω του σώματος της Εκκλησίας, καθώς δύο εἴδη κυβερνή-

σεως καί διορθώσεως φυλάττονται εἰς τήν τοῦ Χριστοῦ Ἐκκλησίαν. Τό ἕν εἶδος ὀνομάζεται Ἀκρί-

βεια, τό δέ ἄλλο ὀνομάζεται Οἰκονομία καί Συγκατάβασις, μέ τά ὁποῖα κυβερνοῦσι τήν σωτηρίαν 

 
228Τιτ. 1:7-9: δεῖ γὰρ τὸν ἐπίσκοπον ἀνέγκλητον εἶναι ὡς Θεοῦ οἰκονόμον, μὴ αὐθάδη, μὴ ὀργίλον, μὴ πάροινον, μὴ πλήκτην, 
μὴ αἰσχροκερδῆ, ἀλλὰ φιλόξενον, φιλάγαθον, σώφρονα, δίκαιον, ὅσιον, ἐγκρατῆ, ἀντεχόμενον τοῦ κατὰ τὴν διδαχὴν πιστοῦ 
λόγου, ἵνα δυνατὸς ᾖ καὶ παρακαλεῖν ἐν τῇ διδασκαλίᾳ τῇ ὑγιαινούσῃ καὶ τοὺς ἀντιλέγοντας ἐλέγχειν». 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

53 
 

τῶν ψυχῶν οἱ τοῦ πνεύματος οἰκονόμοι, πότε μέν μέ τό ἕνα, πότε δέ μέ τό ἄλλο229. Οι Ιεροί Κανόνες 

δεν αποτελούν απλώς αυστηρά νομικά κείμενα, αλλά ζωντανά εργαλεία πνευματικής καθοδήγη-

σης, τα οποία προσφέρουν σταθερότητα, ενότητα και καθοδήγηση στην Εκκλησία. Η εφαρμογή 

της αρχής της «οικονομίας», όπως λέγει και ο καθηγητής Κανονικού Δικαίου Παναγιώτης Μπού-

μης, «δεν γίνεται με σκοπό την αθέτηση ή την ανατροπή αυτών που έχουν αποφασιστεί και θεσπι-

στεί από την επίσημη Εκκλησία, αλλά η εφαρμογή της εν Χριστώ ελευθερίας, με την οποία η Εκ-

κλησία διαχειρίζεται τη θεία χάρη, για να διευθετεί τα του οίκου της προς ψυχική ωφέλεια του 

ανθρώπου που βρίσκεται εντός και εκτός αυτής»230. 

Η απαγόρευση π.χ. σε λαϊκούς (άνευ αδείας) και γυναίκες να διδάσκουν στους ιερούς ναούς 

κατά τις εκκλησιαστικές συνάξεις ανήκει στην μακραίωνη παράδοση της Εκκλησίας μας. Ο άγιος 

Ιωάννης ο Δαμασκηνός λέγει, αἱ γυναῖκαι ἐν ταῖς ἐκκλησίαις σιγάτωσαν· οὐ γὰρ ἐπιτρέπεται αὐταὶς 

λαλεῖν 231 . Ο ιερός Χρυσόστομος στο έργο «Ἑρμηνεία στὴν πρὸς Τίτον ἐπιστολή»232 επαναλαμβά-

νει τα λόγια του αποστόλου Παύλου και αποκλείει τις γυναίκες από το κήρυγμα. Δεν πρέπει να 

λησμονούμε, όμως, ότι στην δισχιλιετή ζωή της Εκκλησίας, άγιες γυναίκες, όπως η Φοίβη, η Μα-

κρίνα, η Αικατερίνη η σοφή, η Πρίσκιλλα, η Φιλοθέη η Αθηναία κ.α. προσέφεραν, τόσο στο φιλαν-

θρωπικό έργο της Εκκλησίας, όσο και στο ιεραποστολικό. Θα λέγαμε ότι η διάκριση έχει να κάνει 

με το κήρυγμα εντός του ναού και εκτός του ναού. Το ίδιο ισχύει και την διδασκαλία, όταν αυτή 

γίνεται από λαϊκούς άνδρες. Εδώ πρέπει να έχουμε στο νου μας την σημασία της εκκλησιαστικής 

οικονομίας, δηλαδή της ευελιξίας στην εφαρμογή των Κανόνων, ώστε να προσαρμόζονται στις 

ανάγκες των καιρών, χωρίς να θυσιάζεται η αλήθεια της πίστης. Στην σύγχρονη εποχή, όπου οι 

κοινωνικές και πολιτιστικές συνθήκες είναι μεταβαλλόμενες, οι Ιεροί Κανόνες του Πηδαλίου κα-

λούνται να λειτουργήσουν ως γέφυρες μεταξύ του παρελθόντος και του παρόντος, προσφέροντας 

κατευθύνσεις για την θεολογική, λειτουργική και ποιμαντική πράξη. Η σύγχρονη Ορθόδοξη θεο-

λογία εξετάζει την ιστορική σχετικότητα του Κανόνα, αναγνωρίζοντας, ότι η Εκκλησία προοδεύει 

μέσα στον χρόνο, διατηρώντας την ουσία της πίστης αλλά επανερμηνεύοντας τα δευτερεύοντα 

στοιχεία. Η ερμηνεία π.χ. του 70ου Κανόνα της Πενθέκτης Οικουμενικής Συνόδου δεν μπορεί να 

απομονωθεί από το πολιτισμικό πλαίσιο της εποχής του, όπου οι γυναίκες δεν κατείχαν δημόσιους 

ρόλους αντίστοιχους με αυτούς των ανδρών. Οι γυναίκες σήμερα συμμετέχουν ενεργά στην ζωή 
 

229Πηδάλιον, Λειψία 11800, σσ. 55-56. 
230Μπούμης Παναγιώτης. Κανονικόν Δίκαιον, Αθήνα: Γρηγόρης, 2002, σ. 60. 
231 Ιωάννης Δαμασκηνός. Εἰς τὰ ἱερὰ παράλληλα, Migne, Jacques-Paul Ελληνική Πατρολογία P.G. 95, 1313. 
232Ιωάννης Χρυσόστομος, Ἑρμηνεία στὴν πρὸς Τίτον ἐπιστολή, Ομιλία Δ’, Migne, Jacques-Paul Ελληνική Πατρολογία P.G. 62, 
683. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

54 
 

της Εκκλησίας ως κατηχήτριες, ψάλτριες, καθηγήτριες θρησκευτικών στην εκπαίδευση και σε αρ-

κετές περιπτώσεις ως ακαδημαϊκοί θεολόγοι. Το ίδιο θα λέγαμε ότι ισχύει και για τον 64ο Κανόνα 

της ίδιας Συνόδου, που αποκλείει τους λαϊκούς από το κήρυγμα, όταν η πλειονότητα των ακαδη-

μαϊκών Θεολόγων της εποχής μας είναι λαϊκοί. 

Με αυτό το πνεύμα, η Εκκλησία καλείται να ενσωματώσει την σοφία των Ιερών Κανόνων του 

Αθωνικού Πηδαλίου στην σύγχρονη πραγματικότητα, διαφυλάσσοντας την Ορθοδοξία και την πα-

ράδοσή της, ενώ παράλληλα να προσαρμοστεί στις ανάγκες του ποιμνίου της. Το ζήτημα της επι-

καιροποίησης των Ιερών Κανόνων της Εκκλησίας και της σύνδεσής τους με τις σύγχρονες κοινω-

νικοϊστορικές θα απασχολήσει έντονα τα επόμενα χρόνια τους κανονολόγους, Ο εκκλησιαστικός 

ρητορικός λόγος, όπως προκύπτει από την μελέτη των Ιερών Κανόνων του Πηδαλίου, αποτελεί όχι 

μόνο μια πρακτική διάσταση της θεολογίας, αλλά και το μέσο με το οποίο το θείο μήνυμα γίνεται 

κατανοητό και προσβάσιμο στο εκκλησιαστικό σώμα.  Στην εποχή μας, μάλιστα, που η  λειτουρ-

γική έκφραση του Ορθοδόξου πληρώματος πάσχει ως προς την κατανόηση και τον σκοπό της 

θείας λατρείας, πρέπει να γίνει αντιληπτή η αναγκαιότητα της Ορθόδοξης διδασκαλίας, της κατή-

χησης και του λειτουργικού κηρύγματος, ο σκοπός τους, αλλά και η ανάγκη αναβίωσης και επα-

ναπροσδιορισμού τους μέσα και από το πνεύμα του Ιερού Πηδαλίου233. Οι Ιεροί Κανόνες πάντοτε 

συνεχίζουν να αποτελούν την βάση για την εκκλησιαστική διδασκαλία, την κατήχηση και την ποι-

μαντική πρακτική. 

 

Πηγές  

Αγάπιος Μοναχός και Νικόδημος ο Αγιορείτης. Πηδάλιον της νοητής νηός της Μίας Αγίας Κα-

θολικής και Αποστολικής των Ορθοδόξων Εκκλησίας: ήτοι άπαντες οι ιεροί και θείοι κανόνες, Ανα-

τύπωση. Θεσσαλονίκη: Ρηγόπουλος, 2003. 

Ιωάννης Δαμασκηνός. Εἰς τὰ ἱερὰ παράλληλα, Migne, Jacques-Paul Ελληνική Πατρολογία P.G. 

95,1041-1388. 

 
233Αποστολός, Φώτιος, «Ο ρόλος της ορθόδοξου λειτουργικής κατηχήσεως σε μια Ευρώπη, που ευαγγελίζεται και επανευαγ-
γελίζεται. Το ενοριακό κατηχητικό έργο και η συμβολή της ακαδημαϊκής θεολογίας στη σύγχρονη λειτουργική κατήχηση». 
Εισήγηση στα πλαίσια των εργασιών του Διεθνούς Συνεδρίου με τίτλο «Η Ορθόδοξη Θεολογία στον 21ο αιώνα. Προκλήσεις 
και προοπτικές», Αθήνα: Θεολογική Σχολή ΕΚΠΑ 24-28 Νοεμβρίου 2024. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

55 
 

Ιωάννης Χρυσόστομος, Ἑρμηνεία στὴν πρὸς Τίτον ἐπιστολή, Ομιλία Δ’, Migne, Jacques-Paul Ελ-

ληνική Πατρολογία P.G. 62,681-688. 

Πηδάλιον τῆς νοητῆς νηὸς τῆς Μίας, Ἁγίας, Καθολικῆς καὶ Ἀποστολικῆς τῶν Ὀρθοδόξων Ἐκκλη-

σίας, ἤτοι ἅπαντες οἱ Ἱεροὶ καὶ Θεῖοι Κανόνες, ἑρμηνευόμενοι (ὑπὸ) Ἀγαπίου ἱερομονάχου [(Λεο-

νάρδου) Ἀσημάκη] καὶ Νικοδήμου μοναχοῦ, Εν Λειψία της Σαξωνίας: εν τη Τυπογραφία του Βραϊ-

τκόπφ και Άιρτελ, 1800. 

Ράλλης, Γεώργιος & Ποτλής, Μιχαήλ. Σύνταγμα τῶν θείων καὶ ἱερῶν κανόνων τῶν τε ἁγίων καὶ 

πανευφήμων Ἀποστόλων, καὶ τῶν ἱερῶν Οἰκουμενικῶν Συνόδων καὶ τῶν κατὰ μέρος ἁγίων Πατέ-

ρων, ἐκδοθέν, σὺν πλείσταις ἄλλαις τὴν ἐκκλησιαστικὴν κατάστασιν διεπούσαις διατάξεσι,μετὰ 

τῶν ἀρχαίων ἐξηγητῶν, καὶ διαφόρων ἀναγνωσμάτων, τόμ. Γ΄, Ἀθήνησιν: Εκ της Τυπογραφίας Γ. 

Χαρτοφύλακος 1853. 

 

Βιβλιογραφία  

Joannou Pericles-Pierre. Fonti, Fascicolo IX, Discipline Générale Antique t. I, 2 (Les canons des 

Synodes Particuliers) Tipografia Italo-Orientale “S.Nilo”-  Grottaferata (Roma) 1962. 

Mansi, Giovan Domenico και Labbe, Philippe. Sacrorum Conciliorum Nova Et Amplissima Collec-

tio. Graz: Akademische Druck- u. Verlagsanstalt, 1960.  

Ακανθόπουλος, Πρόδρομος, Κώδικας Ιερών Κανόνων, Θεσσαλονίκη: Βάνιας, 2006. 

Αποστολός, Φώτιος, «Ο ρόλος της ορθόδοξου λειτουργικής κατηχήσεως σε μια Ευρώπη, που 

ευαγγελίζεται και επανευαγγελίζεται. Το ενοριακό κατηχητικό έργο και η συμβολή της ακαδημαϊ-

κής θεολογίας στη σύγχρονη λειτουργική κατήχηση». Εισήγηση στα πλαίσια των εργασιών του 

Διεθνούς Συνεδρίου με τίτλο «Η Ορθόδοξη Θεολογία στον 21ο αιώνα. Προκλήσεις και προοπτι-

κές», Αθήνα: Θεολογική Σχολή ΕΚΠΑ 24-28 Νοεμβρίου 2024. Εκκρεμεί η δημοσίευση των Πρακτι-

κών.  

Αποστολός, Φώτιος, «Λειτουργικές μαρτυρίες και λατρευτικά σύμβολα στο κείμενο των Πρά-

ξεων των Αποστόλων», Εισήγηση στο Διεθνές Συνέδριο «Αγίου και Ενδόξου Αποστόλου & Ευαγγε-

λιστού Λουκά Οδοί», Ιερά Μητρόπολις Καλαβρύτων & Αιγιαλείας και το Studium Historicorum Ec-

clesiasticorum (Καλάβρυτα: 2 έως και 4 Νοεμβρίου 2024). Εκκρεμεί η δημοσίευση των Πρακτικών. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

56 
 

Γιάγκου, Θεόδωρος, και Ταχιάος, Αντώνιος-Αιμίλιος, Αλληλογραφία Αγίου Νικοδήμου Αγιο-

ρείτη και Δωροθέου Βουλησμά: το Πηδάλιον και οι «Περιπέτειες» του. Θεσσαλονίκη: Μυγδονία, 

2020. 

Γιάγκου, Θεόδωρος, Κανόνες και λατρεία. Θεσσαλονίκη: Μυγδονία, 2006. 

Γκαβαρδίνας, Γεώργιος, Η Πενθέκτη Οικουμενική Σύνοδος και το Νομοθετικό της Έργο, Κατε-

ρίνη: Επέκταση 1998. 

Θρησκευτική και Ηθική Εγκυκλοπαιδεία. Αθήνα: Αθ. Μαρτίνος, 1962. 

Μεγάλη Ορθόδοξη Χριστιανική Εγκυκλοπαίδεια (ΜΟΧΕ), τ. 15, Αθήνα: Στρατηγικές Εκδόσεις 

2015, σ.135 λήμμα: «Πηδάλιον»  Κουνάβη, Σοφία. 

Μενεβίσογλου, Παυλός (Μητροπολίτης Σουηδίας και πάσης Σκανδιναβίας), «Η κανονική συλ-

λογή Πηδάλιον» στο: Χαριστείον Σεραφείμ Τίκα, Αρχιεπισκόπω Αθηνών και πάσης Ελλάδος: επί τη 

δεκαετηρίδι της αρχιεπισκοπείας αυτού, επί τη τριακονταεντατηρίδι της αρχιερατείας αυτού, επί 

τη εβδομηκονταετηρίδι της ζωής αυτού, Θεσσαλονίκη (1984), 147-166. 

Μενεβίσογλου, Παύλος (Μητροπολίτης Σουηδίας και πάσης Σκανδιναβίας), Το πηδάλιον και 

άλλαι εκδόσεις ιερών κανόνων κατά τον 18ον αιώνα. 1η εκδ. Κατερίνη: Επέκταση, 2008. 

Μενεβίσογλου, Παύλος (Μητροπολίτης Σουηδίας και πάσης Σκανδιναβίας), Ιστορική εισαγωγή 

εις τους κανόνας της ορθοδόξου Εκκλησίας. Στοκχόλμη: Ιερά Μητρόπολις Σουηδίας και πάσης 

Σκανδιναβίας, 1990. 

Μπούμης Παναγιώτης, Κανονικόν Δίκαιον, Αθήνα: Γρηγόρης, 2002. 

Παπαθωμάς, Γρηγόριος (Μητροπολίτης Περιστερίου), Εἰσαγωγὴ στὸ Κανονικὸ Δίκαιο καὶ τὴν 

Κανονικὴ Οἰκονομία (Σχεδίασμα Εἰσαγωγῆς-Προθεωρία Κανονικῆς Οἰκονομίας) [Κανονικὸ Ἐγχειρί-

διο], Αθήνα 2015. 

Παπαθωμάς, Γρηγόριος(Μητροπολίτης Περιστερίου), Κανονικά έμμορφα: (δοκίμια κανονικής 

οικονομίας II). 1η εκδ. Κατερίνη: Επέκταση, 2015.  

Στογιόγλου, Γεώργιος, Εκκλησιαστική Ιστορία, Τομ. Α΄, Θεσσαλονίκη: [χ.ό], 1993. 

Φειδάς, Βλάσιος. Εκκλησιαστική Ιστορία, Τομ. Α΄, 2η εκδ. Αθήναι: Παπανικολάου, 1994. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

57 
 

Φουντούλης, Ιωάννης, «Ο λόγος του Θεού εν τη Θεία Λατρεία», Από το ανάτυπο της Επιστη-

μονικής Επετηρίδος της Θεολογικής Σχολής του ΑΠΘ, Θεσσαλονίκη 1965. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

58 
 

O Φιλόθεος Κόκκινος και το έργο του 

Γκρέκας Αρίσταρχος Αρχιμ.234 

 

Εισαγωγικά βιογραφικά στοιχεία 

Ο άγιος Φιλόθεος Κόκκινος γεννήθηκε στη Θεσσαλονίκη περί τα τέλη του 13ου αιώνα. Οι με-

λετητές του βίου και του έργου του αγίου Φιλόθεου Κόκκινου, αξιοποιώντας τίς πληροφορίες από 

τα έργα του και ιδιαίτερα το Βίο του οσίου Γερμανού του Μαρούλη, τοποθετούν τη γέννησή του 

περί το 1295-1297235. Ονομαζόταν Φωκάς αλλά δεν καταγόταν από οικονομικά και κοινωνικά ε-

πιφανή οικογένεια. Ωστόσο, έχει ως δάσκαλο του, τον περίφημο Θωμά Μάγιστρο, ο οποίος του 

δίδαξε τη θύραθεν παιδεία, αφού, από την εποχή των Καππαδοκών Πατέρων της Εκκλησίας, η 

θύραθεν Παιδεία συνιστούσε για τους Έλληνες Πατέρες-και όχι μόνο- απαραίτητο γλωσσικό και 

γραμματολογικό εφόδιο για την εκφορά του θεολογικού λόγου. Είχε δε συμμαθητές του τον Ιά-

κωβο Μαρούλη και τους αδελφούς Δωρόθεο και Μάρκο Βλαττή, μετέπειτα μαθητές του αγίου 

Γρηγορίου του Παλαμά και ιδρυτές της ομώνυμης Μονής των Βλαταίων ή Βλατάδων στη Θεσσα-

λονίκη. 

 Ο Φιλόθεος Κόκκινος ξεκίνησε με την καθοδήγηση του διδασκάλου του τη σπουδή της Αρ-

χαίας Ελληνικής Γραμματείας, που είναι εμφανής κατά την αποτύπωση του έργου του236. Στη συ-

νέχεια, ο Φιλόθεος, μελετώντας την Αγία Γραφή και τα συγγράμματα της Πατερικής Γραμματείας 

με ιδιαίτερη έμφαση στα νηπτικά και ασκητικά συγγράμματα, αναδείχθηκε σε έναν ολοκληρω-

μένο θεολόγο και εκκλησιαστικό συγγραφέα, του οποίου η επίδραση κατά τον 14ο αιώνα ήταν 

ιδιαίτερα εμφανής. Σημαντική ήταν η εμπλοκή και η συνεισφορά του στην υπεράσπιση της 

 
234 Αναπληρωτής Καθηγητής του Τμήματος Θεολογίας της Θεολογικής Σχολής του Εθνικού και Καποδιστριακού Πανεπιστη-
μίου Αθηνών. 
235 Χρήστου Παναγιώτου, «Φιλόθεος Κόκκινος», Τo Αγιολόγιον της Θεσσαλονίκης, τ. Β΄, Θεσσαλονίκη 1997, σσ. 263-274. Pro-
legomena zu den Werken des Patriarchen Philotheos von Konstantinopel (1353-1354 und 1364-1376). Niggl Georg, Prole-
gomena zu den Werkem des Partiarchen Philotheos, Thesis/dissertation, München 1955, pp.10-15. Κουρούση Σταύρου , «Φι-
λόθεος ὁ Κόκκινος», Θρησκευτική και Ηθική Εγκυκλοπαιδεία, (ΘΗΕ), 11, 1119-1126. Αραμπατζή Χρήστου, «Φιλόθεος ο Κόκ-
κινος, Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, 1295/1300-1379», Των εν Άθω Αγίων ο χορός. Αγιορειτικόν Πανάγιον, επιστ. επιμ., 
Πασχαλίδης Συμεών, εκδ. Αγιορειτικής Εστίας, Θεσσαλονίκη 2013, σσ. 201-204. 
236 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, Διδακτορική διατριβή, Θεολογική Σχολή ΑΠΘ, Θεσσαλονίκη 
2001, σ. 22, 23. Σκαλιστή Σ., Θωμάς Μάγιστρος. Ο βίος και το έργο του, Διδακτορική Διατριβή, ΕΕΘΣΑΠΘ, Παράρτημα αριθμ. 
48 του 28ου τόμου, Θεσσαλονίκη1984, σ.32,33. Telea Marius,  Ρatriarxum Filotei Kokkinos-exponent al isixasmului politic, 
Editura Reîntregirea, Alba Iulia 2009, pp. 280, 281. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

59 
 

ησυχαστικής διδασκαλίας, που ακολούθησε τον άγιο Γρηγόριο Παλαμά με τον οποίο είχε ταύτιση 

στα θεολογικά και πνευματικά θέματα. Η εμπλοκή του στην υπεράσπιση του ησυχασμού αποτε-

λούσε για το Φιλόθεο θεολογικό και εκκλησιαστικό θέμα αλλά και ζήτημα προσωπικής βιωματι-

κής εμπειρίας ως αγιορείτη μοναχού. 

Ως δόκιμος μοναχός εγκαταβίωσε σε μικρή ηλικία στη μονή Χορταΐτου της Θεσσαλονίκης αλλά 

η παρέμβαση των γονέων του ανέστειλε την προσπάθειά του237. Η επιθυμία του για το μοναχικό 

βίο εκπληρώθηκε κατά το  1328, που εγκαταβίωσε  στην Ιερά Μεγίστη Μονή Βατοπαιδίου του 

Αγίου Όρους, που  εκάρη μοναχός. Κατά το χρόνο της παραμονής του στην Ιερά Μεγίστη Μονή 

Βατοπαιδίου έτυχε της καθοδήγησης από τον  άγιο Σάββα το νέο που τον θεωρούσε «φωστήρα 

και ὁδηγό»238. Επόμενος σημαντικός σταθμός της μοναχικής πορείας του είναι η Ιερά Μονή Με-

γίστης Λαύρας, όπου είχε την ευκαιρία να γνωρίσει τον άγιο Γρηγόριο τον Παλαμά με τον οποίο 

συνδέθηκε πνευματικά και συνέπλευσε θεολογικά. Θεωρείται συνεχιστής του στους αγώνες για 

την απόκρουση της λατινίζουσας ορθολογιστικής θεολογίας και την επικράτηση των αρχών της 

βιβλικής και πατερικής ορθόδοξης θεολογίας του ησυχασμού. Στήv Ιερά Μονή Μεγίστης Λαύρας 

διετέλεσε και ηγούμενος μεταξύ της άνοιξης του 1342 και του Ιουνίου του 1345239. Η ανάδειξή 

του στη θέση του ηγουμένου της σημαντικότερης αγιορείτικης Μονής, της Μεγίστης Λαύρας, ήταν 

μία προπαιδεία για τη μετέπειτα πορεία του στις σημαντικές  εκκλησιαστικές θέσεις πού διακό-

νησε, αφού το Άγιον Όρος και ιδιαίτερα η Μονή της Μεγίστης Λαύρας έπαιξαν σημαντικό ρόλο 

στον πνευματικό και εκκλησιαστικό βίο, όλου του ορθόδοξου κόσμου240. Στη βιογραφία του ανα-

φέρεται ένα σύντομο πέρασμά του από την Ιερά Μονή Φιλοκάλλους της Θεσσαλονίκης241. 

Στη συνέχεια, το 1347, εξελέγη Μητροπολίτης Ηρακλείας της Θράκης με την υποστήριξη του 

αυτοκράτορα Ιωάννη ΣΤ' Καντακουζηνού και του Πατριάρχη Ισιδώρου242. Ως Μητροπολίτης 

 
237 Kotzabassi Sofia, Eine Akoluthie zu Ehren des Philotheos Kokkinos, JOB 46 (1996) 299-310. 
238 Τσάμη Δημητρίου, Φιλοθέου Κωνσταντινουπόλεως του Κοκκίνου αγιολογικά έργα, Α. Θεσσαλονικείς άγιοι, Κέντρο Βυζα-
ντινών Ερευνών (ΚΒΕ) 1985, σσ.13-17. Αραμπατζή Χρήστου, «Φιλόθεος ο Κόκκινος, Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, 
1295/1300-1379», σ. 202. 
239 Αραμπατζή Χρήστου, «Φιλόθεος ο Κόκκινος, Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, 1295/1300-1379», σ. 202. 
Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ.2 9. 
240 Telea Mαrius, Ρatriarxum Filotei Kokkinos-exponent al isixasmului politic, pp. 211-228. 
241 Τσεντικόπουλου Δioνυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο,σ.30. Magdalino Paul, Darrouzès Jean, “Some additions and 
corrections to the list of Byzantine Churches and monasteries in Thessalonica”, REB 35(1977)277-285. 
242  Μάγεντορφ Ιωάννη, Ο Πατριάρχης Φιλόθεος και η Ρωσία (1364-1376), στο: Βυζάντιο και Ρωσία. Μελέτη των Βυζαντινο-
ρωσικών σχέσεων κατά τον 14ο αιώνα, μτφρ. Νίκος Φωκάς, εκδ.Δόμος, Αθήνα 1988, σ. 239. Φιλοθέου Κόκκινου, Βίος και 
πολιτεία και εγκώμιον του εν αγίοις πατρός ημών Ισιδώρου Πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως, εκδ. Δ. Γ. Τσάμη, Φιλόθεου 
Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου αγιολογικά έργα Α. Θεσσαλονικείς άγιοι, (ΚΒΕ), Θεσσαλονίκη 1985, σσ. 19-20.   

https://el.wikipedia.org/wiki/%CE%99%CF%89%CE%AC%CE%BD%CE%BD%CE%B7%CF%82_%CE%9C%CE%AC%CE%B3%CE%B5%CE%BD%CF%84%CE%BF%CF%81%CF%86
https://el.wikipedia.org/wiki/%CE%A6%CE%B9%CE%BB%CF%8C%CE%B8%CE%B5%CE%BF%CF%82_%CE%9A%CF%8C%CE%BA%CE%BA%CE%B9%CE%BD%CE%BF%CF%82#CITEREF%CE%9C%CE%AC%CE%B3%CE%B5%CE%BD%CF%84%CE%BF%CF%81%CF%861988


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

60 
 

Ηρακλείας συμμετείχε στη Σύνοδο του 1351 επί Πατριάρχη Καλλίστου Α΄ για την επίλυση του η-

συχαστικού ζητήματος. Συνέβαλε ουσιαστικά στη σύνταξη του Τόμου και των Πρακτικών της Συ-

νόδου243. 

Δύο περίπου έτη μετά τη Σύνοδο του 1351, ο Φιλόθεος Κόκκινος εξελέγη Πατριάρχης Κωνστα-

ντινουπόλεως μέσα σέ μία ταραγμένη πολιτικά και εκκλησιαστικά εποχή και ενθρονίστηκε στον 

πατριαρχικό θρόνο κατά τις αρχές του 1353 επί της αυτοκρατορίας του Ιωάννη ΣΤ' Καντακουζη-

νού244. Η εκλογή του έγινε σύμφωνα με την εκκλησιαστική και πολιτειακή τάξη.  Όμως, η έκπτωση 

του Ιωάννη Καντακουζηνού και η άνοδος στον αυτοκρατορικό θρόνο του Ιωάννη Ε΄ του Παλαιο-

λόγου, προκάλεσε την έκπτωση του Φιλόθεου από τον πατριαρχικό θρόνο και την επαναφορά του 

Καλλίστου. Η πρώτη πατριαρχία του Φιλόθεου διήρκεσε από το καλοκαίρι του 1353 μέχρι και τη 

λήξη του φθινοπώρου του 1354. Κατά το χρονικό διάστημα μεταξύ Νοεμβρίου 1354 και Οκτω-

βρίου 1364, ο Φιλόθεος βρίσκεται στη  Μονή Ακαταλήπτου της Κωνσταντινουπόλεως, όπως μαρ-

τυρεί ο ίδιος στον  Τόμο του 1368245. 

    Στις 8 Οκτωβρίου 1364 ο Φιλόθεος επανήλθε για τη δεύτερη πατριαρχία του στον πατριαρ-

χικό θρόνο με την υποστήριξη του αυτοκράτορα Ιωάννη Ε' Παλαιολόγου246.  Η δεύτερη πατριαρχία 

του Φιλόθεου διήρκεσε από το Σεπτέμβριο του 1366 μέχρι τον Αύγουστο 1377247. Ο Φιλόθεος 

απομακρύνθηκε από τον πατριαρχικό θρόνο και αποσύρθηκε σε Μοναστήρι, με παρέμβαση του 

 
243 Φιλοθέου Κόκκινου, Δεκαπέντε αντιρρητικοί λόγοι κατά του Νικηφόρου Γρηγορά, εκδ. Δ. Β. Καϊμάκη, Φιλόθεου Κόκκινου, 
Δογματικά έργα Α. σειρά Θεσσαλονικείς Βυζαντινοί Συγγραφείς 3, (Κ.Β.Ε.), Θεσσαλονίκη 1983, σσ. 31-32. Φιλοθέου Πατριάρ-
χου Κωνσταντινουπόλεως, Λόγος ιστορικός εις την παρά των Λατίνων γεγονυίαν πολιορκίαν και άλωσιν της Ηρακλείας επι 
της βασιλείας των ευσεβών βασιλέων Καντακουζηνού και Παλαιολόγου, εκδ. Β. Σ. Ψευτογκά, Φιλοθέου Κόκκινου, Λόγοι καί 
'Ομιλίες, Λόγος 11, σειρά Θεσσαλονικείς Βυζαντινοί, Συγγραφείς 2, (Κ.Β.Ε.), Θεσσαλονίκη 1981, σσ. 191-193.  
244 Αραμπατζή Χρήστου, «Φιλόθεος ο Κόκκινος, Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, 1295/1300-1379», σ.202. 
245 Albert Failler, ‘’La déposition du patriarche Calliste Ier (1353)’’, Revue des études byzantines REB, Année 39 (1973) 283-285. 
Συνοδικός Τόμος 1368, ΡG. 151, 711D. Darrouzes Jean, Les regestes des actes du Patriarcat de Constantinople. Vol. I. Les actes 
des patriarches. Fase. V. Les regestes de 1310 a 1376, ed. Peeters, Paris 1977, 2403, 2462. Miklosich Franz, Muller Josepf, Acta 
et diplomata graeca medii aevi sacra et profama, vol. I-VI. Wien 1860-1890, σσ. 448, 449. Καντακουζηνού Ιωάννου, Ιστοριών 
Βιβλία Δ, εκδ. L. Schopen, Ioannis Cantacuzeni eximperatoris historiarum libri iv, 3, Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, 
Bonn 1832, pp. 356, 357. 
246 Schreiner Peter, Die Byzantinischen Kleinchroniken, CFHB XII, Einletitung und Text, Wien 1975, σ.94. Darrouzes Jean, Les 
regestes des actes du Patriarcat de Constantinople. Vol. I. Les actes des patriarches. Fase. V. Les regestes de 1310 a 1376, 2462.  
Miklosich Franz, Muller Josepf, Acta et diplomata graeca medii aevi sacra et profama, σ. 448. 
247 Schreiner Peter, Die Byzantinischen Kleinchroniken, CFHB XU, Historischer Kommentar, Wien 1977, pp. 314,  315. 
Αραμπατζή Χρήστου, «Φιλόθεος ο Κόκκινος, Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, 1295/1300-1379», σ. 203. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

61 
 

Ανδρονίκου Δ΄ Παλαιολόγου ο οποίος κατέλαβε την εξουσία τον Αύγουστο του 1376. Πιθανή αιτία 

της απομάκρυνσής του ήταν η άρνησή του να τον στέψει αυτοκράτορα248. 

Η κοίμησή του πιθανολογείται μεταξύ Σεπτεμβρίου 1377 και Ιουνίου 1378 ή τον  Ιούνιο του 

1379249. Σύμφωνα, με τους ερευνητές ο Φιλόθεος Κόκκινος πολύ σύντομα μετά το θάνατό του 

τιμήθηκε ως άγιος μεταξύ των ησυχαστικών κύκλων250. 

 Από εκκλησιαστικής πλευράς, λόγω της φιλενωτικής εξωτερικής πολιτικής των αυτοκρατό-

ρων, ο Φιλόθεος όπως και άλλοι εκκλησιαστικοί άνδρες εξέφρασαν την αντίθεσή τους και αντιμε-

τώπισαν θεολογικά τους Λατίνους, τους Μωαμεθανούς και τους Βογομίλους. Παράλληλα, ο Φι-

λόθεος ιδιαίτερα κατά τη δεύτερη πατριαρχία του έλυσε κατά το δυνατό χρόνια προβλήματα που 

αφορούσαν την Εκκλησία της Ρωσίας, της Σερβίας και της Βουλγαρίας. 

Όμως, με την εμφάνιση του μοναχού Βαρλαάμ του Καλαβρού έρχεται στο προσκήνιο η υπο-

φώσκουσα σύγκρουση ανθρωπιστών και ησυχαστών και ο εκκλησιαστικός βίος διαταράσσεται 

από τις ησυχαστικές διαμάχες. Για την αντιμετώπιση των ησυχαστικών ερίδων συγκλήθηκαν οι 

Σύνοδοι των ετών 1341, 1344, 1347 και 1351. Οι ησυχαστές πατέρες, μεταξύ αυτών και ο Φιλό-

θεος Κόκκινος ήταν υπερασπιστές της ησυχαστικής παράδοσης με τα συγγράμματα, τη διδασκα-

λία, τους αγώνες και το παράδειγμα της βιωτής τους. Ως Πατριάρχες Κωνσταντινουπόλεως όπως 

ο Κάλλιστος Α΄ και ο Φιλόθεος Κόκκινος και ως Μητροπολίτης της συμβασιλεύουσας  ο Γρηγόριος 

ο Παλαμάς, αλλά και άλλες προσωπικότητες και άγιοι251, στερέωσαν τις αρχές του ησυχαστικού 

και νηπτικού πνεύματος στην Εκκλησία. 

 
248 Schreiner Peter, Die Byzantinischen Kleinchroniken, CFHB XU, Historischer Kommentar, Wien 1977, pp. 314, 315. Laurent 
Vitalien, «Philothée Kokkinos», Dictionaire de Theologie Catholique, DTC XII 2 (1934) 
1503. Ostrogorsky George, Ιστορία τοy Βυζαντινού Κράτους, μετ. I. Παναγόπουλου, τ. 3, εκδ. Πατάκη, Αθήνα 2015, σσ. 2, 43.  
Nicol Donald, ‘’Byzantine Requests for an Oecumenical Council in the Fourteenth Century, Byzantium: its ecclesiastical history 
and relations with the western world’’, (Collected 392 Studies), Variorum Reprints, London 1972, 69-95. (Ανατύπωση από το 
Annuarium Historiae Conciliorum 1(1969) 69-95. 
249 Αραμπατζή Χρήστου, «Φιλόθεος ο Κόκκινος, Πατριάρχης Κωνσταντινουπόλεως, 1295/1300-1379», σ. 203. 
250 Τσάμη Δημητρίου, «Εικονογραφικές μαρτυρίες για τον άγιο Φιλόθεο Κόκκινο Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως»,  ΕΕΘ-
ΣΑΠΘ 22(1977) 38, 39. Τσάμη Δημητρίου, «Νέες εικονογραφικές μαρτυρίες για τον άγιο Φιλόθεο Κόκκινο», ΕΕΘΣΑΠΘ, ανά-
τυπο από τον Τόμο Τιμητικό αφιέρωμα στον ομότιμο καθηγητή Κιονσταντίνο Δ. Καλοκύρη, Θεσσαλονίκη 1985, σ. 2. Σκουβαρά 
Ευαγγέλου, Ολυμπιώτισσα. Περιγραφή και ιστορία της Μονής. Κατάλογος των χειρογράφων-Χρονικά σημειώματα. Ακολου-
θία Παναγίας Ολυμπιωτίσσης. Έγγραφα εκ του αρχείου τής Μονής (1336-1900), Αθήναι 1967, σσ. 265-270. 
 
251 Τσάμη Δημητρίου, «Εικονογραφικές μαρτυρίες για τον άγιο Φιλόθεο Κόκκινο Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως», σσ. 
60,61. Γόνη Δημητρίου, Ιστορία των Ορθοδόξων Εκκλησιών Βουλγαρίας και Σερβίας, εκδ. Παρουσία, Αθήνα 1999, σσ. 20, 21. 
Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλοθέου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, Κριτική έκδοση, Διδακτορική διατριβή, 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

62 
 

Επιπλέον, εξαιτίας των ιστορικών συγκυριών ο Φιλόθεος Κόκκινος και οι λοιποί ησυχαστές 

πατέρες ενεπλάκησαν στην υποστήριξη είτε του Ιωάννου Ε΄ του Παλαιολόγου όπως ο Κάλλιστος 

Α΄,  είτε του Ιωάννου του Καντακουζηνού όπως ο Γρηγόριος Παλαμάς και ο Φιλόθεος Κόκκινος. Ο 

δε Γρηγόριος ο Παλαμάς συνέβαλε στη συμφιλίωση των αντιμαχόμενων παρατάξεων, με αποτέ-

λεσμα στην τελευταία φάση της Συνόδου του 1347, αρχές Μαρτίου, να προεδρεύσουν μαζί, ο 

Ιωάννης Ε΄ ο Παλαιολόγος και ο Ιωάννης ΣΤ΄ ο Καντακουζηνός252. 

 

1. Το θεολογικό - ησυχαστικό έργο του 

Ο Φιλόθεος Κόκκινος διακρίθηκε κυρίως ως δογματικός και αντιρρητικός θεολόγος και συγ-

γραφέας. Στη συνέχεια επιχειρείται μία στοιχειώδης  περιγραφή των έργων του αγίου Φιλόθεου: 

  1. «Δύο λόγοι γιά τό θαβώρειο φῶς», το οποίο γράφτηκε πιθανώς τον Ιανουάριο του 1346 

και το παρέδωσαν δύο αγιορείτες ιερομόναχοι στη Σύνοδο στην Κωνσταντινούπολη253. Σε αυτό το 

έργο ο Φιλόθεος, αντιμετωπίζοντας τις παρεκκλίσεις του Ακινδύνου αναφέρει ότι το θαβώρειο 

δεσποτικό φως είναι άκτιστη φυσική ενέργεια του Θεού. Θεός και θεοποιεί. Η άρνηση από μέρους 

του Ακινδύνου του χαρακτήρα του άκτιστου για τις ενέργειες του Θεού, ισοδυναμεί με την κατά 

πάντα ταύτιση φύσεως και ενέργειας σε σχέση με το Θεό. Επίσης ο Ακίνδυνος υποστηρίζει ότι ο 

Υιός του Θεού και το Άγιο Πνεύμα είναι οι μοναδικές άκτιστες χάριτες και ενέργειες. Αυτή η τοπο-

θέτηση επιφέρει παρεκτροπή και διαίρεση στο ομοούσιον της θεότητας. Επιπλέον ο Ακίνδυνος 

δεν παραδέχεται ότι οι άγιοι εν Πνεύματι Αγίω, κατά την παράδοση, γίνονται μέτοχοι του θαβω-

ρείου φωτός και των θείων αποκαλύψεων. Οι παραπάνω τοποθετήσεις, κατά το Φιλόθεο, οδη-

γούν στη θεώρηση ότι ο Θεός, έχοντας κτιστές ενέργειες, είναι και κτιστός κατά φύση που παρα-

πέμπει στον Ελληνισμό. Επίσης, το ότι αποδίδονται ενέργειες και χάρες θεϊκές μόνο στον Υιό του 

Θεού και το Άγιο Πνεύμα επιφέρει εκ των προτέρων διαίρεση του ομοουσίου της Τριαδικής Θεό-

τητας. Αυτό έχει ως συνέπεια ο Υιός του Θεού και το Άγιο Πνεύμα να μη θεωρούνται δημιουργοί, 

 
Θεολογική Σχολή ΑΠΘ, Θεσσαλονίκη 1992, σ.η΄. Νεράντζη-Βαρμάζη Βασιλική, Το Βυζάντιο και η Δύση, (1354-1369). Συμβολή, 
στην ιστορία των πρώτων χρόνων της μονοκρατορίας του Ιωάννη Ε Παλαιολόγου, εκδ. Βάνιας, Θεσσαλονίκη 1993, σ. 46. 
252  Ιωαννίδη Νικολάου, Αρχιμ., Θεολογία και Γραμματεία από τον Θ΄ αιώνα και εξής, εκδ. Κυριακίδη, Αθήνα 2009, σσ. 20-31. 
253 Τόμος Συνοδικός 1351, «εκτεθείς παρά της θείας και ιεράς Συνόδου, της συγκροτηθείσης κατά των φρονούντων τα Βαρ-
λαάμ τε και Ακίνδυνου, επί της βασιλείας των ευσεβών και ορθοδόξων βασιλέων ημών Καντακουζηνού και Παλαιολόγου», 
εκδ. Καρμίρη, Τα Δογματικά και Συμβολικά Μνημεία της Ορθοδόξου Καθολικής Εκκλησίας (ΔΣΜ),  τόμ. Ι, εκδ.β, Αθήνα 1960, 
σ. 404. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

63 
 

αφού στερούνται θεοπρεπούς ενέργειας και οδηγούνται στην ανυπαρξία, που παραπέμπει στον 

Ιουδαϊσμό περιορίζοντας τη θεότητα σε ένα πρόσωπο254. 

2. «Ὁ Συνοδικός Τόμος τοῦ 1351». Πρόκειται για τον Τόμο της Ησυχαστικής Συνόδου του έτους 

1351 κατά των δοξασιών του αντιησυχαστή Νικηφόρου Γρηγορά και των ομοφρόνων του, τον ο-

ποίο συνέγραψαν οι Φιλόθεος Κόκκινος και Νείλος Καβάσιλας255. Σε αυτό το έργο ανασκευάζο-

νται λεπτομερώς όλες οι αντιησυχαστικές θέσεις και κυρίως εκείνη περί ταυτότητας ουσίας και 

ενεργείας του Θεού και κτιστής ιδιότητας της ενεργείας. 

3.« Ὁμολογία ὀρθοδόξου πίστεως». Το έργο αυτό, το οποίο έτυχε πρόσφατα μιας νέας, κριτι-

κής έκδοσης256, συντάχθηκε από το Φιλόθεο επειδή οι αντιησυχαστές χρησιμοποιούν λεκτικά πα-

ρεμφερείς εκφράσεις με ανάλογες θέσεις της διδασκαλίας των Οικουμενικών Συνόδων, προκει-

μένου να αποκρύψουν την αποκλίνουσα πίστη τους. Έτσι, ο Φιλόθεος χρησιμοποιώντας την ίδια 

μέθοδο καταδεικνύει την πλήρη αρμονία του περί ουσίας και ενεργείας δόγματος με τη σχετική 

διδασκαλία των Οικουμενικών Συνόδων257. 

4.«Δεκαπέντε ἀντιρρητικοί λόγοι κατά τοῦ Νικηφόρου Γρηγορᾶ». Ο λόγος για τη σύνταξη αυ-

τού του έργου είναι η απόφαση του Φιλόθεου να απαντήσει στους δέκα λόγους του Γρηγορά, 

τούς οποίους κυκλοφορούσε μεταξύ του στενού κύκλου των μαθητών του και δι᾽αυτών προσπα-

θούσε να ανατρέψει όσα κατά του ιδίου και της διδασκαλίας του αποφάσισε η Σύνοδος του 1351. 

Ο Φιλόθεος ως συντάκτης του Τόμου του 1351 έγραψε τούς αντιρρητικούς λόγους κατά παραγ-

γελία του  Ιωάννη Καντακουζηνού258. 

5. «Ὁ Τόμος τοῦ 1368». Πρόκειται για το Συνοδικό Τόμο καταδίκης του Λαυριώτη ιερομονάχου 

Πρόχορου Κυδώνη, που αναφέρεται εκτενώς στις προσυνοδικές και μετασυνοδικές διαδικασίες 

σχετικά με την καταδίκη και στον οποίο γίνεται ιδιαίτερος λόγος στο ζήτημα της τιμής του Αρχιε-

πισκόπου Θεσσαλονίκης Γρηγορίου Παλαμά ως Αγίου καθώς και στη Συνοδική διαδικασία ανα-

γνώρισης της αγιότητάς του259. 

 
254 Φιλοθέου Κόκκινου, Δύο λόγοι κατά του Ακίνδυνου περί του Θαβωρείου φωτός, κώδ. Monac. gr. 508, φφ.54-54ν.   
255 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σσ.161-181. 
256  Αραμπατζή Χρήστου, «Η Ομολογία Πίστης του Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως Κόκκινου»,ΕΕΘΣΑΠΘ ΤΘ, 10 (2000) 1-33.  
257 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σσ. 183, 184. 
258 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σσ. 186-235. 
259 Τόμος 1368, PG 151, 693A-716C. Antonio Rigo, Gregorio Palamas e Oltre. Studi e documenti sulle controversie teologiche 
del XIV secolo vyzantino, (Orientalia Venetiana XVI), Olschki, Firenze 2004, pp. 1-178.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

64 
 

6.«Ἀναθεματισμοί καί Μακαρισμοί». Πρόκειται για αναθεματισμό των καταδικασθέντων από 

τις Συνόδους του 1351 και του 1368 και απόδοση τιμής στους υπέρμαχους της ορθόδοξης πίστης, 

που περιλαμβάνονται στο Συνοδικό της Ορθοδοξίας και αποδίδονται στο Φιλόθεο Κόκκινο.260 

7. «Τά δεκατέσσερα κεφάλαια τῆς αἱρέσεως Βαρλαάμ καί Ἀκινδύνου». Σε αυτό το έργο αντι-

μετωπίζονται, κατ’ επιλογή του Φιλόθεου, δεκατέσσερα αποκλίνοντα σημεία των Βαρλαάμ και 

Ακινδύνου με παραπομπές σέ πατερικά χωρία, συνοδευόμενα από σχετικά ερμηνευτικά σχόλια 

για την απόκρουση των αποκλινουσών απόψεων261. 

8. «Ἐπιστολή πρός τόν Πετριώτη»262. 

 

2. Το λειτουργικό έργο του αγίου Φιλόθεου Κόκκινου 

Ο Φιλόθεος Κόκκινος πέρα από τη συμβολή του στους ησυχαστικούς αγώνες ως αντιρρητικός 

συστηματικός θεολόγος με δογματικό περιεχόμενο, σημαντική είναι και η προσφορά του στο λει-

τουργικό τομέα, με τη συνεισφορά του στη διαμόρφωση και εξέλιξη της τάξης της θείας λειτουρ-

γίας με έμφαση στο προκαταρκτικό της μέρος, την Ιερά Προσκομιδή. Επομένως, συνέβαλε στη 

διαμόρφωση της λειτουργικής πράξης  στη βυζαντινή και μεταβυζαντινή λειτουργική παράδοση.  

Ο Φιλόθεος συνέθεσε νέες ακολουθίες, κανόνες, ύμνους και ευχές στο Χριστό και στη Θεο-

τόκο, σε εορτές και αγίους, σε διάφορες περιστάσεις της εποχής αλλά και γενικότερου χαρακτήρα. 

 

α) Ιερές Ακολουθίες 

1. «Ἀκολουθία στόν ἅγιο Γρηγόριο τόν Παλαμᾶ (Κυριακή Β΄ Νηστειῶν)». Ο ακριβής τίτλος εί-

ναι: «Ἀκολουθία εἰς τόν ἐν ἁγίοις Πατέρα ἡμῶν καί ὁμολογητήν Γρηγόριον Αρχιεπίσκοπον Θεσ-

σαλονίκης, ποίημα τοῦ ἁγιωτάτου Πατριάρχου κυροῦ Φιλοθέου», ψάλλεται Κυριακή Δευτέρα τῶν 

Νηστειῶν. 

Η παραπάνω ακολουθία βρίσκεται στο Τριώδιο την Β΄ Κυριακή των Νηστειών. Γράφτηκε πριν 

από τη συνοδική αγιοκατάταξη του Γρηγορίου Παλαμά τον Απρίλιο του 1368. Ο Φιλόθεος, κατά 

 
260 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 237. 
261 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σσ. 239, 240. 
262 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 241. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

65 
 

τη συγκεκριμένη Σύνοδο, δίδει μαρτυρία για το υμνογραφικό του έργο προς τιμήν του αγίου Γρη-

γορίου του Παλαμά263, καθώς και για την εορταστική απόδοση τιμής από τις Εκκλησίες μετά την 

εκδημία του αγίου το 1360264. Κατά συνέπεια η παραπάνω ακολουθία εκτιμάται ότι συντάχθηκε 

στο χρονικό διάστημα μεταξύ της εκδημίας του Γρηγορίου και της επανόδου του Φιλόθεου στον 

πατριαρχικό θρόνο, δηλαδή από το 1360 έως την 8η  Οκτωβρίου 1364265. 

2. «Ἀκολουθία στόν ἄγιο Γρηγόριο τόν Παλαμᾶ (14 Νοεμβρίου)». O ακριβής τίτλος: «Ακολου-

θία του αγίου Γρηγορίου Θεσσαλονίκης του Θαυματουργού ψαλλομένη τη ιδ΄ Νοεμβρίου».266 

3.« Ἀκολουθία εἰς τούς ἁγίους Πάντας»267. 

4. «Ἀκολουθία τῶν 630 ἁγίων καί θεοφόρων πατέρων τῆς ἁγίας καί Οἰκουμενικῆς Δ΄ Συνό-

δου»268. 

 

  β) Κανόνες σε αγίους και εορτές 

1. «Κανών εἰς τούς ἁγίους Πάντας». Ο τίτλος είναι: «Κανών εἰς τούς ἁγίους πάντας οὗ ἡ ἀκρο-

στιχίς πάντων ἀνυμνῶ τούς χορούς τῶν ἁγίων ἐν τοῖς πρώτοις τῶν ὠδῶν θεοτοκίοις Πατριάρχης 

ἐν δέ τοῖς τελευταίοις Φιλόθεος»269. 

2. «Κανών εἰς τόν ἅγιον Νικόλαον»270. 

 
263 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ.326. Τόμος 1368, Τόμος συνοδικός κατά Προχώρου ιερο-
μόναχου του Κυδώνη, του φρονήσαντος τα Βαρλαάμ και Ακινδύνου, έξ ού δείκνυται ού μόνον η αγιότης του Παλαμά, αλλ' 
ότι και συνοδικώς ώρίσθη γίνεσθαι εν τη Εκκλησία κατ΄ έτος την μνήμην αυτού, PG 151, 693-716. 
264  Τόμος 1368, Τόμος συνοδικός κατά Προχώρου ιερομόναχου του Κυδώνη, του φρονήσαντος τα Βαρλαάμ και Ακίνδυνου, έξ 
ου δείκνυται ού μόνον η αγιότης του Παλαμά, αλλ' ότι και συνοδικώς ώρίσθη γίνεσθαι εν τη Εκκλησία κατ΄ έτος την μνήμην 
αυτού, PG 151, 711D΄. 
265 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 326. 
266 Βολουδάκη π. Βασιλείου, Ασματική Ακολουθία του εν Αγίοις Πατρός ημών Γρηγορίου Αρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης 
του. Παλαμά, ποιηθείσαν μέν υπό του Αγιωτάτου Πατριάρχου Φιλοθέου, εκδ.Άθως, Πειραιάς 1978.  
267 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 53-57. 
268 Μηναίο Ιουλίου ΙΓ΄, εκδ. Αποστολικής Διακονίας της Εκκλησίας της Ελλάδος, Αθήνα 1967, σσ. 69-75.  
269 Ιεράς Μεγίστης Μονής Βατοπαιδίου, χειρόγραφο, 762, φ. 335. Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως 
του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 58-73.  
270 Μηναίο Δεκεμβρίου ΣΤ΄, εκδ. Αποστολικής Διακονίας της Εκκλησίας της Ελλάδος, Αθήνα 1962, σ. 36. Κουρτεσίδου Πε-
τρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 74-106. Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκ-
κινος, Βίος και Έργο, σσ. 328, 329. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

66 
 

3. «Κανόνες εἰς τόν ἅγιον Δημήτριον». Ο τίτλος: «τοῦ αὐτοῦ (Φιλοθέου) κανών εἰς τόν ἅγιον 

Μεγαλομάρτυρα Δημήτριον: οὗ ἡ ἀκροστιχίς τῷ δεσπότῃ Δημητρίῳ θυηπόλος»271. 

4.« Κανών εἰς τόν ἅγιον Ἰωάννην τόν Χρυσόστομον». Ο τίτλος: «ἕτερος κανών εἰς τόν αὐτόν 

(Ἰωάννην τον Χρυσόστομον), οὗ ἡ ἀκροστιχίς ὁ ἀλφάβητος ἐν δέ τοῖς θεοτοκίοις Φιλοθέου»272. 

5. «Κανών εἰς τόν ἅγιον Γεώργιον». Ο τίτλος: «κανών εἰς τόν ἅγιον Μεγαλομάρτυρα καί Τρο-

παιοφόρον Γεώργιον»273. 

6. «Κανών εἰς τούς τρεῖς ἱεράρχας». Ο τίτλος: «ἕτερος τοῦ αὐτοῦ (Φιλοθέου) εἰς τούς ἁγίους 

μεγάλους πατέρας καί διδασκάλους γ᾽ ἱερεῖς Βασίλειον τόν Μέγαν, Γρηγόριον τόν Θεολόγον, 

Ἰωάννην τόν Χρυσόστομον. Οὖ ἡ ἀχροστιχίς τριάς ἐκλεκτή χαῖρε σεπτῶν πατέρων. Ἐν δέ τοῖς Θεο-

τοκίοις: Φιλοθέου. Ὠδή α΄ ἦχος δ΄. Ἀνοίξω το στόμα μου»274. 

7. «Κανών εἰς τήν ὕψωσιν τοῦ Τιμίου Σταυροῦ (14 Σεπτεμβρίου)»275. 

8. «Κανόνες στόν ἅγιο Γρηγόριο τόν Παλαμᾶ»276. 

 

γ) Κανόνες στο Χριστό και στη Θεοτόκο 

1. «Ἱκετήριος κανών εἰς τόν Ἰησοῦν Χριστόν καί την Θεοτόκον (εἰς ἀνομβρίαν)». Ο τίτλος αυτού: 

«κανών ἱκετήριος εἰς τόν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν καί εἰς τήν Παναγίαν του μητέρα ψαλλόμε-

νος εἰς ἀνομβρίαν οὗ ἡ ἀκροστιχίς ἀλφάβητος ἐν δέ τοῖς τελευταίοις τῶν ὠδῶν Φιλοθέου»277. 

2. «Ἱκετήριος κανών εἰς τόν Ἰησοῦν Χριστόν καί την Θεοτόκον (κατά πολεμίων)». Ο τίτλος αυ-

τού: «κανών ἱκετήριος εἰς τόν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν καί εἰς τήν Παναγίαν αὐτοῦ μητέρα 

κατά πολεμίων ἡ ἀκροστιχίς ἀλφάβητος ἐν δέ τοῖς τελευταίοις τῶν ὠδῶν Φιλοθέου»278. 

 
271 Μηναίο Οκτωβρίου ΚΣΤ΄, εκδ. Αποστολικής Διακονίας της Εκκλησίας της Ελλάδος, Αθήνα 1962, σ. 146. 
Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 107-113.  
272 Μηναίο Νοεμβρίου ΙΓ΄, εκδ.Φως, Αθήνα 2012,σ.166. Κουρτεσίδου Π., Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποι-
ητικά έργα, σσ. 114-141.  
273 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα,σσ. 142-148 
274 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 331. 
275 Μηναίο Ιουλίου ΙΓ΄, εκδ. Αποστολικής Διακονίας της Εκκλησίας της Ελλάδος, Αθήνα 1967, σ. 71.  
276 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σσ. 331, 332.  
277 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 149-155. 
278 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 156-165. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

67 
 

3. «Κανόνες παρακλητικοί στη Θεοτόκο και στο Χριστό»279. 

 

δ) Κανόνες στο Χριστό 

1. «Ἱκετήριος κανών εἰς τόν Ἰησοῦν Χριστόν (κατά νοσημάτων καί παθῶν)». Ο τίτλος είναι: «Κα-

νών ἱκετήριος εἰς τόν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν κατ᾽ ἀλφάβητον΄ ἐν δέ τοῖς θεοτοκίοις Φιλο-

θέου»280. 

2. «Κανών εἰς τόν Ἰησοῦν Χριστόν». Ο τίτλος είναι: «Κανών εἰς τόν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν 

τόν Βασιλέα. Ποίημα τοῦ ἁγιωτάτου Πατριάρχου κυροῦ Φιλοθέου" οὗ ἡ ἀκροστιχίς τόν Βασιλέα 

καί ἱερέα σέ μόνον σέβω" ἐν δέ τοῖς θεοτοκίοις Φιλόθεος»281. 

3. «Κατανυκτικός κανών εἰς τόν Ἰησοῦν Χριστόν». Ο τίτλος είναι: «Κανών εἰς τόν Κύριον ἡμῶν 

Ἰησοῦν γεγονώς ἐπί τῇ τοῦ θανάτου πληγῇ, οὗ ἡ ἀκροστιχίς ἦδε΄κοινού οδυρμούς μη παρίδης, 

Χριστέ μου· ἐν δέ τοῖς θεοτοκίοις Φιλιθέου»282. 

4.«Ικετήριος κανών εις τον Ιησούν Χριστόν». Ο τίτλος είναι: «Κανών ικετήριος εις τον Κύριον 

ημών Ιησούν Χριστόν εν ταις κοιναίς συμφοραίς ψαλλόμενος, οὗ ἡ ἀκροστιχίς πυρός φόνων 

σῶσόν με, Χριστέ, σήν πόλιν· ἐν δέ τοῖς τελευταίοις τῶν ᾠδῶν θεοτοκίοις Φιλοθέου»283. 

5. «Ἱκετήριος κανών εἰς τόν Ἰησοῦν Χριστόν». Ο τίτλος είναι: «Κανών Ἰκετήριος εἰς τόν Κύριον 

ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν ψαλλόμενος ἐπί ταῖς κοιναῖς συμφοραῖς, αὐχμῷ και λιμῷ καί δυσκρασίαις, 

ἐναντιώσεσιν ἀνέμων καί ἐφόδοις βαρβαρικαῖς· ἡ ἀκροστιχίς· κοινάς δεήσεις Χριστέ, σῶν δούλων 

δέχου. ἐν δέ τοῖς θεοτοκίοις· Φιλοθέου»284. 

6. «Κατανυκτικός κανών εἰς τόν Ἰησοῦν Χριστόν». Ο τίτλος είναι: «Κανών κατανυχτικός πρός 

τον Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν»285. 

 
279 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 333. 
280 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 166-173. 
281 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 174-186. 
282 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 335. 
283 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 197-206. 
284 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 207-215. 
285 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 336. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

68 
 

7. «Κανών εἰς τόν Ἰησοῦν Χριστόν τόν ἀκατάληπτον».  Ο τίτλος είναι: «Ποίημα Πατριάρχου 

Φιλοθέου κατ᾽ ἀλφάβητον. Ἦχος πλ. δ΄. Ὑγράν διοδεύσας»286 

 

ε) Κανόνες στην Θεοτόκο 

1. «Ἱκετήριος κανών εἰς τήν Θεοτόκον (ἐπί λοιμῷ και θανάτου φθορᾷ)».  Ο τίτλος είναι : «Κα-

νών ἱκετήριος εἰς τήν Παναγίαν Δέσποιναν, τήν Θεοτόκον, ἐπί λοιμῷ και θανάτου φθορᾷ κοινή 

φέρων ἀκροστιχίδα τήνδε· λοιμοῦ φθορᾶς ἅπαντας ἐξελοῦ, Κόρη· ἐν τοῖς μέσοις τῶν ὠδῶν· Δη-

μητρίῳ· ἐν δέ τοῖς τελευταίοις· Φιλόθεος»287. 

2. «Κανών εἰς τήν Θεοτόκον (ἐν ἀνυδρίᾳ)». Ο τίτλος είναι: «Κανών εἰς τήν Παναγίαν Δέσποιναν 

τήν Θεοτόκον ψαλλόμενος ἐν ἀνυδρίᾳ· ἡ ἀκροστιχίς ευχαῖς αὐχμόν λῦσον ἡμῖν, Κυρία· ἐν δέ τοῖς 

τελευταίοις τῶν ᾠδῶν· Φιλοθέου»288. 

3. «Κανών εἰς τόν εὐαγγελισμόν τῆς Παναγίας Θεοτόκου, ποίημα μέν ὄν τοῦ ἁγίου μεγάλου 

ποιητοῦ Κοσμᾶ εἰς τήν τῶν Βαΐων ἑορτήν, μεταποιηθείς δέ ἀπό μέρους εἰς ταύτην τήν ἱεράν ἑορ-

τήν ὑπό τοῦ ἁγιωτάτου καί οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κυροῦ Φιλοθέου»289. 

4.« Κανών παρακλητικός εἰς τήν ὑπεραγίαν Θεοτόκον»290. 

 

στ) Ύμνοι 

1. «Ἐγκωμιαστικά στιχηρά εἰς τήν Θεοτόκον».  Ο τίτλος είναι: «Στιχηρά ἐγκωμιαστικά τοῦ ἁγιω-

τάτου και οἰκουμενικοῦ Πατριάρχου κυροῦ Φιλοθέου γεγονότα ἐπί τοῖς ἐνεργουμένοις θαύμασιν 

ὑπό τῆς ἱερᾶς εἰκόνος τῆς ὑπεραγίας Δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόκου καί ἀειπαρθένου Μαρίας»291. 

2. «Τροπάρια διαλογικά τῆς Θεοτόκου πρός τόν Ἰησοῦν καί ἄλλα τῆς Θεοτόχου πρός δοῦλον».  

Ο τίτλος είναι: «Τροπάρια διάλογος ὄντα τῆς παναγίας Θεοτόκου πρός τόν Δεσπότην Χριστόν 

 
286 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 336. 
287 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 216-226.  
288 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 227-235. 
289 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 338.  
290 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 338. 
291 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 265-270. Τσεντικόπουλου Διο-
νυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 339.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

69 
 

δέησιν αὐτῆς περιέχοντα και μεσιτείαν τά δέ τοῦ διαλόγου πρόσωπα Δεσπότης και Θεοτόκος. 

Προλέγει ἡ Θεοτόκος. Ἢ ἀκροστιχίς ἀλφάβητος ἀντίστροφος καί ἐν τῷ τέλει ταύτης· Φιλοθέου 

ποήματα δέ τοῦ κυροῦ Φιλοθέου πατριάρχου»292. 

 

ζ) Ευχές 

Ανάμεσα στο μεγάλο ποιητικό έργο του Φιλόθεου Κόκκινου συγκαταλέγονται και ευχές αφιε-

ρωμένες στο Χριστό και στην Παναγία. 

1. «Κελλική εὐχή εἰς τόν Ἰησοῦν Χριστόν»293 Πρόκειται για μία σύντομη προσευχή που ζητάει 

από το Χριστό την καθαρότητα του νου, την απαλλαγή από τα πάθη. 

2. «Εὐχή εἰς τόν Ἰησοῦν Χριστόν» (λεγομένη εις πειρασμούς πολυτρόπους).  Ο τίτλος είναι: 

«Τοῦ ἐν ἁγίοις πατρός ἡμῶν Αρχιεπισκόπου Κωνσταντινουπόλεως Φιλοθέου τοῦ σοφωτάτου 

εὐχή εἰς τόν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστόν πάνυ γε ὠφέλιμος λεγομένη εἰς πειρασμούς πολυτρό-

πους ἐπερχομένους εἰς πάντα ἄνθρωπον διά τάς ἁμαρτίας ἧμῶν, εἰς σεισμούς καί θανατικόν, εἰς 

πόλεμον ἀλλοφύλων, εἰς συκοφαντίας μαγικάς καί πονηράς τῶν κακοποιῶν ἀνθρώπων, εἰς ἁγια-

σμόν ψυχῆς καί φύλαξιν τῶν οἰκούντῶν ἐν οἰκίαις καί πανταχοῦ΄ καί ἔστι πάνυ ὠφέλιμος, ἐάν ὑπό 

τοῦ ἱερέως καθ᾽ ἕκαστον μήνα ἀναγνωσκομένη (ἢ) ὁμοίως καί τῆς Θεοτόκου ἐστί πᾶν ἔργον ἀγα-

θόν»294.  Αυτή η ευχή είναι η εκτενέστερη. 

3. «Εὐχή εἰς τόν Ἰησοῦν Χριστόν (εἰς πληγήν θανατικήν)». Έχει τίτλο: «Του αυτού ευχή εις πλη-

γήν θανατικού κυρού Φιλοθέου Πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως295. Πρόκειται για ευχή που α-

πευθύνεται στο Χριστό και ζητάει την απαλλαγή από τον αιφνίδιο θάνατο πού προέρχεται από 

επιδημία και πόλεμο296. 

 
292 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ.271-276. Τσεντικόπουλου Διο-
νυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 339. 
293  Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σ. 236. 
294 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 237-243.  
295 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 244-246. Ευχολόγιον Mέγα, Βε-
νετία 1862, επανέκδ. Αστήρ, Αθήνα 1984, σσ. 553-555. 
296 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 341. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

70 
 

4. «Εὐχή εἰς τόν Ἰησοῦν Χριστόν (εἰς πληγήν θανατικοῦ)». Ο ακριβής τίτλος: «Εὐχή ἑτέρα τοῦ 

αὐτοῦ εἰς τήν αὐτήν ὑπόθεσιν»297.  Έχει τον ίδιο στόχο με την προηγούμενη μόνο που σε αυτή 

είναι πιο έκδηλη η παραδοχή των αμαρτιών του λαού έναντι του Χριστού. Άξια επισήμανσης είναι 

και η έκφραση της ευχής: «Ὀνόματι μόνῳ καί λόγοις... καί τόν ἀληθή χριστιανισμόν οἵ τάλανες 

περιφέρομεν»298. 

5. Μία επίσης ευχή του Φιλοθέου έχει τίτλο: «Τοῦ αὐτοῦ σοφωτάτου καί λογιωτάτου Φιλο-

θέου Πατριάρχου εὐχή εἰς τήν κοσμοσώτειραν καί ἐλπίδα τῶν χριστιανῶν,τήν Παναγίαν Θεοτό-

κον, εἰς πᾶν ἔργον ἀγαθόν ἀναφερομένη»299. Από διαφορετικούς τίτλους άλλων χειρογράφων 

αλλά κυρίως από το περιεχόμενό της, συνάγεται ότι πρόκειται για ευχή ευχαριστήρια προς τη 

Θεοτόκο πού συντάχθηκε με αφορμή τα θαύματα πού έκανε ύστερα από την κατάληψη και λεη-

λασία από τούς Γενουάτες της Ηρακλείας της Προποντίδας στα μέσα του ιδ΄ αιώνα300. 

6. Με τίτλο: «Εὐχή ἱκετήριος τοῦ ἁγιωτάτου Πατριάρχου κυροῦ Φιλοθέου εἰς τήν Ὑπεραγίαν 

Θεοτόκον΄ τῇ ἡμέρᾳ τοῦ Εὐαγγελισμοῦ»301. Συντάχθηκε για να εκφωνείται κατά την εορτή του 

Ευαγγελισμού. Εκτιμάται ότι έχει γραφεί είτε γύρω στο 1350 είτε είκοσι χρόνια αργότερα, όταν οι 

Τούρκοι επέκτειναν την κυριαρχία τους γύρω από την Κωνσταντινούπολη302. 

7.  Έχει τίτλο: «Τοῦ αὐτοῦ εὐχή ἑτέρα ὁμοία (κελλική) εἰς τήν Δέσποιναν ἡμῶν Θεοτόκον»303.  

Πρόκειται για ευχή πού ζητάει λύτρωση από τα πάθη και τον αγιασμό του ανθρώπου. 

8. Με τίτλο: «Εὐχή ἱκετήριος εἰς τήν Ὑπεραγίαν Θεοτόκον λεγομένη ἐν τῇ ἑορτῇ αὐτῆς γενομέ-

νης λιτῆς».304 Με αυτή την ευχή ζητείται η λύτρωση από τούς εχθρούς εξ ανατολών με βάση τη 

συναφθείσα συμμαχία μεταξύ Αυτής και του πιστού λαού. Η ευχή λέγεται γενικά στην εορτή της 

Παναγίας. 

 
297 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 247-250. Ευχολόγιον Mέγα, σσ. 
555-556. 
298  Ευχολόγιον Mέγα, σ. 555. 
299 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 251-254. Τσεντικόπουλου Διο-
νυσίοου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 344.  
300 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σ. 251. 
301 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα σσ. 255-259. 
302 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σ. ιθ΄. 
303 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 260. Τσεντικόπουλου Διονυ-
σίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σσ. 345,346. 
304 Κουρτεσίδου Πετρούλα, Φιλόθεου Κωνσταντινουπόλεως του Κόκκινου Ποιητικά έργα, σσ. 261-264. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

71 
 

9. «Εὐχή εἰς τήν ὑπεραγίαν Θεοτόκον»305. 

10. «Εὐχή εἰς τήν ὑπεραγίαν Θεοτόκον ἀναγινωσκομένη ἐν τῷ καιρῷ μάλιστα τῆς μεταλήψεως 

τῶν θείων μυστηρίων. Φιλοθέου τοῦ ἁγιωτάτου Πατριάρχου»306. 

 

η) Διάφορες ευχές 

 Καταγράφονται δεκαέξι ακόμη ευχές του Φιλόθεου με ποικίλο περιεχόμενο και σχετικές πα-

ραπομπές στα χειρόγραφα πού τίς παραδίδουν307. 

 

θ) Βίοι αγίων 

Ο Φιλόθεος συνέγραψε δεκαεπτά αγιολογικά έργα για παλαιότερους αγίους αλλά και για συγ-

χρόνους του, με στόχο την οικοδομή του εκκλησιαστικού σώματος. Η πρόθεσή του είναι να ε-

μπλουτίσει τη λειτουργική παράδοση της Εκκλησίας με αγιολογικού περιεχομένου συγγραφές 

του.  

Τα αγιολογικά έργα του Φιλόθεου είναι τα ακόλουθα308: 

  α. Λόγος εἰς τήν ἁγίαν ὁσιομάρτυρα Ἀνυσίαν τήν ἐν Θεσσαλονίκῃ.΄ 

  β.Ὑπόμνημα εἰς τόν ὅσιον Νικόδημον τόν Νέον. 

  γ.Βίος τοῦ ἁγίου Σάββα τοῦ Νέου. 

  δ.Λόγος εἰς τόν ὅσιον Ὀνούφριον. 

   ε.Ἐγκώμιον εἰς τόν ἅγιον Φωκᾶν. 

  στ. Βίος τῆς ὁσίας Φεβρωνίας. 

 
305 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σ. 346.  
306 Σιμωνώφ Ανδρέα, Μέγα Προσευχητάριον, εκδ. Σχοινά, Βόλος 1952, σσ. 240-242. 
307 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σσ. 347-349. 
308 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σσ. 243-309. Τσάμη Δημητρίου, «Οι Βιογραφίες των αγίων 
της Θεσσαλονίκης από τον Φιλόθεο Κωνσταντινουπόλεως», Πρακτικά Θεολογικού Συνεδρίου εις τιμήν και μνήμην του εν 
αγίοις πατρός ημών Φιλοθέου Αρχιεπισκόπου Κωνσταντινουπόλεως του Θεσσαλονικέως (14-16 Νοεμβρίου 1983), Θεσσαλο-
νίκη 1986, σσ. 69-80. Telea Marius, Ρatriarxum Filotei Kokkinos-exponent al isixasmului politic, pp. 254-265. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

72 
 

  ζ. Λόγος εἰς τόν ἅγιον Θεόδωρον τόν Τήρωνα. 

  η. Βίος τοῦ ἁγίου Ἰσιδώρου Πατριάρχου Κωνσταντινουπόλεως. 

  θ. Βίος τοῦ ὁσίου Γερμανοῦ Μαρούλη. 

  ι. Λόγος εἰς τόν ἐν ἁγίοις πατέρα ἡμῶν Γρηγόριον Αρχιεπίσκοπον Θεσσαλονίκης. 

 ια. Ἐγκώμιον εἰς τόν ἅγιον Δημήτριον. 

 ιβ. Λόγος ἐγκωμιαστικός εἰς τούς τρεῖς ἱεράρχας. 

 ιγ. Ὁμιλία εἰς τήν κοίμησιν τῆς Παναγίας δεσποίνης ἡμῶν Θεοτόκου. 

ιδ. Λόγος ἐγκωμιαστικός εἰς τούς ἁγίους Ἀποστόλους. 

ιε. Εἰς τούς ἁγίους πάντας, ἐν ᾧ καί περί τόν ἄνθρωπον τοῦ Χριστοῦ οἰκονομίας ἐπιτομή. 

ιστ. Λόγος στόν ἅγιο Νικόλαο. 

 

ι) «Διάταξις τῆς θείας λειτουργίας» 

Το συνολικό λειτουργικό έργο του Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως  Φιλοθέου τον κατατάσσει 

μεταξύ των επιφανών βυζαντινών λειτουργιολόγων. Το συγκεκριμένο έργο του Φιλοθέου, ενώ 

δεν είναι ένα ερμηνευτικό υπόμνημα στη θεία λειτουργία, κατά το παράδειγμα των λειτουργικών 

υπομνημάτων της προ αυτού λειτουργικής παράδοσης, έχει τεράστια σημασία για την εν γένει 

ιστορία της εξέλιξης της θείας λειτουργίας. Πέραν του ότι συνιστά αποτύπωση της λειτουργικής 

πράξης ως προς την τάξη της θείας λειτουργίας στην εποχή του Φιλοθέου, με βάση την πράξη του 

Αγίου Όρους και της Μεγάλης του Χριστού Εκκλησίας, αναδεικνύει το ρόλο του Πατριάρχη Φιλο-

θέου ως διαμορφωτή της τάξης της θείας λειτουργίας, αναφορικά με τον τρόπο και το περιεχό-

μενο της ιερουργίας της. 

 Ο Φιλόθεος συνέβαλλε με το έργο του στην παγίωση και την ομογενοποίηση-ομοιομορφία 

του Τυπικού της βυζαντινής θείας λειτουργίας. Η αξία της συμβολής του, προκύπτει και από το 

γεγονός  ότι ακόμη και έως τη σύγχρονη εποχή διατηρούνται σέ γενικές γραμμές στη «Διάταξη της 

ιεροδιακονίας» (σχετικά με τον Εσπερινό, τον Όρθρο και τη Θεία Λειτουργία) και στη «Διάταξη 

τῆς θείας λειτουργίας», όπου παγιώνονται με λεπτομερείς αναφορές και περιγραφές οι σχετικές 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

73 
 

τυπικές διατάξεις, που αναφέρονται στο κείμενο αλλά και στον τρόπο ιερουργίας, ιδιαίτερα της 

ιεράς προσκομιδής της θείας λειτουργίας309.   

 

3. Γραμματολογική κριτική έρευνα των τριών αγιορείτικων κωδίκων στο έργο «Τά δεκατέσ-

σερα κεφάλαια τῆς αἱρέσεως Βαρλαάμ καί Ἀκινδύνου». 

«Τά δεκατέσσερα κεφάλαια τῆς αἱρέσεως Βαρλαάμ καί Ἀκινδύνου». Σε αυτό το έργο αντιμε-

τωπίζονται, κατ’ επιλογή του Φιλόθεου, δεκατέσσερα αποκλίνοντα σημεία των Βαρλαάμ και Α-

κινδύνου με παραπομπές σέ πατερικά χωρία, συνοδευόμενα από σχετικά ερμηνευτικά σχόλια για 

την απόκρουση των αποκλινουσών απόψεων310. 

Ο τίτλος του έργου είναι: «Συντετμημένος311 καί σαφής ἔλεγχος τῆς κακοδοξίας Βαρλαάμ καί 

Ἀκινδύνου, ἅπερ ὁ Βαρλαάμ καί ὁ Ἀκίνδυνος ἐφρόνησαν καί συνεγράψαντο αἱρετικά καί βλά-

σφημα δόγματα τά312 ἀνωτέρω γραφέντα ἐν κεφαλαίοις τεσσαρεσκαίδεκα· κεῖται δε τῶν κεφα-

λαίων ἓκαστον ἀνατετραμμένον παρά τῶν ἁγίων συντετμημένως, μετά καί τίνος ἐξεργασίας πε-

ζῆς». 

 Στο περιεχόμενο του έργου εντοπίζονται τα δεκατέσσερα σημεία των παρεκκλίσεων του Βαρ-

λαάμ και του Ακίνδυνου με σχολιασμό και σύντομη ανάλυσή τους, με παράλληλη χρήση πατερι-

κών χωρίων προς υποστήριξη των θέσεων των ησυχαστών.  

Το περιεχόμενο του έργου επεξεργάζεται με βάση τους ανέκδοτους κώδικες Λ = Λαύρας 1932, 

§ Β, φφ.118r – 141v, - ιδ΄ αιώνος (1369-70)313,  

Λ 1 = Λαύρας 1626, §16, φφ. 181r- 188v ιδ΄ αιώνος (1367)314  και  

Γ = Γρηγορίου 39 (Άθωνος 586) §4, φ. 280v – 292v - ιδ΄ αιώνος315.  

 
309 Τσάμη Δημητρίου, «Οι Βιογραφίες των αγίων της Θεσσαλονίκης από τον Φιλόθεο Κωνσταντινουπόλεως»,σ. 68. 
 
310 Τσεντικόπουλου Διονυσίου, Φιλόθεος Κόκκινος, Βίος και Έργο, σσ. 239, 240. 
311 Λ φ.118r, Λ1 φ.181r, Γφ.280v. 
312 Λ1 φ.181v 
313 Σπυρίδωνος Λαυριώτου - Σ. Ευστρατιάδου, Κατάλογος 202, σ.355. 
314 Σπυρίδωνος Λαυριώτου - Σ. Ευστρατιάδου, Κατάλογος 202, σ.287. 
315 Γρηγορίου 39 (586), του 14ου αι., στο Ν° 4., Λάμπρου Σπ., Κατάλογος τῶν  ἐν ταῖς βιβλιοθήκαις τοῦ Ἁγίου Ὅρους ἑλληνικών 
κωδίκων, 2 τ., Cambridge 1895-1900, 1. 50. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

74 
 

Στη συνέχεια, επιχειρείται η γραμματολογική κριτική έρευνα των τριών αγιορείτικων κωδίκων 

με τον κώδικα Vatic, gr.705316, κυρίως στους τίτλους των δεκατεσσάρων κεφαλαίων. 

Κατά την έρευνα εντοπίστηκαν στους τίτλους των κεφαλαίων οι εξής ομοιότητες και διαφορές: 

 

Κεφάλαια 

Α' Κεφάλαιο 

Λ φ.118 r, Λ 1φ.181r, Γφ. 280v,    

Λέγουσιν ἐναντιούμενοι τῇ θείᾳ γραφῇ καί πᾶσι τοῖς ἁγίοις διδασκάλοις, ὅτι ὁ Θεός οὐκ ἔχει 

ἐνέργειαν οὐσιώδη, τοὐτέστι φυσικῶν317. 

 

Β´ Κεφάλαιο 

Λ φ.118v, Λ 1φ.181 v,  Γφ. 280v,     

Πάλιν λέγουσιν οἱ αὐτοί, ὅτι ἡ ἐνέργεια ἤ αἱ ἐνέργειαι, ἅς λέγομεν ἡμεῖς, μᾶλλον δέ ἅς λέγου-

σιν οἱ ἅγιοι, ὅτι ἔχει ὁ Θεός, οὐκ εἰσίν ἄκτιστοι, οὐδέ συναΐδιοι τῷ Θεῷ, ἀλλά κτισταί318. 

 

Γ΄  Κεφάλαιο 

Λ φ.119r, Λ1φ.182r, Γφ. 281r,     

Λέγουσι πάλιν, ὅτι ἔχει καί ἀκτίστους ἐνεργείας ὁ Θεός, τον Υἱόν αὐτοῦ καί τό Πνεῦμα τό 

ἅγιον319. 

 
316 Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134-138, Devreesse R. , Codices Vaticani graeci, τ. 3, Città del Vaticano 1937-
1950. FRANCHI, Index Bibl. Angel, Vatic. 3. 188. 
317 . Vatic, gr. 705, του 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134, α, «Λέγουσιν ἐναντιούμενοι τῇ θείᾳ γραφῇ καί πᾶσι τοῖς ἁγίοις 
διδασκάλοις, ὅτι ὁ Θεός οὐκ ἔχει ἐνέργειαν οὐσιώδη, τοὐτέστι φυσικήν». 
318Vatic, gr. 705, του 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134,  «Λέγουσιν ὅτι ἡ ἐνέργεια ἤ αἱ ἐνέργειαι, ἅς λέγομεν ἡμεῖς, μᾶλλον δέ 
ἅς λέγουσιν οἱ ἅγιοι, ὅτι ἔχει ὁ Θεός, οὐκ εἰσίν ἄκτιστοι, οὐδέ συναΐδιοι τῷ Θεῷ, ἀλλά κτισταί». 
319 Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134, γ', «Λέγουσι πάλιν ὅτι ἔχει καί ἀκτίστους ἐνεργείας ὁ Θεός τον Υἱόν 
αὐτοῦ καί τό Πνεῦμα αὑτοῦ. Δίχα δέ τούτων ενέργειαν του Θεοῦ ἄκτιστον καί φυσικην ἄλλην ούκ οἴδαμεν». 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

75 
 

 Δ΄ Κεφάλαιο 

 Λ φ.120v,  Λ1φ.182r,     Γφ.282r-v,   

Λέγουσι πάλιν, μεταβαλλόντες320 ἤ ἑαυτῶν ὥσπερ ἐπιλαθόμενοι, ὅτι αὐτή ἡ λεγομένη321 παρά 

τῶν ἁγίων ἄκτιστος καί  

(Λ φ.121r) φυσική ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ αὐτή ἐστιν ἡ322 //  τοῦ Θεοῦ οὐσία,  

(Γ φ.282v) καί // οὐδεμία τις διαφορᾶ οὐδαμῶς ἐστιν οὐσίας καί ἐνεργείας, ἀλλά ἕν καί τό αὐτό 

ἐστιν323. 

 

Ε΄324  Κεφάλαιο 

 Λ φ.121v, Λ1 φ.182v, Γφ.283r,     

Λέγουσι ρητῶς ἤγουν ἐξ ὀνόματος, αὐτήν τήν χάριν τῆς παναγίας καί ὁμοουσίου Τριάδος, τήν 

διδομένην ἐν ὀνόματι325 τοῦ ἁγίου Πνεύματος, δι᾽ἧς πιστεύομεν χριστιανοί γίνεσθαι ἐν τῷ βαπτί-

σματι καἰ υἱοί τοῦ Θεοῦ, δι᾽ἧς ἀξιούμεθα τῆς μεταλήψεως καί τῆς κοινωνίας τοῦ παναγίου σώμα-

τος καί αἵματος τοῦ Χριστοῦ, δι᾽ἧς τήν χειροτονίαν τῆς μεγάλης ἱερωσύνης326 δέχεται ἡ ἐκκλησία 

τοῦ Χριστοῦ, ταύτην  

(Λ φ.122r) τολμῶντες327 βλασφημοῦσι, πρῶτον μέν, μηδαμῶς εἶναι. Ἔπειτα πάλιν λέγουσιν, ὅτι 

ἔστι μέν, ἀλλ᾽οὔτε ἄκτιστός ἐστιν οὔτε κτιστή328, κατασκευάζοντες καί ἐκ τούτου πάλιν τόν πρότε-

ρον λόγον, ὄτι οὐδόλως ἐστίν329.  

 
320 μεταβάλλοντες  Λ’ 
321 Λέγουσι μεταβαλλόντες πάλιν, ὅτι αὕτη ἡ λεγομένη  Γ’ 
322 ἄκτιστος  ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ καί φυσική αὕτη ἐστίν  Γ’ 
323 Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134, δ", «Λέγουσι μεταβαλόντες πάλιν, ὅτι αὐτή ἡ λεγομένη παρά τῶν ἁγίων 
ἄκτιστος ἐνέργεια τοῦ Θεοῦ καί φυσική, αὐτή ἐστιν ἡ τοῦ Θεοῦ οὐσία καί οὐδεμία τις διαφορά οὐδαμῶς ἐστιν οὐσίας καί 
ἐνεργείας, άλλ' ἕν καί τό αὐτό είσιν». 
324 Κεφάλαιον Ε’   Λ1,Λ2 
325 ἐν ὀνόματι: παρά Γ’ 
326 δι’ ἡς τελεῖται πάντα τῶν χριστιανών μυστήρια, πρῶτον μέν…. Γ 
327 τολμόντες    Λ2 
328 λέγουσιν, ἔστι μέν, ἀλλ᾽οὔτε ἄκτιστός αὐτήν ἐστιν  οἴδαμεν,  οὔτε κτιστήν. Λύσις…..  Γ’ 
329 Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134, ε , «Λέγουσι τήν χάριν τῆς παναγίας καί ὁμοουσίου Τριάδος, τήν διδο-
μένην παρά τοῦ ἁγίου Πνεύματος, δι' ἧς τελείται πάντα τά τών χριστιανῶν ἱερά μυστήρια, πρῶτον μεν μηδαμῶς εἶναι. Ἔπειτα 
πάλιν λέγουσιν τί ἔστι μέν, άλλ' οὔτε ἄκτιστον αὐτήν οἴδαμεν οὐτε κτιστήν". 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

76 
 

ΣΤ΄  Κεφάλαιο 

Λ φ.122v, Λ1φ.183r, Γφ.284r   

Λέγουσιν330 ὅτι ἡ χάρις αὕτη τοῦ Αγίου Πνεύματος, ἥν ὁ Χριστός καί τοῖς ἀποστόλοις ἔδωκε 

μετά την ἀνάστασιν αὐτοῦ, ἐμφυσήσας καί εἰπών, λάβετε Πνεῦμα Άγιον, ἥν καί ἡμεῖς οἱ χριστιανοί 

λαμβάνομεν καί ἐν τῷ βαπτίσματι καί πανταχοῦ331, καθώς προείπομεν, οὐκ ἔστι χάρις καί ἐνέρ-

γεια τοῦ Θεοῦ, ἀλλ᾽αὐτή καί ἡ ὑπόστασίς ἐστι τοῦ Αγίου Πνεύματος, ἡ  προχεομένη καί διδομένη 

παρά τοῦ Χριστοῦ καί τοῖς332 ἀποστόλοις καί πᾶσιν333. 

 

Ζ΄ Κεφάλαιο 

Λ φ.123v,   Λ1φ.184r,  Γφ.285r  

Λέγουσι γάρ ὅτι οἱ ἅγιοι, οἱ τῆς χάριτος τοῦ Αγίου Πνεύματος, ἤγουν τῆς θεώσεως, ἀξιούμενοι, 

αὐτήν τήν οὐσίαν τοῦ Αγίου Πνεύματος δέχονται ἐν ἑαυτοῖς, καί αὐτῆς τῆς οὐσίας τοῦ Θεοῦ με-

τέχουσιν334. 

 

Η΄ Κεφάλαιο 

Λ φ.125r, Λ1φ.183v, Γφ.286v  

 Ἔτι φρονοῦσι καί λέγουσιν οἱ ἐν πᾶσι φιλονεικοῦντες ἀντιλέγειν τῇ ἐκκλησίᾳ τοῦ Χριστοῦ, ὅτι 

το ὄνομα τῆς θεότητος τῆς φύσεως τοῦ Θεοῦ ἐστιν ὄνομα, τῆς ἐνεργείας δέ αὐτοῦ οὐκ ἔστιν. Οὕτω 

γοῦν φρονοῦντες καί λέγοντες, οὐδέ τόν Θεόν θέλουσιν εἰπεῖν ἐπέκεινα καί ὑπέρ τήν  

 
330 πάλιν Γ’ 
331 καί τοῖς ἀποστόλοις αὐτοῦ μετά την ἀνάστασιν ἐμφυσήσας    Ἔδωκε καί ἡμεῖς οἱ χριστιανοί λαμβάνομεν καί ἐν τῷ βαπτί-
σματι καί ἐν τοῖς ἱεροῖς μυστηρίοις, αὐτή ἡ ουσία Γ’ 
332 παρά Χριστοῦ τοῖς ἁγίοις Γ 
333 Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134, ς", «Λέγουσι πάλιν, ὅτι ἡ χάρις αὕτη τοῦ ἁγίου Πνεύματος, ἥν ό Χριστός 
καί τοῖς άποστόλοις αύτοῦ μετά τήν άνάστασιν έμφυσήσας ἔδωκε καί ἡμείς οί χριστιανοί λαμβάνομεν καί ἐν τῷ βαπτίσματι 
καί ἐν τοῖς ἄλλοις ίεροῖς μυστηρίοις, αὐτή ἡ οὐσία καί ἡ ὑπόστασίς ἐστι τοῦ παναγίου Πνεύματος, ἡ προχεομένη καί διδομένη 
παρά Χριστοῦ τοῖς άγίοις. 
334 ἐκ τοῦτου καί κατά τούς  μασιαλιανούς και λατίνους ισχυρίζονται, ότι οι ἅγιοι οὐ τῆς χάριτος, ἀλλά τῆς οὐσίας αὐτῆς, 
γίνονται μέτοχοι, Γ 
Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134, ζ, «Έκ τούτου καί κατά τούς μασσαλιανούς καί λατίνους ἰσχυρίζονται ὅτι 
οἱ ἅγιοι ού τῆς χάριτος, άλλα τῆς οὐσίας αὐτῆς τοῦ παναγίου Πνεύματος γίνονται μέτοχοι καί κοινωνοί». 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

77 
 

(Λ φ.125v) θεότητα ταύτην, καθώς λέγουσιν οἱ θεολόγοι, ὡς δοτῆρα ταύτης τῆς ἐνεργείας 

οὔσης, ὥσπερ καί τῶν ἄλλων θεοπρεπῶν αὐτοῦ (Λ1 φ.184r) ἐνεργειῶν335.  

 

Θ΄ Κεφάλαιο 

Λφ.128r,  Λ1φ.184v, Γφ.288v,    

Λέγουσιν πάλιν οἱ τά ἐναντία φρονοῦντες, ὅτι ἐπεί διαφέρει ἡ οὐσία τοῦ Θεοῦ τῆς ἐνεργείας 

αὐτοῦ, καί ἄλλο καί ἄλλο ἐστίν, ὡς λέγεται, λοιπόν οὐκ ἔστιν336 ἁπλοῦς ὁ Θεός,  

(Λ φ.128v) ἀλλά σύνθετος ἐκ τῶν δύο τούτων, // ὡς λέγεται337, οὐσίας338 καί ἐνεργείας339. 

 

Ι΄340 Κεφάλαιο 

Λφ.129v, Λ1φ.185r, Γφ.290r,   

Περί δέ τοῦ θείου φωτός, τοῦ λάμψαντος ἁπό τοῦ προσώπου τοῦ Κυρίου ἐν τῇ θείᾳ μεταμορ-

φώσει, οὐδέ εὐχερές ἐστίν εἰπεῖν, οἷα βλασφημοῦσι341. Λέγουσι γάρ342, ὅτι τό λάμψαν ἐκεῖνο343 

φῶς αὐτή344 ἡ 

 
335 Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134, η. «Λέγουσι ὅτι τό ὄνομα τῆς θεότητος, τῆς οὐσίας μόνον ἐστίν // ( 240. 
φν) όνομα. Ἐνεργείας δέ οὐκ ἔστίν οὐδαμῶς, άντιλέγοντες καί ἐν τοῦτῳ πᾶσι τοῖς θεολόγοις ἁγίοις, οἵτινες λέγουσιν τά θεῖα 
πάντα ὀνόματα τῶν ἐνεργειῶν καί τῶν δυνάμεων εἶναι τοῦ Θεοῦ καί ἀπό τοῦτων καί εἰς τήν οὐσίαν λέγεσθαι, ἥτις καί ὑπέρ 
πᾶν ὄνομα ἐστί καί διά τοῦτο καί ἀνώνυμος». 
336 οὐκ ἔστιν λοιπόν Γ’  
337 λέγετε  Λ,Λ1 
338 οὐσίας τε Γ 
339 Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134ν, θ', «Λέγουσιν ὅτι έπεί διαφέρει ή ουσία τοῦ Θεοῦ τῆς ἐνεργείας αὐτοῦ 
καί ἄλλο καί ἄλλο ἐστίν, οὐκ ἔστι λοιπόν ἁπλοῦς ό Θεός, ἀλλά σύνθετος ἐκ τῶν δύο τούτων, οὐσίας τε καί ενεργείας». 
340 κεφάλαιον ι’  Λ2,Λ1.  
341 βούλονται  Γ’ 
342 ἄλλο λέγουσι πάλιν  Γ’ 
343 ἐκεῖνο  Λ1 
344 αὐτῆ  Λ 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

78 
 

(Λ φ.130r) φύσις ἦν τοῦ μονογενοῦς // Υἱοῦ τοῦ Θεοῦ, ἡ καί ὁραθεῖσα345 τότε τοῖς ἀποστόλοις. 

Εἶτα μεταβαλόντες346, λέγουσι πάλιν, ὅτι φῶς ἦν κτιστόν, οἷον ἴνδαλμά τι καί φάσμα (.) διό καί 

γενόνεμον, αὐτίκα ἠφανίσθη καί διελύθη εἰς τό μηδέν347.  

 

ΙΑ΄ Κεφάλαιο 

Λ φ.131v,  Λ1φ.185v, Γφ.291v,     

Λέγουσιν348 ἐκεῖνοι πάλιν, ταῖς ἁγίαις γραφαῖς καί τοῖς θεοφόροις διδασκάλοις ἐναντιούμενοι, 

ὅτι ἡ ἕξις349 τῆς ἀρετῆς, ἤγουν350 ἡ τελεία καί πεπαγιωμένη κατόρθωσις τῆς ἀρετῆς, λέγεται θεία 

χάρις καί ἐνέργεια καί θεότης καί ἔλλαμψις (.) οὐκ ἔστι δέ ἄλλη ἐνέργεια Θεοῦ351 καί χάρις ἄκτι-

στος καί συναΐδιος τῇ θείᾳ φύσει, ἔξωθεν ἐγγινομένη τοῖς ἁγίοις, ξένη παντάπασι τῆς κτιστῆς 

αὐτῶν φύσεως. Εἶτα τοῦτο λέγοντες, φεῦ τῆς αἰσχύνης καί τῆς ἀναισθησίας αὐτῶν, εἰς οἵας βλα-

σφημίας ἐξώκειλαν352.  

 

ΙΒ΄ Κεφάλαιο 

Λφ. 131v,  Λ1φ.186r,  Γφ.292r,   

Λέγουσιν ὅτι ὥσπερ ἐν τῷ Χριστῷ, οὕτω καί ἐν τοῖς ἁγίοις ὁ Θεός κατοικεῖ (.) μή λέγοντες, μηδέ 

φρονοῦντες αὐτόν τόν Υἱόν τοῦ Θεοῦ καί Λόγον, τήν μίαν τῆς ὑπερθέου353 Τριάδος ὑπόστασιν, 

 
345 ἡ καιοραθείσα  Λ1 
346 μεταβαλλόντες Γ’ 
347 Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134ν, ι, «Λέγουσιν ὅτι τὀ φῶς τό θεῖον, τό λάμψαν ἀπό τοῦ Χριστοῦ ἐν τῇ 
ἁγίᾳ μεταμορφώσει, αὐτή ἡ φύσις ἦν τοῦ μονογενοῦς Υἱοῦ τοῦ Θεοῦ, ἡ καί ὁραθεϊσα τότε τοῖς άποστόλοις. Εἶτα μεταβαλό-
ντες λέγουσι πάλιν, ὅτι φῶς ἦν κτιστόν οἷον 
ἴνδαλμά τι καί φάσμα. Διό καί γενόμενον ἠφανίσθη αὐτίκα καί διελύθη εἰς τό μηδέν». 
348 λέγουσιν Λ1, λέγουσι πάλιν τήν θέωσιν τοῦ δεσποτικοῦ προσλήμματος, αὐτήν δηλαδή τήν θεότητα τοῦ μονογενοῦς Υἱοῦ 
τοῦ Θεοῦ, τήν χρήσασαν τήν ἀνθρωπίνην φύσιν ἧν ἐξ ἡμῶν προσελάβετο, εἶναι κτιστήν καί πάλιν, ταῖς ἁγίαις γραφαῖς…..  Γ’ 
349 ἕξης ΛΛ1 
350 ἤγουν ἀρετῆς Λ1 
351 τοῦ Θεοῦ Γ’ 
352 ἐξώκιλαν  Γ’. Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134ν, ια", «Λέγουσι τήν θέωσιν τοῦ δεσποτικού προσλήμματος, 
αὐτήν δηλαδή τήν θεότητα τοῦ μονογενούς Υίοῦ τοῦ Θεοῦ, την χρίσασαν τήν άνθρωπίνην φύσιν, ἧν ἐξ ἡμῶν προσελάβετο, 
εἶναι κτιστήν». 
353 ὑπέρ φώτου Λ1 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

79 
 

τήν354 ἐξ ἡμῶν ἀναλαβεῖν σάρκα καί ψυχήν νοεράν, καί μίαν ὑπόστασιν ἐκ δύο τελείων φύσεων 

θεότητος καί ἀνθρωπότητος χρηματίσαι τόν Χριστόν αυτόν, ἑνωθεισῶν355 ἀλλήλαις ἀσυγχύτως τε 

καί ἀτρέπτως  

(Λ φ.132r) καί ἀδιαιρέτως ἅμα, μηδέ356 πιστεύοντες ἐν ἡμῖν αὖθις μᾶλλον δέ ἐν τοῖς ἀξίοις, 

κατοικεῖν τόν Θεόν ἐνεργείᾳ καί χάριτι, δηλαδή τῆς αὐτοῦ θείας χάριτος καί φυσικῆς ἐνεργείας 

καί τῶν ἁγίων μετεχόντων, ὑπερβολῇ φιλανθρωπίας ἐκείνου357. 

 

ΙΓ΄ Κεφάλαιο 

Λ φ.132r, Λ1φ.186r,  Γφ.292r,   

Ἐκ δέ τούτου πάλιν, ὤ τῆς μανίας καί τῆς παραφροσύνης, καί αὐτήν τήν θέωσιν τοῦ δεσποτι-

κοῦ προσλήμματος, δηλονότι τήν θέωσιν τῆς φύσεως ἡμῶν, ἥν ὁ τοῦ Θεοῦ Υἱός ἀνελάβετο, κτι-

στήν ἐτόλμησαν εἰπεῖν καί συγγράψασθαι, ἀπερικαλύπτως358 καί γυμνῇ τῇ κεφαλῇ τοῦτο δή τό 

λεγόμενον, τήν θεότητα αὐτήν359 τοῦ Χριστοῦ φρονήσαντες καί εἰπόντες κτίσμα, καί αὐτοί ἑαυ-

τούς καί γράμμασι καί λόγοις οἰκείοις ἐν μέσῳ τῆς τῶν χριστιανῶν ἐκκλησίας ἀθέους ἀνακηρύξα-

ντες360. 

 

ΙΔ361  Κεφάλαιο 

Λ φ.134r, Λ1φ.186v, Γφ.292v,    

 
354 τῆ ΛΛ1 
355 ἐνωθεισῶν Λ 
356 μη Γ’ 
357 Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134ν, ιβ, «Λέγουσιν ὅτι ή ἕξις τῆς άρετῆς, ...ή τελεία καί πεπαγιωμένη 
κατόρθωσις αὐτῆς, λέγεται θεία χάρις καί ἐνέργεια καί θεότης καί ἔλλαμψις οὐκ ἔστί δέ ἄλλη ἡ τοῦ Θεοῦ ενέργεια καί χάρις 
ἄκτιστος καί συναΐδιος αὐτῷ ἔξωθεν ἐγγινομένη τοῖς ἁγίοις, ξένη τῆς κτιστῆς αυτῶν φύσεως». 
358 ἀπαρακαλύπτως Γ’ 
359 αὐτοῦ Γ’ 
360 Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134ν, ιγ', «Λέγουσιν ὅτι ὥσπερ ἐν τῷ Χριστῷ, οϋτω καί ἐν τοῖς προφήταις καί 
ἐν πᾶσι τοῖς θεοφόροις ἁγίοις ὁ Θεός κατοικεῖ, ἀρνούμενοι τελείως τήν καθ' ύπόστασιν ἕνωσιν, ἧν ὅλος ὁ μονογενής Υἱός 
τοῦ Θεοῦ ἥνωται ὅλῳ τῷ άνθρώπῳ, ἵνα τήν σωτηρίαν ὅλῳ μοι χαρίσηται, κατά τάς ἱερᾶς θεολογίας». 
361 ιδ Λmg Λ1mg 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

80 
 

Ἀλλ᾽οὗτοι μέν, καθάπερ ἐν ἀσελήνῳ τινί νυκτί καί βαθεῖ ζόφῳ πλανώμενοι, πρός τοῖς ἄλλοις 

καί τήν εἰρημένην ἁγίαν σύνοδον ὀβελίζουσι καί ἀποβάλλονται, οὐδέ τό φοβερόν ἐκεῖνο ἀνάθεμα 

φρίττοντες, ὅπερ ἐν τῷ συνοδικῷ τῶν ἁγίων πατέρων ἐπ᾽ἐκκλησίας ἐκφωνεῖται362 συνήθως κατά 

τῶν μή δεχομένων τά πρακτικά τῶν οἰκουμενικῶν συνόδων, τῆς τετάρτης τέ φημί καί ταύτης τῆς 

ἕκτης363.  

 

Συμπερασματικά 

Σύμφωνα με τα παραπάνω παρατηρούνται ομοιότητες, ταύτιση τίτλων αλλά και διαφοροποι-

ήσεις, όπως επίσης και ελλείψεις ή προσθήκες.  

Συγκεκριμένα στο Α΄ κεφάλαιο υπάρχει ταύτιση των τίτλων με ορθογραφικές διαφορές.   

Στο Β΄ κεφάλαιο οι τίτλοι ταυτίζονται με διαφορές στη σύνταξη.  

Στο Γ΄ κεφάλαιο παρατηρείται ταύτιση τίτλων, με την προσθήκη επιπλέον πρότασης στον κώ-

δικα Vatic, gr.705.  

Στο Δ΄ κεφάλαιο εντοπίζεται ταύτιση τίτλων με διαφοροποίηση στη σύνταξη. Στο Ε΄ κεφάλαιο 

διαπιστώνεται σημαντική νοηματική διαφοροποίηση των τίτλων.  

Στο ΣΤ΄ κεφάλαιο υπάρχει νοηματική ταύτιση με συντακτικές διαφοροποιήσεις στους τίτλους.  

Στο Ζ΄ κεφάλαιο παρατηρούνται σημεία ομοιότητας στη διατύπωση αλλά και σημεία διαφο-

ρετικής διατύπωσης των τίτλων.  

Στο Η΄ κεφάλαιο διαφαίνεται διαφορετική διατύπωση του ίδιου νοήματος μεταξύ των τίτλων.  

Στο Θ΄ κεφάλαιο εντοπίζεται νοηματική ταύτιση με συντακτικές διαφοροποιήσεις των τίτλων.  

 
362 ἐκφωνεῖτε Λ1 
363 Vatic, gr. 705, τοϋ 14ου αι., φφ. 196, στα φφ. 134ν 
ιδ", «Ἐπί πᾶσι δέ τούτοις λέγουσι καί θεότητας εἶναι, οὐ μόνον δύο ἀλλά καί πολλάς κτιστάς μέντοι διατείνονται ταύτας εἶναι, 
πολυθέους ὄντως καί κτισματολάτρας ἀθλίους ἑαυ//(φ. 135) τούς αὐτοί άνακηρύττοντες οἱ τρισάθλιοι, λόγοις τε καί συγ-
γράμμασιν. Ἅπερ ὁ Βαρλαάμ καί ὁ 'Ακίνδυνος έφρόνησαν καί συνεγράψαντο αἱρετικά καί βλάσφημα δόγματα τά ἀνωτέρῳ 
γραφέντα ἐν κεφαλαίοις τέσσαρες καί δέκα· κεῖταί δε τῶν κεφαλαίων ἕκαστον ἀνατετραμμένον παρά τῶν ἁγίων συντετμη-
μένως μετά καί τινος ἐξεργασίας πεζῆς». 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

81 
 

Στο Ι΄ κεφάλαιο υπάρχει νοηματική ταύτιση αλλά με έλλειψη πρότασης στον τίτλο του κώδικα 

Vatic, gr.705.  

Στο ΙΑ΄ κεφάλαιο οι τίτλοι ταυτίζονται.   

Στο ΙΒ΄ κεφάλαιο εντοπίζονται σημαντικές νοηματικές διαφοροποιήσεις. Στο ΙΓ΄ κεφάλαιο πα-

ρατηρείται ελάχιστη και στοιχειώδης ταύτιση και νοηματική διατύπωση όπως και διαφορά στην 

έκταση μεταξύ των τίτλων. Στο ΙΔ΄ κεφάλαιο διαπιστώνονται εντελώς διαφορετικοί νοηματικοί 

τίτλοι. 

Στο συνολικό έργο του Φιλόθεου Κόκκινου αποτυπώνεται η ησυχαστική θεολογία και πνευμα-

τικότητα με την προσωπική συμβολή του. Ο Φιλόθεος συστηματοποιεί τις ησυχαστικές θεολογι-

κές θέσεις και τις εμπλουτίζει με λεπτομέρεια και σαφήνεια. Επίσης σημαντική ήταν και η συμ-

βολή του στη σύνταξη του Συνοδικού Τόμου του  1351 που συνέγραψε με το Νείλο Καβάσιλα. 

Τόσο ως Πατριάρχης όσο και ως θεολόγος συνέβαλε στον τερματισμό της πολιτικής και εκκλησια-

στικής έντασης της εποχής του, καθώς και στην αποτελεσματική διευθέτηση εκκλησιαστικών ζη-

τημάτων εντός του Βυζαντίου και εκτός αυτού. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

82 
 

Η Ανάγκη διεπιστημονικής Έρευνας στον ελλαδικό Χώρο: Το Παράδειγμα της Κορίνθου και των 

παύλειων Επιστολών προς αυτήν. 

Πρακτικές Συμβουλές Ερμηνείας των παύλειων Γραμμάτων 

Δεσπότης Σωτήριος364 

 

Εισαγωγή 

Είναι γνωστό ότι ο απόστολος Παύλος (Π.) στην Αθήνα, την πόλη της Σοφίας Αθηνάς, δεν πα-

ρέμεινε παρά ελάχιστα, δεν συνέγραψε Προς Αθηναίους Επιστολή, ενώ δεν μνημονεύει ούτε έναν 

Αθηναίο στις επιστολές του. Μάλιστα  θεωρεί απαρχή της Αχαΐας (της επαρχίας δηλ. στην οποία 

ανήκε και το κλεινόν άστυ) τον Στεφανά και όχι τον Διονύσιο Αρεοπαγίτη, στον οποίο, αιώνες μετά, 

αποδόθηκαν συγγράμματα που επηρέασαν βαθιά τη χριστιανική Θεολογία σε Ανατολή και Δύση. 

Αντιθέτως προς την Κόρινθο, την πόλη της Αφροδίτης, έγραψε ίσως και πέντε επιστολές, από την 

ίδια πόλη έγραψε τρεις (επιστολές), ενώ μνημονεύει 18 «αγίους» της (κατεξοχήν στο Προς Ρωμαί-

ους 16, αλλά και στα Α’ Κορ 16 και Πρ. 18). Την επισκέφθηκε τουλάχιστον τρεις φορές, ενώ παρέ-

μεινε εκεί επί μακρόν. Ο άρρηκτος δεσμός τής συγκεκριμένης πόλης με τον Π., επισημαίνεται και 

στην Α’ Κλήμεντος, η οποία επίσης απεστάλη προς την Κόρινθο από τη Ρώμη στα τέλη του 1ου αι. 

μ.Χ.. Για τη σύγχρονη έρευνα οι Προς Κορινθίους Επιστολές συνιστούν την κατεξοχήν πηγή για την 

εξιχνίαση της κοινωνικής διαστρωμάτωσης της Πρώτης Εκκλησίας, καθώς επίσης και για την κατα-

νόηση της οργάνωσης της λατρείας της (συμμετοχή γυναικών, προφητεία, ύμνος της Αγάπης). Ι-

δίως στην Α’ Κορ. σώζονται αρχέγονα κείμενα: παρατίθεται π.χ. η αρχαιότερη Ομολογία Πίστεως, 

η Magna Charta365 των μαρτυριών της Κ.Δ. για την ανάσταση του Ι. Χριστού, η οποία παραδόθηκε 

στον π. από την ιεροσολυμητική κοινότητα το 32-34 μ.Χ. μετά την επιστροφή του στο χριστιανισμό 

και παρατίθεται από τον ίδιο στο Α’ Κορ. 15, 3β-5: Χριστὸς ἀπέθανεν ὑπὲρ τῶν ἁμαρτιῶν ἡμῶν 

κατὰ τὰς γραφάς͵καὶ ἐτάφη͵ καὶ ἐγήγερται τῇ ἡμέρᾳ τῇ τρίτῃ κατὰ τὰς γραφάς.366 Στο παρόν άρθρο 

 
364  Καθηγητής του Τμήματος Κοινωνικής Θεολογίας και Θρησκειολογίας του Ε.Κ.Π.Α. 
365 Π. Ανδριοπούλου, Θέματα Θεολογίας της Καινής Διαθήκης, Αθήνα 1990, 214 κε. 
366 Πρβλ. την αραμαϊκή αναφώνηση: Εἴ τις οὐ φιλεῖ τὸν Κύριον͵ ἤτω ἀνάθεμα. Μαράνα θα. ἡ Χάρις τοῦ Κυρίου Ἰησοῦ μεθ΄ 
ὑμῶν. ἡ ἀγάπη μου μετὰ πάντων ὑμῶν ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ (16, 21-24). Στην Α’ Κορ. επίσης ο Π. χρησιμοποιεί άγνωστα εν πολλοίς 
λόγια του Κυρίου: απαγόρευση του διαζυγίου (7, 10), κανόνας ιεραποστολής (9, 14. πρβλ. Μτ. 10, 10), ιδρυτικά λόγια της 
θείας Ευχαριστίας (11, 24). Έχουμε επίσης υπαινιγμούς σε σοφιολογικά γνωμικά του Ιησού (πρβλ. ἀλλὰ καθὼς γέγραπται, 
«ἃ ὀφθαλμὸς οὐκ εἶδε καὶ οὖς οὐκ ἤκουσε καὶ ἐπὶ καρδίαν ἀνθρώπου οὐκ ἀνέβη, ἃ ἡτοίμασεν ὁ Θεὸς τοῖς ἀγαπῶσιν αὐτόν». 
2, 9. πρβλ. Ευαγ. Θωμά 17). 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

83 
 

θα επιχειρήσουμε να επισημάνουμε στοιχεία, τα οποία και θεωρητικά και πρακτικά θα μπορού-

σαν να βοηθήσουν σε μία αρτιότερη ερμηνευτική προσέγγιση των Προς Κορινθίους Επιστολών 

στον ελληνόφωνο Χώρο. 

 

Α. Η (μη) διαδραστικότητα Ερευνητών διαφορετικών Ειδικοτήτων στην Ερμηνεία των Προς 

Κορινθίους Επιστολών 

Για τις Προς Κορινθίους επιστολές, στη νεότερη βιβλική Έρευνα έχουν δημοσιευθεί διεθνώς 

αναγνωρισμένες μελέτες από Έλληνες επιστήμονες στους τομείς της Αρχαιολογίας, της Παπυρο-

λογίας και βεβαίως της βιβλικής Ερμηνευτικής. Το εκπληκτικό είναι ότι μεταξύ τους, ενώ ο ελληνι-

κός ερευνητικός χώρος είναι περιορισμένος (συγκριτικά με τον αγγλοσαξωνικό και τον γερμανό-

φωνο), οι μελέτες και οι συγγραφείς τους δεν αλληλεπιδρούν γόνιμα και δημιουργικά. 

Προσκομίζω το εξής ενδεικτικό παράδειγμα: Σχετικά πρόσφατα κυκλοφορήθηκε από έναν δό-

κιμο αρχαιολόγο Πόνημα με τίτλο: Σ. Κουρσούμης (Αρχαιολόγος), Ο Απόστολος Παύλος στη Ρωμα-

ϊκή Κόρινθο: Εθνικοί, Ιουδαίοι και Χριστιανοί στη Ρωμαϊκή Αυτοκρατορία. Αθήνα: Φοίνικας 2015. 

Ο συγκεκριμένος αρχαιολόγος, ο οποίος το 2021 ολοκλήρωσε και τη διατριβή του για την Κόρινθο 

των τεσσάρων πρώτων αιώνων μ.Χ.367, συνεργάστηκε επί χρόνια με το Αμερικανικό Ινστιτούτο και 

ειδικότερα τον Καθηγητή Σάντερς, τον διευθυντή των αρχαιολογικών ανασκαφών στο συγκεκρι-

μένο πεδίο. Στη βιβλιογραφία του, το έργο δεν έχει υπόψη το πολύ σημαντικό Συνέδριο του 2007 

για τις Προς Κορινθίους Επιστολές, όπου συμμετείχαν οι παγκοσμίως διαπρεπέστεροι βιβλικοί Ερ-

μηνευτές αλλά και Έλληνες Πατρολόγοι. Τα ογκώδη Πρακτικά του εκδόθηκαν από γνωστό Κορίνθιο 

θεολόγο εκδότη, με τίτλο: Απ. Παύλος και Κόρινθος. 1950 Έτη από την Άφιξή του. Πρακτικά Α’ Πα-

γκόσμιου Συνέδριου, Κόρινθος 2007. Αθήνα: Ψυχογιός 2009 (επιμ. Σ. Δεσπότη Χρ. Καρακόλη, Κ. 

Μπελέζο). Σημειωτέον ότι το συγκεκριμένο Συνέδριο διοργανώθηκε με εξαιρετική φροντίδα από 

τον αείμνηστο Καθηγητή Στυλιανό Παπαδόπουλο, ο οποίος ήταν επίσης Κορίνθιος, όπως και μια 

σειρά Καθηγητών της Θεολογικής Σχολής Αθηνών (Ν. Παπαδόπουλος, Η. Οικονόμου, Βλ. Φειδάς, 

Α. Βουρλής), αποφοίτων της Εκκλησιαστικής Σχολής της Κορίνθου, η οποία άνθισε όταν επίσκοπος 

της τοπικής Εκκλησίας ήταν ο λόγιος κυρός Μητροπολίτης Κορίνθου, Σικυώνος, Ζεμενού, Ταρσού 

και Πολυφέγγους Παντελεήμων Καρανικόλας (Κρανίδι Ερμιονίδας, 1919 - Σιγρί Μονή Λειμώνος 

 
367 Η αυτοκρατορική Ταυτότητα της Κορίνθου ως ρωμαϊκής αποικίας, από τον 1ο αιώνα π.Χ. έως τον 4ο αιώνα μ.Χ. Πανεπι-
στήμιο Κρήτης 2021. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

84 
 

Λέσβου, 2006). Εκτός των Πρακτικών του Διεθνούς Συνεδρίου, ο Σ. Κουρσούμης368, δεν έχει υπόψη 

του τις πρωτότυπες επισημάνσεις αρχαιολογικού ενδιαφέροντος από τον Καθηγητή της Κ.Δ. στο 

Σικάγο Ι. Φωτόπουλο, ο οποίος κατάγεται από την περιοχή της Κορίνθου. Τα έργα του Φωτοπού-

λου έχουν μεταφραστεί στην ελληνική από τον Καθηγητή Μ. Γκουτσιούδη, ο οποίος με τη σειρά 

του έχει δημοσιεύσει «Μελέτες με τη Συνδρομή της Αρχαιολογίας» με πολύ ενδιαφέρουσες συμ-

βολές στην μελέτη θεμάτων των Προς Κορινθίους369.  

Οι βιβλικοί ερμηνευτές από την άλλοι πλευρά δεν φαίνεται να αλληλεπιδρούν επαρκώς με τα 

έργα τού διακεκριμένου παγκοσμίως Καθηγητού Παπυρολογίας Αμφιλοχίου Παπαθωμά, του ο-

ποίου η ακαδημαϊκή καριέρα ξεκίνησε στη Βιέννη, με την συγγραφή τού πολύ ενδιαφέροντος, 

καινοτόμου για την εποχή του, Υπομνήματος στην Α’ Κορ. επί τη βάσει των μαρτυριών, τις οποίες 

μας προσφέρουν οι πάπυροι: 1 Korinther, Papyrologische Kommentare zum Neuen Testament 2, 

Göttingen 2006 (σε συνεργασία με τους P. Arzt Grabner, R. E. Kritzer, F. Winter). Ακολούθησε δεύ-

τερο έργο με εκείνον ως μοναδικό συγγραφέα: Juristische Begriffe im ersten Korintherbrief des 

Paulus. Eine semantisch - lexikalische Untersuchung auf der Basis der zeitgenössischen griechischen 

Papyri (= Νομικοί όροι στην Πρώτη προς Κορινθίους επιστολή του Παύλου. Σημασιολογική -λεξικο-

λογική μελέτη βασισμένη σε ελληνικούς παπύρους της Εποχής), Tyche. Supplementband 7, Wien 

2009 (σσ. XII + 241)370.   

Γενικότερα για τα αυτοκρατορικά Χρόνια και τις ρωμαϊκές επιρροές στον ελλαδικό Χώρο, η 

ελληνική Έρευνα διαθέτει την «πολυτέλεια» να διαθέτει δύο ερευνητές με παγκόσμια εμβέλεια: 

(1) τον Άγγελο Χανιώτη και (2) τον Κ. Μπουραζέλη, αμφότεροι μέλη της Ακαδημίας Αθηνών371. Σε 

 
368 Επιπλέον πρόσφατα στο πεδίο της Αρχαιολογίας κυκλοφορήθηκε συλλογικός Τόμος γενικά για την Αχαΐα του 2ου όμως αι. 
μ.Χ. από την Άννα Κουρεμένου.  
369 Ο τελευταίος Καθηγητής (Μ. Γκουτσιούδης) είναι «μαθητής» του Π. Βασιλειάδη, ο οποίος επέβλεψε μία διατριβή για την 
ευχαριστιακή περικοπή της Α’ Κορινθίους, με διεθνή επιδραστικότητα: Δημήτριος Κ. Πασσάκος, Ευχαριστία και Ιεραποστολή. 
Αθήνα: Ελληνικά Γράμματα, 1997. Ο ίδιος ο Καθηγητής έχει συγγράψει μονογραφία για τα κεφ. 8-10 της Β’ Κορινθίους, επι-
στολή η οποία είναι γενικά στην Ερμηνευτική  «υποτιμημένη»  έναντι της πρώτης (επιστολής). 
https://www.aca-
demia.edu/1906494/%CE%97_%CE%9F%CE%B9%CE%BA%CE%BF%CE%B3%CE%B5%CE%BD%CE%B5%CE%B9%CE%B1%CE%
BA%CE%AE_%CE%96%CF%89%CE%AE_%CE%BA%CE%B1%CE%B9_%CE%BF%CE%B9_%CE%91%CF%81%CF%87%CE%B1%CE
%B9%CF%8C%CF%84%CE%B7%CF%84%CE%B5%CF%82_%CF%84%CE%B7%CF%82_%CE%95%CF%80%CE%BF%CF%87%CE%
AE%CF%82_%CF%84%CE%BF%CF%85_%CE%B1%CF%80._%CE%A0%CE%B1%CF%8D%CE%BB%CE%BF%CF%85_FAM-
ILY_LIFE_AND_THE_ANTIQUITIES_OF_SAINT_PAUL_S_ERA_  
370 Ο ίδιος και η Βυζαντινολόγος Θ. Αντωνοπούλου έχουν εκδώσει συλλογές αρχαίων τεκμηρίων, πολύ χρήσιμες για θέματα 
των Προς Κορινθίους, τις οποίες παραθέτω στη Βιβλιογραφία του παρόντος. 
371 Βλ. και Ά. Χανιώτη, Η Εποχή των Κατακτήσεων. Ηράκλειο: Πανεπιστημιακές Εκδόσεις Κρήτης 2021. Κ., Μπουραζέλης, Οι 
Τρόφιμοι της Λύκαινας. Αθήνα: Μορφωτικό ίδρυμα Εθνικής Τραπέζης 2017. 

https://www.academia.edu/1906494/%CE%97_%CE%9F%CE%B9%CE%BA%CE%BF%CE%B3%CE%B5%CE%BD%CE%B5%CE%B9%CE%B1%CE%BA%CE%AE_%CE%96%CF%89%CE%AE_%CE%BA%CE%B1%CE%B9_%CE%BF%CE%B9_%CE%91%CF%81%CF%87%CE%B1%CE%B9%CF%8C%CF%84%CE%B7%CF%84%CE%B5%CF%82_%CF%84%CE%B7%CF%82_%CE%95%CF%80%CE%BF%CF%87%CE%AE%CF%82_%CF%84%CE%BF%CF%85_%CE%B1%CF%80._%CE%A0%CE%B1%CF%8D%CE%BB%CE%BF%CF%85_FAMILY_LIFE_AND_THE_ANTIQUITIES_OF_SAINT_PAUL_S_ERA_
https://www.academia.edu/1906494/%CE%97_%CE%9F%CE%B9%CE%BA%CE%BF%CE%B3%CE%B5%CE%BD%CE%B5%CE%B9%CE%B1%CE%BA%CE%AE_%CE%96%CF%89%CE%AE_%CE%BA%CE%B1%CE%B9_%CE%BF%CE%B9_%CE%91%CF%81%CF%87%CE%B1%CE%B9%CF%8C%CF%84%CE%B7%CF%84%CE%B5%CF%82_%CF%84%CE%B7%CF%82_%CE%95%CF%80%CE%BF%CF%87%CE%AE%CF%82_%CF%84%CE%BF%CF%85_%CE%B1%CF%80._%CE%A0%CE%B1%CF%8D%CE%BB%CE%BF%CF%85_FAMILY_LIFE_AND_THE_ANTIQUITIES_OF_SAINT_PAUL_S_ERA_
https://www.academia.edu/1906494/%CE%97_%CE%9F%CE%B9%CE%BA%CE%BF%CE%B3%CE%B5%CE%BD%CE%B5%CE%B9%CE%B1%CE%BA%CE%AE_%CE%96%CF%89%CE%AE_%CE%BA%CE%B1%CE%B9_%CE%BF%CE%B9_%CE%91%CF%81%CF%87%CE%B1%CE%B9%CF%8C%CF%84%CE%B7%CF%84%CE%B5%CF%82_%CF%84%CE%B7%CF%82_%CE%95%CF%80%CE%BF%CF%87%CE%AE%CF%82_%CF%84%CE%BF%CF%85_%CE%B1%CF%80._%CE%A0%CE%B1%CF%8D%CE%BB%CE%BF%CF%85_FAMILY_LIFE_AND_THE_ANTIQUITIES_OF_SAINT_PAUL_S_ERA_
https://www.academia.edu/1906494/%CE%97_%CE%9F%CE%B9%CE%BA%CE%BF%CE%B3%CE%B5%CE%BD%CE%B5%CE%B9%CE%B1%CE%BA%CE%AE_%CE%96%CF%89%CE%AE_%CE%BA%CE%B1%CE%B9_%CE%BF%CE%B9_%CE%91%CF%81%CF%87%CE%B1%CE%B9%CF%8C%CF%84%CE%B7%CF%84%CE%B5%CF%82_%CF%84%CE%B7%CF%82_%CE%95%CF%80%CE%BF%CF%87%CE%AE%CF%82_%CF%84%CE%BF%CF%85_%CE%B1%CF%80._%CE%A0%CE%B1%CF%8D%CE%BB%CE%BF%CF%85_FAMILY_LIFE_AND_THE_ANTIQUITIES_OF_SAINT_PAUL_S_ERA_
https://www.academia.edu/1906494/%CE%97_%CE%9F%CE%B9%CE%BA%CE%BF%CE%B3%CE%B5%CE%BD%CE%B5%CE%B9%CE%B1%CE%BA%CE%AE_%CE%96%CF%89%CE%AE_%CE%BA%CE%B1%CE%B9_%CE%BF%CE%B9_%CE%91%CF%81%CF%87%CE%B1%CE%B9%CF%8C%CF%84%CE%B7%CF%84%CE%B5%CF%82_%CF%84%CE%B7%CF%82_%CE%95%CF%80%CE%BF%CF%87%CE%AE%CF%82_%CF%84%CE%BF%CF%85_%CE%B1%CF%80._%CE%A0%CE%B1%CF%8D%CE%BB%CE%BF%CF%85_FAMILY_LIFE_AND_THE_ANTIQUITIES_OF_SAINT_PAUL_S_ERA_
https://www.academia.edu/1906494/%CE%97_%CE%9F%CE%B9%CE%BA%CE%BF%CE%B3%CE%B5%CE%BD%CE%B5%CE%B9%CE%B1%CE%BA%CE%AE_%CE%96%CF%89%CE%AE_%CE%BA%CE%B1%CE%B9_%CE%BF%CE%B9_%CE%91%CF%81%CF%87%CE%B1%CE%B9%CF%8C%CF%84%CE%B7%CF%84%CE%B5%CF%82_%CF%84%CE%B7%CF%82_%CE%95%CF%80%CE%BF%CF%87%CE%AE%CF%82_%CF%84%CE%BF%CF%85_%CE%B1%CF%80._%CE%A0%CE%B1%CF%8D%CE%BB%CE%BF%CF%85_FAMILY_LIFE_AND_THE_ANTIQUITIES_OF_SAINT_PAUL_S_ERA_


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

85 
 

αυτούς προσθέτω και (3) τον Κ. Βλασσόπουλο. Μάλιστα και οι τρεις, εκτός από την πλούσια επι-

στημονική βιβλιογραφία τους (την οποία παραθέτω στο τέλος), έχουν επιχειρήσει να προσφέρουν 

τη γνώση σε ένα ευρύτερο κοινό. Ο πρώτος αναπτύσσει στην πλατφόρμα ΜΑΘΗΣΙΣ του Πανεπι-

στημίου Κρήτης πολύ ενδιαφέροντα Μαθήματα αναφορικά με τα αυτοκρατορικά (= «μακρά ελλη-

νιστικά») χρόνια, ενώ ο δεύτερος (επικαφαλής μιας ομάδος διακεκριμένων ερευνητών) ανέπτυξε 

μια σειρά μαθημάτων στη σειρά του ραδιοφώνου ΣΚΑΙ Γνωρίζοντας την ιστορία μας: από το Big 

Bang προς την ιστορία της Ευρώπης372. Και ο Κ. Βλασσόπουλος συνεπιμελείται το έργο: «Ζωή μου 

Όλη. Καθημερινές Ιστορίες Δούλων» στη σειρά «Διάλογος με την Αρχαιότητα» υπό τη διεύθυνση 

τού γνωστού για τις κοινωνιολογικές μελέτες στον Πρωτοχριστιανισμό Δημ. Κυρτάτα. Στο σημείο 

αυτό να προσθέσω και το γεγονός ότι το πρώτο Υπόμνημα με Τεχνητή Νοημοσύνη αφορά σε στίχο 

της Β’ Κορινθίους (2, 14): Christoph Heilig, An AI-Generated Exegesis of 2 Cor 2:14373. Ήδη ο συγκε-

κριμένος ερευνητής είχε δημοσιεύσει μονογραφία με θέμα: Paul’s Triumph: Reassessing 2 Corin-

thians 2:14 in Its Literary and Historical Context (Peeters 2017). Ο συγκεκριμένος προσεγγίζει τον 

Παύλο όχι μόνον ως ρήτορα, αλλά και ως αφηγητή, ο οποίος ασκεί κριτική στην αυτοκρατορική 

πολιτική προπαγάνδα, που ανθούσε σε μια πόλη – «κόμβο» όπως ήταν η Κόρινθος. 

Εκτός από την έλλειψη αλληλόδρασης των εκπροσώπων των διαφόρων γνωστικών αντικειμέ-

νων στην Ελλάδα, κατά την μελέτη ιδίως των επιστολών Προς Κορινθίους, πρέπει να ληφθούν και 

τα παρακάτω «σημεία», αν θέλει κάποιος πραγματικά να συλλάβει – «μεταλάβει» το αληθινό μή-

νυμά τους με τρόπο μη αποσπασματικό. 

 

Β. Χωρία με Λόγια – «Σλόγκαν» των Κορίνθιων 

Ένα «ερμηνευτικό πρόβλημα», το οποίο αντιμετωπίζει ο «αναΓνώστης» της Α’ Κορινθίους έ-

γκειται στο γεγονός ότι οφείλει να ξεχωρίσει ποιες είναι οι θέσεις των Κορίνθιων, τις οποίες πλη-

ροφορήθηκε ο Π., όντας πλέον στην πόλη της Αρτέμιδας (την Έφεσο) από τους ανθρώπους της 

Χλόης, και ποιες είναι οι απόψεις - θέσεις του ίδιου του αποστόλου των εθνών. Σημειωτέον ότι 

στον πάπυρο ή την περγαμηνή οι γραμματείς έγραφαν σε μεγαλογράμματη γραφή χωρίς κενά και 

χωρίς σημεία στίξης και άρα και εισαγωγικά. Συνεπώς οπτικά δεν ξεχώριζαν άμεσα οι απόψεις 

κάποιων άλλων από εκείνες του συγγραφέα.  Στο κρίσιμο ερώτημα «πώς αποφασίζουμε για το 

 
372 https://www.skairadio.gr/apo-to-big-bang-pros-tin-istoria-tis-eyropis/episode-2021-03-07  
373 https://www.academia.edu/116460959/An_AI_Generated_Exegesis_of_2_Cor_2_14 

https://www.skairadio.gr/apo-to-big-bang-pros-tin-istoria-tis-eyropis/episode-2021-03-07
https://www.academia.edu/116460959/An_AI_Generated_Exegesis_of_2_Cor_2_14


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

86 
 

πότε και πώς μνημονεύονται οι απόψεις άλλων εκτός τού Π., η H. Lucy Peppiatt συνοπτικά στο1 

Corinthians. Session Notes374 απαντά ως εξής: 

1. Μας το αναφέρει άμεσα στο  περιεχόμενο.  

2. Μας το υπαινίσσεται η διατύπωση του Κειμένου: Ενίοτε ο Παύλος όταν παραθέτει υλικό, 

χρησιμοποιεί εκφράσεις όπως «διότι είναι γραμμένο» (Γαλ. 3, 10) ή «σας παρέδωσα ό,τι παρέ-

λαβα» (Α΄ Κορ. 15, 3) ή «πιστός ο λόγος» (Α' Τιμ. 3, 1). Ειδικότερα στην Α’ Κορ. τα ερωτήματα των 

παραληπτών εκτίθενται με την φράση: «περί δε» (π.χ. 8, 1-2). 

3. Υπάρχουν, όμως, και περιπτώσεις, όπου ο αποστολέας καταχωρεί έμμεσα τις απόψεις των 

παραληπτών, ώστε κατόπιν να τις αναιρέσει.  

Στον παρακάτω Πίνακα καταγράφω ποια χωρία της Α’ Κορ. έχουν στην Έρευνα θεωρηθεί ως 

απόψεις των παραληπτών, τις οποίες ο Π. επιχειρεί με την επιστολή να διορθώσει, ασκώντας οξεία 

ή ήπια κριτική: 

Α'  Κορινθίους 

: Ισχυρισμοί 

Κορίνθιων 

Χωρία : Απάντηση 

Παύλου 

Σχόλια  

 

 

Πάντα μοι 

ἔξεστιν·  

πάντα μοι 

ἔξεστιν! 

 

 

 

 

 

ἀλλ᾽ οὐ πάντα συμ-

φέρει  

 

 

ἀλλ᾽ οὐκ ἐγὼ ἐξου-

σιασθήσομαι ὑπό τι-

νος.” (Α’ Κορ. 6, 12) 

Οι «ισχυροί» της Κορίνθου με 

τον τρόπο αυτό διαστρέβλωναν 

την ελευθερία που απέκτησαν «εν 

Χριστώ». Η φράση χρησιμοποιοεί-

ται στα κεφ. 6 και 10 για να περι-

γράψει την ελευθεριότητα στις 

σεξουαλικές σχέσεις και τη βρώση 

ειδωλοθύτων («ιεροθύτων»), δύο 

κατεξοχήν «ταυτοτικά στοιχεία», 

τα οποία διαχωρίζουν Ιουδαίους 

και Εθνικούς.   

 

 
374 Bible Project Classroom https://s3-us-west-2.amazonaws.com/tbp-web/media/1%20Corinthians/1%20Corinthi-
ans%20Session%20Notes.pdf 

https://s3-us-west-2.amazonaws.com/tbp-web/media/1%20Corinthians/1%20Corinthians%20Session%20Notes.pdf
https://s3-us-west-2.amazonaws.com/tbp-web/media/1%20Corinthians/1%20Corinthians%20Session%20Notes.pdf


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

87 
 

 

7, 1: Περὶ δὲ 

ὧν ἐγράψατε, 

καλὸν ἀνθρώπῳ 

γυναικὸς μὴ 

ἅπτεσθαι·  

 

  

Ο Γ. Πατρώνος και άλλοι ισχυ-

ρίζονται ότι οι Κορίνθιοι θεωρού-

σαν ότι είναι καλό να απέχουν από 

τις σεξουαλικές σχέσεις, ιδίως 

στους μικτούς γάμους, καθώς 

«μεταδίδουν μολυσμό». 

 

 

8, 4: Περὶ τῆς 

βρώσεως οὖν τῶν 

εἰδωλοθύτων,  

οἴδαμεν ὅτι 

οὐδὲν εἴδωλον ἐν 

κόσμῳ καὶ ὅτι 

οὐδεὶς θεὸς εἰ μὴ 

εἷς. 

  

 

 

5  καὶ γὰρ 

εἴπερ εἰσὶν 

λεγόμενοι θεοὶ 

εἴτε ἐν οὐρανῷ 

εἴτε ἐπὶ γῆς,  

Περὶ δὲ τῶν εἰδωλο-

θύτων,  

οἴδαμεν ὅτι πάντες 

γνῶσιν ἔχομεν. ἡ γνῶσις 

φυσιοῖ, ἡ δὲ ἀγάπη 

οἰκοδομεῖ· 

 2  εἴ της δοκεῖ 

ἐγνωκέναι τι, οὔπω 

ἔγνω καθὼς δεῖ γνῶναι· 

 3  εἰ δέ της ἀγαπᾷ 

τὸν Θεόν, οὗτος ἔγνω-

σται ὑπ᾽ αὐτοῦ. […] 

7  Ἀλλ᾽ οὐκ ἐν πᾶσιν ἡ 

γνῶσις· τινὲς δὲ τῇ συ-

νηθείᾳ ἕως ἄρτι τοῦ 

εἰδώλου ὡς εἰδωλόθυ-

τον ἐσθίουσιν, καὶ ἡ συ-

νείδησις αὐτῶν 

ἀσθενὴς οὖσα μολύνε-

ται. 

 

  Ο Ι. Φωτόπουλος στη δια-

τριβή του σημειώνει ότι οι «ισχυ-

ροί» τής Κορίνθου θεωρούσαν ότι 

με τον ισχυρισμό, ο οποίος διακρί-

νεται στην πρώτη στήλη με έντονη 

γραφή, πλέον δεν έχουν κώλυμα 

να τρώνε «ιερόθυτα» κι έτσι να 

συμμετέχουν και στην κοινωνικο-

οικονομική ζωή της πόλης. Κι αυτό 

συμβαίνει ένεκα της Γνώσης, που 

απέκτησαν και διακηρύσσεται με 

την Ομολογία Πίστεως (το εκχρι-

στιανισμένο Σεμά) «εις Θεός – εις 

Κύριος». 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

88 
 

ὥσπερ εἰσὶν 

θεοὶ πολλοὶ καὶ 

κύριοι πολλοί, 

 6  ἀλλ᾽ ἡμῖν 

εἷς Θεὸς ὁ Πατὴρ 

ἐξ οὗ τὰ πάντα 

καὶ ἡμεῖς εἰς 

αὐτόν,  

καὶ εἷς Κύριος 

Ἰησοῦς Χριστὸς 

δι᾽ οὗ τὰ πάντα 

καὶ ἡμεῖς δι᾽ 

αὐτοῦ. 

  

 

 

 8  βρῶμα δὲ ἡμᾶς οὐ 

παραστήσει τῷ θεῷ· 

οὔτε ἐὰν μὴ φάγωμεν 

ὑστερούμεθα, οὔτε ἐὰν 

φάγωμεν περισσεύο-

μεν. 

 9  βλέπετε δὲ μή πως 

ἡ ἐξουςία ὑμῶν αὕτη 

πρόσκομμα γένηται τοῖς 

ἀσθενέσιν. (8,1-9) 

 

10, 29-33: 
29συνείδησιν δὲ 

λέγω οὐχὶ τὴν 

ἑαυτοῦ ἀλλὰ τὴν 

τοῦ ἑτέρου. ἱνατί 

γὰρ ἡ ἐλευθερία 

μου κρίνεται ὑπὸ 

ἄλλης συνει-

δήσεως; 30 εἰ ἐγὼ 

χάριτι μετέχω, τί 

βλασφημοῦμαι 

31  Εἴτε οὖν ἐσθίετε 

εἴτε πίνετε εἴτε τι 

ποιεῖτε, πάντα εἰς δόξαν 

θεοῦ ποιεῖτε. 

 32  ἀπρόσκοποι καὶ 

Ἰουδαίοις γίνεσθε καὶ 

Ἕλλησιν καὶ τῇ ἐκκλησίᾳ 

τοῦ θεοῦ, 

 33  καθὼς κἀγὼ 

πάντα πᾶσιν ἀρέσκω μὴ 

ζητῶν τὸ ἐμαυτοῦ 

 

Το ερώτημα εν προκειμένω εί-

ναι σαφές: Γιατί πρέπει να λαμ-

βάνω υπόψη την συνείδηση του 

άλλου κατά την άσκηση της ατομι-

κής μου «ελευθερίας»; 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

89 
 

ὑπὲρ οὗ ἐγὼ 

εὐχαριστῶ; 

 

 

 

 

σύμφορον ἀλλὰ τὸ τῶν 

πολλῶν, ἵνα σωθῶσιν. 

  

 

14, 33β-36: 
33οὐ γάρ ἐστιν 

ἀκαταστασίας ὁ 

Θεὸς ἀλλὰ 

εἰρήνης 

  

[ Ὡς ἐν πάσαις 

ταῖς ἐκκλησίαις 

τῶν ἁγίων]  

 

Σχόλιο: Αυτό 

το ημιστίχιο δεν 

είναι σαφές εάν 

ανήκει στον στ. 33 

ή στον στ. 34. 

 

 

34  αἱ γυναῖκες 

ἐν ταῖς ἐκκλη-

σίαις σιγάτωσαν·  

 

 

36  ἢ ἀφ᾽ ὑμῶν ὁ 

λόγος τοῦ Θεοῦ 

ἐξῆλθεν, ἢ εἰς ὑμᾶς 

μόνους κατήντησεν; 

  

 

37  Εἴ τις δοκεῖ 

προφήτης εἶναι ἢ πνευ-

ματικός, ἐπιγινωσκέτω 

ἃ γράφω ὑμῖν ὅτι 

κυρίου ἐστὶν ἐντολή· 

 38  εἰ δέ της ἀγνοεῖ, 

ἀγνοεῖται. 

 39  Ὥστε, ἀδελφοί 

[μου], ζηλοῦτε τὸ προ-

φητεύειν καὶ τὸ λαλεῖν 

μὴ κωλύετε γλώσσαις· 

 

 

Σχετικά με την απαγόρευση 

του Π. στις γυναίκες να ομιλούν 

δημόσια κατά τη Σύναξη, βλ. κα-

τωτέρω. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

90 
 

οὐ γὰρ ἐπι-

τρέπεται αὐταῖς 

λαλεῖν, ἀλλὰ 

ὑποτασςέσθω-

σαν, καθὼς καὶ ὁ 

Νόμος λέγει. 

 

 35  εἰ δέ τι μα-

θεῖν θέλουσιν, ἐν 

οἴκῳ τοὺς ἰδίους 

ἄνδρας ἐπερω-

τάτωσαν·  

 

Αἰσχρὸν γάρ 

ἐστιν γυναικὶ λα-

λεῖν ἐν ἐκκληςίᾳ. 

 

 

 40  πάντα δὲ εὐσχη-

μόνως καὶ κατὰ τάξιν 

γινέσθω. 

 

 

 

Β΄ Κορ. 5, 6-7: 

6  Θαρροῦντες 

οὖν πάντοτε καὶ 

εἰδότες ὅτι ἐνδη-

μοῦντες ἐν τῷ 

σώματι 

  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

91 
 

ἐκδημοῦμεν ἀπὸ 

τοῦ Κυρίου· 

 

 

 7  διὰ πίστεως 

γὰρ περιπα-

τοῦμεν, οὐ διὰ 

εἴδους· 

 

 

 

Από τις ανωτέρω περικοπές, οι πλέον συζητημένοι στην Έρευνα στίχοι είναι οι 14, 33β-36. Εκεί 

ο Π. επιβάλλει στις γυναίκες σιωπή στη λατρεία, ενώ στα προηγούμενα Κεφάλαια επιτρέπει σε 

αυτές να προφητεύουν, αλλά με κάλυμμα. Στο παρελθόν, αυτοί οι στίχοι χρησιμοποιήθηκαν για 

να υποστηρίξουν τη φίμωση των γυναικών στην Εκκλησία. Υπάρχουν διάφορες αναγνώσεις αυτών 

των εδαφίων για τις γυναίκες: 

1. Η ανάγνωση της παραίνεσης κυριολεκτικά ως «εντολή υποταγής» (A subordinationist read-

ing). 

2. Η ανάγνωση, η οποία λαμβάνει υπόψη το «πολιτιστικό πλαίσιο» (A cultural reading). 

3. Η παρεμβολή (interpolation). 

4. Η διαφωνία με τους Κορινθίους.375 

 
375 Η συζήτηση βρίσκεται στο https://s3-us-west-2.amazonaws.com/tbp-web/media/1%20Corinthians/1%20Corinthi-
ans%20Session%20Notes.pdf σελ. 22. MacGregor, Kirk (2018). Priscilla Papers. https://www.cbeinternational.org/resource/ar-
ticle/priscilla-papers-academic-journal/1-corinthians-1433b-38-pauline-quotation Κι η απάντηση του Payne, Philip B. (2019). 
“Is 1 Corinthians 14:34-35 a Marginal Comment or a Quotation? A Response to Kirk MacGregor,” Priscilla Papers. 
https://www.cbeinternational.org/resource/article/priscilla-papers-academic-journal/1-corinthians-1434-35-marginal-com-
ment-or Στο Bible Project όπου έχουμε σειρά μαθημάτων - lessons για την Α’Κορινθίους https://bibleproject.com/down-
loads/all/ έχουν ανεβάσει σημειώσεις όπου συστηματοποιούν κάποια σημεία, όπως το πού ο Παύλος επιδεικνύει 
χαρακτηριστικά γυναίκας – μάνας και άρα συναισθηματική νοημοσύνη (empathy). 

https://s3-us-west-2.amazonaws.com/tbp-web/media/1%20Corinthians/1%20Corinthians%20Session%20Notes.pdf
https://s3-us-west-2.amazonaws.com/tbp-web/media/1%20Corinthians/1%20Corinthians%20Session%20Notes.pdf
https://bibleproject.com/downloads/all/
https://bibleproject.com/downloads/all/


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

92 
 

Όσοι ισχυρίζονται το (3), επικεντρώνουν τη συζήτηση σε ένα μικρό σύμβολο στον γνωστό Βα-

τικανό Κώδικα. Αυτό (το σύμβολο) ονομάζεται «δι+στιγμή – οβελός» (distigme-obelos)376. Πρόκει-

ται για δύο τελείες και μια μπάρα. Μπορεί να σημαίνει ότι αυτό το κείμενο είναι μια παραλλαγή 

και έτσι υπάρχουν εκείνοι που ισχυρίζονται ότι ο γραμματέας γνώριζε ότι αυτό ήταν «παρεμ-

βολή». Το (4) ισχυρίζεται ο Kirk MacGregor (2018) «1 Corinthians 14:33b-38 as a Pauline Quotation-

Refutation Device» (Α’ Κορινθίους 14:33β-38 ως τεχνική Παράθεσης - Αναίρεσης του Παύλου»). 

Θεωρεί ότι ο Π. παραθέτει την άποψη των Κορινθίων και κατόπιν την αποδομεί. Αναλυτικότερα:  

Θέση Κορινθίων: «33αΔιότι ο Θεός δεν είναι αταξίας αλλά ειρήνης. 33β.Όπως («ως») σε όλες τις 

συνελεύσεις των αγίων, 34οι γυναίκες πρέπει να σιωπούν στις συνελεύσεις. Διότι σε αυτές δεν 

επιτρέπεται να μιλούν, αλλά πρέπει να είναι υποταγμένες, όπως ακριβώς ορίζει ο Νόμος. 35Αλλά 

αν θέλουν να μάθουν κάτι, ας ρωτήσουν τους συζύγους τους στο σπίτι, διότι είναι ντροπή για τις 

γυναίκες να μιλάνε σε μια συνέλευση.  

Απάντηση Παύλου: 36 Ή377 ο λόγος του Θεού προήλθε από εσάς (υμάς, πληθ.), ή μόνο σε εσάς 

τους άνδρες («υμάς μόνους: αρσ. πληθ.) ήρθε; 37 Αν κάποιος φαίνεται να είναι προφήτης ή πνευ-

ματικός, ας αναγνωρίσει ότι αυτό που σας γράφω (πληθ.) είναι εντολή του Κυρίου. 38 Αλλά αν 

κάποιος το αγνοεί αυτό, ας αγνοηθεί αυτός».  

Κάποιοι άλλοι ερευνητές378 υποστηρίζουν ότι αυτή είναι μια εντολή με βάση τα συμφραζόμενα 

για κάποιες συγκεκριμένες αγενείς (λίαν ομιλητικές) παντρεμένες γυναίκες και δεν ισχύει για όλες 

τις γυναίκες στις εκκλησίες του Π.. Υποστηρίζουν ότι οι παντρεμένες γυναίκες αντί να ακούνε, δια-

κόπτουν τον Ομιλητή κατά τη διάρκεια της Σύναξης. Επομένως θα πρέπει να είναι ήσυχες και να 

ρωτούν τους συζύγους τους στο σπίτι. Βεβαίως ο Π. χρησιμοποιεί τον όρο «να μαθαίνεις» στο 

 
376 Βλ. Payne PB. Vaticanus Distigme-obelos Symbols Marking Added Text, Including 1 Corinthians 14.34–5. New Testament 
Studies. 2017;63(4):604-625. doi:10.1017/S0028688517000121  
377 “Paul introduces both rhetorical questions in v. 36with ē, which he did six times elsewhere in 1 Corinthians to argue against 
the Corinthians’ position (1:13; 6:16; 9:6, 8, 10; 11:22) and five times to argue against a Corinthian deed (6:2; 9, 19; 10:22; 
11:13).” 
378 Κωνσταντίνου Ἰ. Μπελέζου, «Προσευχόμεναι» καί «προφητεύουσαι»  στην ἐκκλησιαστική κοινωνία τῆς  
Κορίνθου : Ρητορικο-«θεολογική» ἑρμηνευτική θεώρηση τοῦ Α΄ Κορ. 11,3-16 (Συμβολή στήν ἔρευνα γιά τή θέση 
τῶν γυναικῶν  μέ βάση τίς ἐπιστολές τοῦ ἀποστόλου τῶν Ἐθνῶν).  Απ. Παύλος και Κόρινθος. 1950 Έτη από την 
Άφιξή του. Πρακτικά Α’ Παγκόσμιου Συνέδριου, Κόρινθος 2007. Αθήνα: Ψυχογιός 2009 (σε συνεργασία με τους Χρ. Καρα-
κόλη, Κ. Μπελέζο), Τόμος Β’. 319-351. Βλ. και στον Τόμο Α’. 419-442:.Κωνσταντίνου Ν. Γιοκαρίνη, Δρ.Θ. Επιδράσεις των Προς 
Κορινθίους Επιστολών του Παύλου για την θέση και τον ρόλο της Γυναίκας στην Σύγχρονη Εκκλησία. Βλ. επίσης Κ. Μπελἐζου, 
«Γυναίκες και δικαίωμα λόγου στην πρωτοχριστιανική κοινωνία της Κορίνθου. Ερμηνεία της περί Σιγής των γυναικών Παύ-
λειας Προτροπής και δικαίωμα λόγου στην πρωτοχριστιανική κοινωνία (Α΄ Κορ. 14,34)», Πρακτικά Γ΄ Παγκορινθιακού Συνε-
δρίου του Ιδρύματος Κορινθιακών Μελετών, Ίδρυμα Κορινθιακών Μελετών, 2009, σ. 227 - 234. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

93 
 

εδάφιο 35, γεγονός το οποίο σημαίνει ότι προτρέπει τις γυναίκες σε μάθηση και δεν τις αποκλείει 

από αυτήν, όπως συνέβαινε σε κάποιους πατριαρχικούς κύκλους.  

 

Γ. Παύλος και Ειρωνεία – Σαρκασμός  

Προκειμένου να ερμηνεύσουμε σωστά τον Π., πρέπει να λάβουμε υπόψη ότι ο απόστολος των 

Εθνών σε συγκεκριμένα σημεία χρησιμοποιεί είτε την ειρωνεία («ἡμεῖς μωροὶ διὰ Χριστόν, ὑμεῖς 

δὲ φρόνιμοι ἐν Χριστῷ»· A’ Kor. 4, 10) είτε τον σαρκασμό, όπως αποδεικνύει και η σημαντική με-

λέτη: M. Pawlak, Sarcasm in Paul's Letters (SNTSMS Cambridge University Press 2022). Χαρακτηρι-

στικό είναι το παράδειγμα στη Β’ Κορινθίους (κεφ. 11-13). Εκεί, αντί ο Π. να κομπάζει για τις πτή-

σεις («αναβάσεις») του στον τρίτο Ουρανό και τα αποκαλυπτικά του Οράματα (όπως έκαναν οι 

πολέμιοί του), αυτοσαρκάζεται και παραλληλίζει τον εαυτό του με έναν δραπέτη Φυγά. Σημειώνει 

ο N.T. Wright379:  

Για να κατανοήσουμε πώς λειτουργεί η περικοπή Β’ Κορ. 11 και να αποκτήσουμε μια νέα και 

οξυδερκή επίγνωση για το πώς φαίνεται να έχουν δουλέψει το μυαλό και η φαντασία του Παύλου, 

πρέπει να μεταφερθούμε στον κόσμο μιας ρωμαϊκής αποικίας όπως η Κόρινθος. Ρωμαίοι αξιωμα-

τούχοι, τόσο στην Αιώνια Πόλη όσο και στις επαρχίες, ήταν αναμενόμενο να πανηγυρίζουν τα κα-

τορθώματά τους. Καθώς προσδοκούσαν το τέλος της θητείας τους, ελπίζανε να χαράξουν σε πέτρα 

ή σε μάρμαρο, τον κατάλογο των επιτευγμάτων τους, τα έργα τους στο δημόσιο χώρο. Αυτό έκανε 

ήδη ο Αύγουστος, χαράσσοντας θεαματικά τον κατάλογο των επιτευγμάτων του με τεράστια γράμ-

ματα σε μνημεία τριγύρω σε όλη την αυτοκρατορία. Το ρωμαϊκό ισοδύναμο ενός βιογραφικού 

σημειώματος (θυμηθείτε ότι οι Κορίνθιοι ήθελαν νέες συστατικές επιστολές για τον Παύλο) ονο-

μαζόταν «cursus honorum», «κούρσα των τιμών». Εκεί θα αναφέρατε τον καιρό που υπηρετήσατε 

ως Κοιαίστορας (Quaestor), την προαγωγή σας σε Πραίτορα. Θα σημειώνατε την εποχή που είχατε 

την ευθύνη των έργων ύδρευσης της πόλης ή την ανάληψη άλλων σημαντικών πολιτικών ρόλων. 

Στη συνέχεια, εάν ήσασταν τυχεροί, θα σημειώνατε το έτος κατά το οποίο υπηρετήσατε ως Ύπατος 

(Consul). Αυτό παρέμεινε, για τους περισσότερους, το αποκορύφωμα μιας πολιτικής καριέρας, α-

κόμη την περίοδο της αυτοκρατορίας, όταν όλοι γνώριζαν ότι οι Ύπατοι καταλάμβαναν τη δεύτερη 

 
379 Απόστολος Παύλος: Η Ζωή και το Έργο. Μτφρ Σ. Δεσπότη σε συνεργασία με Ι. Γρηγοράκη. Αθήνα: Ουρανός 2019, 385-6. 
Στηρίζεται στο άρθρο με τον εμφατικό τίτλο:  J.M.Horner, Leading Like a Fool: an evaluation of Paul's foolishness in 2 Corin-
thians 11:16-12:13. Perichoresis 16 (3), 29-43, 2018. Βλ. και Isaac Soon, A Disbled Apostel Disability and New Testament Stud-
ies: Reflections, Trajectories, and Possibilities. Journal of Disability & Religion 25 (4), 374-387.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

94 
 

θέση μετά τον ίδιο τον αυτοκράτορα. Μετά θα σημειώσατε την υπηρεσία σας ως Ανθυπάτου 

(proconsul) , όταν διοικούσατε μια Επαρχία. Επιπλέον, θα αναφέρατε την καριέρα σας στο στρατό. 

Ένας κατάλογος με τις μάχες που αγωνισθήκατε, τις πληγές, και τις διακρίσεις που αποκομίσατε. 

Για έναν στρατιώτη υπήρχε μια ιδιαίτερη τιμή· εάν πολιορκούσατε μια πόλη, στο τέλος θα τοπο-

θετούσατε σκάλες για να αναρριχηθείτε στα τείχη. Επειδή αυτό ήταν ένα από τα πιο επικίνδυνα, 

πραγματικά τρελά, πράγματα, που θα μπορούσατε να επιχειρήσετε, το πρώτο πρόσωπο που θα 

ανέβαινε στα τείχη  για επίθεση (πάντα υποθέτοντας ότι επέζησε) θα μπορούσε να διεκδικήσει ως 

βραβείο του το πολυπόθητο Corona Muralis, την Κορόνα του Τείχους. Όμως, με πολλές σκάλες να 

ανεβαίνουν ταυτόχρονα, ήταν δύσκολο να υπάρχει βεβαιότητα για το ποιος το επιχείρησε πρώτος. 

Επομένως, θα πρέπει να διεκδικήσετε αυτό το βραβείο με όρκο. Ήταν το ισοδύναμο του βρετανι-

κού Σταυρού της βασίλισσας Βικτώριας. Η υψηλότερη τιμή που μπορούσε να επιτύχει ένας στρα-

τιώτης. Αυτό είναι το είδος του προσώπου που οι Κορίνθιοι ήταν διατεθειμένοι να αναζητήσουν. 

Θα ήταν ευχαριστημένοι με την κουλτούρα της «χριστιανικής διασημότητας» που απαντά σε ορι-

σμένα μέρη της σημερινής δυτικής Εκκλησίας. Αυτό ήταν το προφίλ που ήλπιζαν να μοιάζει ο Παύ-

λος και αυτός είναι ο λόγος που ντρέπονταν τόσο για την ευτελή παρουσία του, όσο και για τον 

αδέξιο τρόπο της ομιλίας του, τον αμβλύ και άμεσο τρόπο διδασκαλίας του. Αυτό λέει πολλά για 

τον Παύλο ως άνθρωπο, για το πού ακριβώς αναφέρεται η Β’ Κορινθίους, για το πού αναφέρεται 

το Ευαγγέλιο (όπως θα έλεγε ο ίδιος): η κορύφωση της επιστολής είναι μια λαμπρή παρωδία όλου 

αυτού του κόσμου της αυτοκρατορικής λατρείας, των επιτευγμάτων, τού να σκαρφαλώσεις πρώ-

τος πάνω στο τείχος και οτιδήποτε άλλο.  

Καυχάται για όλα τα λάθος πράγματα! Αφού τους προειδοποίησε ότι πρόκειται να μιλήσει σαν 

απολύτως ανόητος, ξεκινάει: Διάκονοι του Χριστού είναι; Ομιλώ σαν παράφρων, περισσότερο εί-

μαι εγώ! Με κόπους περισσότερο, με κτυπήματα υπερβολικά, με φυλακίσεις περισσότερο, με κιν-

δύνους θανάτου πολλές φορές. Από τους Ιουδαίους πέντε φορές μαστιγώθηκα με "τεσσαράκοντα 

παρά μία" μαστιγώσεις, τρεις φορές ραβδίσθηκα, μια φορά λιθοβολήθηκα, τρεις φορές ναυά-

γησα, ένα ημερονύκτιο πάλευα στο πέλαγος. Με οδοιπορίες πολλές φορές, με κινδύνους από πο-

ταμούς, με κινδύνους από ληστές, με κινδύνους από το γένος μου, με κινδύνους από τους εθνικούς 

με κινδύνους στην πόλη, με κινδύνους στις ερημιές με κινδύνους στη θάλασσα, με κινδύνους από 

ψευδαδέλφους. Με κόπο και με μόχθο, με στέρηση του ύπνου πολλές φορές, με πείνα και με δίψα, 

με στέρηση του φαγητού πολλές φορές με ψύχος και με έλλειψη επαρκών ρούχων. Εκτός από τα 

εξωτερικά, είναι ή καθημερινή πίεση της ψυχής μου, η αγωνία για όλες τις Εκκλησίες. Ποιος ασθε-

νεί πνευματικώς και δεν ασθενώ μαζί του και εγώ; Ποιος πέφτει πνευματικώς και δεν καίγομαι εγώ 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

95 
 

από τη θλίψι; Εάν πρέπει να καυχώμαι, θα καυχηθώ για τα παθήματα μου. Ο Θεός και Πατέρας 

του Κυρίου μας Ιησού Χριστού, ο δοξασμένος στους αιώνες γνωρίζει, ότι δεν ψεύδομαι. Στη Δαμα-

σκό ο διοικητής και εκπρόσωπος του βασιλέως Αρέθα φρουρούσε την πόλη των Δαμασκηνών, θέ-

λοντας να με συλλαβή. Και από κάποιο παράθυρο με κατέβασαν από το τείχος μέσα σ' ένα καλάθι 

και ξέφυγα τα χέρια του. (Β’ Κορινθίους 11, 23-33). 

Έτσι, αυτή είναι η κατάσταση των πραγμάτων. Εδώ είναι ο κατάλογος των "επιτευγμάτων" μου, 

λέει. Εδώ είναι το βιογραφικό μου, η δουλειά μου ως απόστολου! Και, ως το αποκορύφωμα όλων 

αυτών, δηλώνω με όρκο ότι όταν τα πράγματα έγιναν σκούρα, ήμουν ο πρώτος πίσω από το τείχος 

που λιποτάκτησε. Πρέπει να ελπίσουμε ότι η μεγάλη πλειοψηφία στην Κόρινθο, ακούγοντας αυτό 

το σημείο της επιστολής, το λιγότερο που έκανε ήταν να χαμογελάσει. Εδώ επιστρατεύεται ένα 

μεγαλοπρεπές κομμάτι ρητορικής τέχνης ακριβώς προκειμένου να εξηγηθεί ότι η ρητορική δεν 

έχει σημασία («Δεν είμαι ρήτορας, όπως είναι ο Βρούτος»380). Εδώ είναι μια «αντεστραμμένη» 

λίστα καυχησιολογίας, ένα cursus pudorum αν θέλετε. Μια «κούρσα ντροπής». 

Από το συγκεκριμένο κεφάλαιο (Β’Κορ. 11) μπορούμε να συμπεράνουμε μαζί με τον Isaac 

Soon381 ότι ο Π. όντως ήταν «μικρός στην ηλικία» (κοντός, όπως ο Ζακχαίος της ευαγγελικής περι-

κοπής), ώστε να χωρέσει στο καλάθι ή μάλλον στη σαργάνη382 και να κατέβει από τα τείχη. Έτσι 

περιγράφεται ο Π. (< paulus = κοντός) φυσιογνωμικά και στις Πράξεις Θέκλας και στην πρώιμη 

Τέχνη. Γι’ αυτό άλλωστε και οι ίδιοι οι Κορίνθιοι ισχυρίζονταν ότι οι επιστολές του ήταν δυνατές 

(εξ επόψεως ρητορικής τέχνης και περιεχομένου), αλλά το παρουσιαστικό του «ασθενές»383. Ο 

ίδιος ο Παύλος, αν και θεώρησε αποκαλύψεις, παραδόθηκε από τον Κύριο (όπως και ο Ιώβ 2, 6 

κε.) σε άγγελο Σατάν προκειμένου να βιώσει τη δύναμη/χάρη του Κυρίου μέσω του σκόλωπα τῆς 

σαρκὸς (Β’ Κορ. 12, 7: ασθένειες [οφθαλμοί Γαλ. 4, 13-15; κεφαλγίες-ημικρανίες; διώξεις; Γαλ. 6, 

17. Β΄ Κορ. 11, 21-33. 12, 10], πειραστές άνθρωποι. Α’Τιμ. 1, 20. 2, 17).  

 
380 Πρόκειται για τον Ιούλιο Καίσαρα του Σαίξπηρ (Πράξη 3, σκηνή 2) όπου ο Μάρκος Αντώνιος σε αντιπαραβολή προς τον 
άριστα εγκεφαλικά δομημένο λόγο του Βρούτου, τονίζει ότι είναι άνθρωπος αυθεντικός με αληθινά συναισθήματα.  
381 A Disabled Apostle: Impairment and Disability in the Letters of Paul. Author, Isaac Tsun-Yeung Soon. Publisher, Durham 
University, 2021. 
382 Σιαμάκης: Ἡ σπυρὶς δὲν εἶναι οὔτε κοφίνι (κόφινος) οὔτε πανέρι (πανάριον) οὔτε καλάθι (κάλαθος)˙ οὔτε γαλίκι, κοφίνι 
δηλαδὴ πλεγμένο μὲ πλατειὲς λεπτὲς φέτες - λωρίδες ἀπὸ χοντρὸ ξύλο. ὅλ’ αὐτὰ στὴ μὲν ὑφή τους εἶναι πλόκοι ὅπως ἀκριβῶς 
καὶ ὁ μέχρι σήμερα στὰ χωριὰ γινόμενος καὶ λεγόμενος πλοκός, ὁ φράχτης. [...] Τὴ σπυρίδα μόνον ὁ Μάξιμος τὴ μετέφρασε 
σωστὰ τὶς τρεῖς ἀπὸ τὶς πέντε φορὲς (Μρ 8,8˙ 8,20˙ Πρξ 9,25) ΄΄ζεμπίλι΄΄, λέξι τῆς δημώδους ἑλληνικῆς προερχόμενη ἀπὸ τὴ 
γαλλική. θὰ μποροῦσε ἡ σπυρὶς νὰ μεταφραστῇ καὶ σάκκος, σακκί, χαράρι, τσουβάλι, μεγάλο ταγάρι, μεγάλος τορβᾶς. 
383 B’ Κορ. 10, 10: ὅτι αἱ ἐπιστολαὶ μέν, φησίν, βαρεῖαι καὶ ἰσχυραί, ἡ δὲ παρουσία τοῦ σώματος ἀσθενὴς καὶ ὁ λόγος 
ἐξουθενημένος.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

96 
 

Δ. Γεωγραφία και Θεολογία: Χωρία με Αρχαιολογικές «Παραπομπές» 

Σε άλλη μελέτη μου σημειώνω τα εξής384: Είναι σημαντικό για να κατανοήσουμε τα βιβλικά 

Κείμενα να ταξιδέψουμε στους Χώρους της Μεσογείου, όπου αυτά εκτυλίχθηκαν. Η Γεωγραφία 

επηρεάζει βαθιά τη Θεολογία. Βεβαίως και η Τεχνολογία μάς προσφέρει δυνατότητες να γίνουμε 

«εικονικοί Προσκυνητές των Αγίων Τόπων», αλλά είναι κάτι εντελώς διαφορετικό να δούμε και να 

αναπνεύσουμε και να μυρίσουμε τους Χώρους, όπου εκτυλίχθηκαν τα γεγονότα (αναψηλαφώντας 

και γενικότερα το «περιβάλλον» που διασώζεται ακόμη σε μεμονωμένες κοινωνίες της επαρχίας). 

Υπάρχει μία πολύ ωραία σειρά Podcasts με τον τίτλο Listening to the Land. Η ίδια η ερευνήτρια 

προσφέρει και μια άλλη σειρά με τίτλο Context Matters. Εκεί συνειδητοποιούμε πώς τελικά κανείς 

ερευνητής δεν είναι αντικειμενικός αλλά κουβαλά πάντα μαζί του τους προγόνους του, τα παιδικά 

χρόνια (που είναι και η «πατρίδα μας»), τις κλίσεις και τις κλήσεις του, αλλά και την Εποχή Του. 

Σήμερα υπάρχουν κορυφαίοι ερευνητές, οι οποίοι για μεγάλο διάστημα δεν ασχολούνται καθόλου 

με το αντικείμενο της έρευνάς τους, αλλά με τη Μουσική ή με άλλες δραστηριότητες, ώστε να 

γίνουν αυτό που ονομάζει και ο Ντα Βίντσι «Homo Universalis». Σίγουρα βοηθά να γίνουν περιπα-

τητικοί, όπως οι δύο Μαθητές που διαλέγονταν σε πορεία καθ’ οδόν και μάλιστα έντονα έχοντας 

εγκαταλείψει την Αγία Πόλη. 

Αρκετά χωρία των Επιστολών Προς Κορινθίους δεν είναι δυνατόν να κατανοηθούν χωρίς να 

έχουμε υπόψη τα σχετικά «τοπόσημα»: 

 

Α'  Κορινθίους 

 

 

 

9 Δοκῶ γάρ, ὁ Θεὸς ἡμᾶς τοὺς ἀπο-

στόλους ἐσχάτους ἀπέδειξεν ὡς ἐπιθανα-

τίους, ὅτι θέατρον ἐγενήθημεν τῷ κόσμῳ 

καὶ ἀγγέλοις καὶ ἀνθρώποις. 

 

 

 
384 Μελετώντας την Βίβλο στην εποχή της Τεχνητής Νοημοσύνης. Προτάσεις για μια εναλλακτική Ανάγνωση των ιερών κει-
μένων σε συνδυασμό με την χρήση των Μεγάλων Γλωσσικών Μοντέλων. Συνοχή (SYNOCHI) – Επιστημονικό Περιοδικό Τμή-
ματος Θεολογίας ΕΚΠΑ, 2 (2023), 177-195. 193 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

97 
 

 

 10ἡμεῖς μωροὶ διὰ Χριστόν, ὑμεῖς δὲ 

φρόνιμοι ἐν Χριστῷ· ἡμεῖς ἀσθενεῖς, 

ὑμεῖς δὲ ἰσχυροί· ὑμεῖς ἔνδοξοι, ἡμεῖς δὲ 

ἄτιμοι. […]13  δυσφημούμενοι παρακα-

λοῦμεν· ὡς περικαθάρματα τοῦ κόσμου 

ἐγενήθημεν, πάντων περίψημα ἕως ἄρτι. 

(4, 13. 4, 9-10) 

 

εἰ κατὰ ἄνθρωπον ἐθηριομάχησα ἐν 

Ἐφέσῳ, τί μοι τὸ ὄφελος; εἰ νεκροὶ οὐκ 

ἐγείρονται, φάγωμεν καὶ πίωμεν, αὔριον 

γὰρ ἀποθνῄσκομεν. (15, 32) 

 

 

24  Οὐκ οἴδατε ὅτι οἱ ἐν σταδίῳ τρέχο-

ντες πάντες μὲν τρέχουσιν, εἷς δὲ λαμ-

βάνει τὸ βραβεῖον; οὕτως τρέχετε ἵνα κα-

ταλάβητε. 

 25πᾶς δὲ ὁ ἀγωνιζόμενος πάντα 

ἐγκρατεύεται, ἐκεῖνοι μὲν οὖν ἵνα 

φθαρτὸν στέφανον λάβωσιν, ἡμεῖς δὲ 

ἄφθαρτον. 

 26  ἐγὼ τοίνυν οὕτως τρέχω ὡς οὐκ 

ἀδήλως, οὕτως πυκτεύω ὡς οὐκ ἀέρα 

δέρων· 

ΘΕΑΤΡΟ -ΑΡΕΝΑ ΚΟ-

ΡΙΝΘΟΥ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

98 
 

27 ἀλλὰ ὑπωπιάζω μου τὸ σῶμα καὶ 

δουλαγωγῶ, μή πως ἄλλοις κηρύξας 

αὐτὸς ἀδόκιμος γένωμαι. 

 (9, 24-27) 

 

 

 

 

 

 

 

ΙΣΘΜΙΑ = αγώνες, οι 

πλέον δημοφιλείς μετά 

τους Ολυμπιακούς. Απα-

ραίτητη η χρήση σκηνών, 

που αγόραζαν και από το 

Εργαστήρι του Ακύλα κα-

τασκευασμένες «διά χει-

ρός» Παύλου385. 

 

25  Πᾶν τὸ ἐν μακέλλῳ πωλούμενον 

ἐσθίετε μηδὲν ἀνακρίνοντες διὰ τὴν συ-

νείδησιν· 26τοῦ Κυρίου γὰρ ἡ γῆ καὶ τὸ 

πλήρωμα αὐτῆς. (10, 25-26) 

 

 

ΜΑΚΕΛΛΟΝ 

(κρεοπωλείο και ιχθυο-

πωλείο, όπου πωλούνταν 

κρέατα, τα οποία πριν εί-

χαν θυσιασθεί κι έπρεπε 

να καταναλωθούν, καθώς 

οι τρόποι συντήρησης ή-

ταν ελάχιστοι) 

 

5  καὶ γὰρ εἴπερ εἰσὶν λεγόμενοι θεοὶ 

εἴτε ἐν οὐρανῷ εἴτε ἐπὶ γῆς,  

 

ΝΑΟΙ – ΙΕΡΑ  

 
385  Βλ. Σ. Δεσπότη, Παύλος και σωματική Γυμνασία, Ανθρώπινο Πρόσωπο και Ήθος στην Καινή Διαθήκη. H Κ.Δ. στον 21ο αι. 
Τόμ. Β’, Βιβλικές Μελέτες στη Βιβλική Ηθική, Αθήνα: Άθως 2008, 443-471. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

99 
 

ὥσπερ εἰσὶν θεοὶ πολλοὶ  

 

καὶ κύριοι πολλοί, 

 6  ἀλλ᾽ ἡμῖν εἷς Θεὸς ὁ Πατὴρ, ἐξ οὗ τὰ 

πάντα καὶ ἡμεῖς εἰς αὐτόν,  

καὶ εἷς Κύριος, Ἰησοῦς Χριστὸς δι᾽ οὗ 

τὰ πάντα καὶ ἡμεῖς δι᾽ αὐτοῦ. 

  

 

 

(όπως αυτό της Δήμη-

τρας, όπου πραγματοποι-

ούνταν συνεστιάσεις προς 

τιμήν των γενεθλίων ή άλ-

λων επετείων με αμφιτρύ-

ωνα τον Σέραπι ή άλλους 

ειδωλολατρικούς θεούς. 

 

5πᾶσα δὲ γυνὴ προσευχομένη ἢ προ-

φητεύουσα ἀκατακαλύπτῳ τῇ κεφαλῇ κα-

ταισχύνει τὴν κεφαλὴν αὐτῆς· ἓν γάρ 

ἐστιν καὶ τὸ αὐτὸ τῇ ἐξυρημένῃ. 

 6εἰ γὰρ οὐ κατακαλύπτεται γυνή, καὶ 

κειράσθω· εἰ δὲ αἰσχρὸν γυναικὶ τὸ κείρα-

σθαι ἢ ξυρᾶσθαι, κατακαλυπτέσθω. 

 7Ἀνὴρ μὲν γὰρ οὐκ ὀφείλει κατα-

καλύπτεσθαι τὴν κεφαλὴν εἰκὼν καὶ δόξα 

θεοῦ ὑπάρχων· ἡ γυνὴ δὲ δόξα ἀνδρός 

ἐστιν. 

 8  οὐ γάρ ἐστιν ἀνὴρ ἐκ γυναικὸς ἀλλὰ 

γυνὴ ἐξ ἀνδρός· 

 9  καὶ γὰρ οὐκ ἐκτίσθη ἀνὴρ διὰ τὴν 

γυναῖκα ἀλλὰ γυνὴ διὰ τὸν ἄνδρα. 

 

ΟΙΚΙΕΣ – Βίλες  

(όπως αυτή της Ανα-

πλόγας), όπου θα μπορού-

σαν να φιλοξενηθούν στο 

αίθριο γύρω στα 30 άτομα 

(= κατ’ οίκον Εκκλησία) 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

100 
 

 10  διὰ τοῦτο ὀφείλει ἡ γυνὴ ἐξουσίαν 

ἔχειν ἐπὶ τῆς κεφαλῆς διὰ τοὺς ἀγγέλους. 

 11  πλὴν οὔτε γυνὴ χωρὶς ἀνδρὸς οὔτε 

ἀνὴρ χωρὶς γυναικὸς ἐν κυρίῳ· (11, 5-11) 

 

12  βλέπομεν γὰρ ἄρτι δι᾽ ἐσόπτρου ἐν 

αἰνίγματι, τότε δὲ πρόσωπον πρὸς 

πρόσωπον· ἄρτι γινώσκω ἐκ μέρους, τότε 

δὲ ἐπιγνώσομαι καθὼς καὶ ἐπεγνώσθην. 

(13, 12) 

 

ΕΡΓΑΣΤΗΡΙΑ ΧΑΛΚΟΥ  

(η Κόρινθος φημιζόταν 

για τα συγκεκριμένα προϊ-

όντα) 

6  Νῦν δέ, ἀδελφοί, ἐὰν ἔλθω πρὸς 

ὑμᾶς γλώσσαις λαλῶν, τί ὑμᾶς ὠφελήσω 

ἐὰν μὴ ὑμῖν λαλήσω ἢ ἐν ἀποκαλύψει ἢ ἐν 

γνώσει ἢ ἐν προφητείᾳ ἢ [ἐν] διδαχῇ; 

 7  ὅμως τὰ ἄψυχα φωνὴν διδόντα, εἴτε 

αὐλὸς εἴτε κιθάρα, ἐὰν διαστολὴν τοῖς 

φθόγγοις μὴ δῷ, πῶς γνωσθήσεται τὸ 

αὐλούμενον ἢ τὸ κιθαριζόμενον; 

 8καὶ γὰρ ἐὰν ἄδηλον σάλπιγξ φωνὴν 

δῷ, τίς παρασκευάσεται εἰς πόλεμον; 

 9  οὕτως καὶ ὑμεῖς διὰ τῆς γλώσσης 

ἐὰν μὴ εὔσημον λόγον δῶτε, πῶς γνω-

σθήσεται τὸ λαλούμενον; ἔσεσθε γὰρ εἰς 

ἀέρα λαλοῦντες. 

 10  τοσαῦτα εἰ τύχοι γένη φωνῶν εἰσιν 

ἐν κόσμῳ καὶ οὐδὲν ἄφωνον·  (14, 6-10) 

 

ΜΟΥΣΙΚΑ ΟΡΓΑΝΑ και 

Ηχεία  

(«Χαλκός ηχών») 

  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

101 
 

 

29  Ἐπεὶ τί ποιήσουσιν οἱ βαπτιζόμενοι 

ὑπὲρ τῶν νεκρῶν; εἰ ὅλως νεκροὶ οὐκ 

ἐγείρονται, τί καὶ βαπτίζονται ὑπὲρ 

αὐτῶν; 

 30Τί καὶ ἡμεῖς κινδυνεύομεν πᾶσαν 

ὥραν; 

 31καθ᾽ ἡμέραν ἀποθνῄσκω, νὴ τὴν 

ὑμετέραν καύχησιν, [ἀδελφοί,] ἣν ἔχω ἐν 

Χριστῷ Ἰησοῦ τῷ κυρίῳ ἡμῶν. (15, 29-31) 

 

 

ΠΛΟΥΤΩΝΕΙΟ  

(= Είσοδος στον Κάτω 

Κόσμο) 

 

Β’ Κορινθίους 

 

 

 

 

 

14Τῷ δὲ Θεῷ χάρις τῷ πάντοτε θριαμ-

βεύοντι ἡμᾶς ἐν τῷ Χριστῷ καὶ τὴν ὀσμὴν 

τῆς γνώσεως αὐτοῦ φανεροῦντι δι᾽ ἡμῶν 

ἐν παντὶ τόπῳ· 

 15  ὅτι Χριστοῦ εὐωδία ἐσμὲν τῷ Θεῷ 

ἐν τοῖς σῳζομένοις καὶ ἐν τοῖς ἀπολ-

λυμένοις, 

 16  οἷς μὲν ὀσμὴ ἐκ θανάτου εἰς θάνα-

τον, οἷς δὲ ὀσμὴ ἐκ ζωῆς εἰς ζωήν. καὶ πρὸς 

ταῦτα τίς ἱκανός; 

 17  οὐ γάρ ἐσμεν ὡς οἱ πολλοὶ καπη-

λεύοντες τὸν λόγον τοῦ Θεοῦ, ἀλλ᾽ ὡς ἐξ 

 

 

 

ΘΡΙΑΜΒΟΣ = Πανηγυ-

ρική «Μεγάλη Είσοδος» 

του νικητή Στρατηγού στην 

Πόλη με συγκεκριμένο τε-

λετουργικό (όπως η χρήση 

θυμιάματος – οσμής ευω-

δίας, η οποία απέτρεπε 

ταυτόχρονα ενοχλητικά 

μολυσματικά έντομα) 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

102 
 

εἰλικρινείας, ἀλλ᾽ ὡς ἐκ θεοῦ κατέναντι 

θεοῦ ἐν Χριστῷ λαλοῦμεν. (2, 14-17) 

 

7Ἔχομεν δὲ τὸν θησαυρὸν τοῦτον ἐν 

ὀστρακίνοις σκεύεσιν, ἵνα ἡ ὑπερβολὴ τῆς 

δυνάμεως ᾖ τοῦ θεοῦ καὶ μὴ ἐξ ἡμῶν· 

 8ἐν παντὶ θλιβόμενοι ἀλλ᾽ οὐ στενο-

χωρούμενοι, ἀπορούμενοι ἀλλ᾽ οὐκ ἐξα-

πορούμενοι, 

 9 διωκόμενοι ἀλλ᾽ οὐκ ἐγκαταλειπόμε-

νοι, καταβαλλόμενοι ἀλλ᾽ οὐκ ἀπολλύμε-

νοι. (4, 7-9) 

 

 

ΣΚΕΥΗ ΟΣΤΡΑΚΙΝΑ386,  

όπου αποκρύπτονταν 

και φυλάσσονταν νομί-

σματα και άλλα πολύτιμα 

αντικείμενα 

 

 

7καὶ τῇ ὑπερβολῇ τῶν ἀποκαλύψεων. 

διὸ ἵνα μὴ ὑπεραίρωμαι, ἐδόθη μοι 

σκόλοψ τῇ σαρκί, ἄγγελος σατανᾶ, ἵνα με 

κολαφίζῃ, ἵνα μὴ ὑπεραίρωμαι. 

 8  ὑπὲρ τούτου τρὶς τὸν κύριον πα-

ρεκάλεσα ἵνα ἀποστῇ ἀπ᾽ ἐμοῦ. 

 9  καὶ εἴρηκέν μοι· ἀρκεῖ σοι ἡ χάρις 

μου, ἡ γὰρ δύναμις ἐν ἀσθενείᾳ τελεῖται. 

ἥδιστα οὖν μᾶλλον καυχήσομαι ἐν ταῖς 

ἀσθενείαις μου, ἵνα ἐπισκηνώσῃ ἐπ᾽ ἐμὲ ἡ 

δύναμις τοῦ Χριστοῦ. 

 

 

ΑΣΚΛΗΠΕΙΟ – ΜΟΥ-

ΣΕΙΟ ΚΟΡΙΝΘΟΥ  

(με αναθήματα από 

θεραπευμένα μέλη) 

 

 

 

 

 

 

 
386 https://www.biblicalarchaeology.org/daily/biblical-artifacts/artifacts-and-the-bible/treasures-in-clay-
jars/?mqsc=E4163720&dk=ZE4380ZF0 

https://www.biblicalarchaeology.org/daily/biblical-artifacts/artifacts-and-the-bible/treasures-in-clay-jars/?mqsc=E4163720&dk=ZE4380ZF0
https://www.biblicalarchaeology.org/daily/biblical-artifacts/artifacts-and-the-bible/treasures-in-clay-jars/?mqsc=E4163720&dk=ZE4380ZF0


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

103 
 

 (12, 7-9) 

 

ΠΡΑΞΕΙΣ ΑΠΟΣΤΟΛΩΝ Γαλλίωνος δὲ 

ἀνθυπάτου ὄντος τῆς Ἀχαΐας, κατεπέστη-

σαν ὁμοθυμαδὸν οἱ Ἰουδαῖοι τῷ Παύλῳ 

καὶ ἤγαγον αὐτὸν ἐπὶ τὸ βῆμα 

 13  λέγοντες ὅτι παρὰ τὸν νόμον ἀνα-

πείθει οὗτος τοὺς ἀνθρώπους σέβεσθαι 

τὸν θεόν. 

 (18, 12-13) 

 ΒΗΜΑ – ΔΙΚΑΣΤΗΡΙΟ 

 

 

Πρβλ. το 

προαναφερ-

θέν Υπόμνημα 

τού Αμφιλό-

χιου Παπα-

θωμά στην Α΄ 

Κορινθίους με 

έμφαση σε ό-

ρους που σχε-

τίζονται με τη 

Δίκη. 

 

ΠΡΟΣ ΡΩΜΑΙΟΥΣ  Συνίστημι δὲ ὑμῖν 

Φοίβην τὴν ἀδελφὴν ἡμῶν, οὖσαν [καὶ] 

διάκονον τῆς ἐκκλησίας τῆς ἐν Κεγχρεαῖς, 

 2  ἵνα αὐτὴν προσδέξησθε ἐν κυρίῳ 

ἀξίως τῶν ἁγίων καὶ παραστῆτε αὐτῇ ἐν ᾧ 

ἂν ὑμῶν χρῄζῃ πράγματι· καὶ γὰρ αὐτὴ 

προστάτις πολλῶν ἐγενήθη καὶ ἐμοῦ 

αὐτοῦ. 

 (16, 1-2) 

  

23  ἀσπάζεται ὑμᾶς Γάϊος ὁ ξένος μου 

καὶ ὅλης τῆς ἐκκλησίας. ἀσπάζεται ὑμᾶς 

Ἔραστος ὁ οἰκονόμος τῆς πόλεως καὶ 

Κούαρτος ὁ ἀδελφός. (16, 23) 

 

ΟΙΚΙΑ - ΠΥΡΑΜΙΔΑ 

 

 

Ε. Η Ρητορική Τέχνη  ως κατεξοχήν παράμετρος Ερμηνείας 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

104 
 

Μία βασική ερμηνευτική αρχή προκειμένου ο «αναΓνώστης» της επιστολής να κατανοήσει το 

μήνυμα τού αποστολέα της είναι να λάβει υπόψη τη ρητορική Τέχνη και το πώς αυτή εφαρμόζεται 

σε ολόκληρη την Επιστολή, καθώς πλέον απόψεις ότι τα βιβλία της Κ.Δ. συνιστούν άθροισμα απο-

σπασματικών κειμένων δεν ευδοκιμούν, εκτός από την περίπτωση της Β’ Κορινθίους.  

Εσχάτως με το θέμα, όσον αφορά στην Α΄ Κορινθίους, ασχολήθηκε ο J. Christian, Paul and the 

Rhetoric of Resurrection: 1 Corinthians 15 as Insinuatio (Brill, 2022 = Παύλος και Ρητορική της Ανά-

στασης: Η Α’ Κορινθίους εξεταζόμενη επί τη βάσει της ρητορικής τεχνικής της υπαινικτικής στρα-

τηγικής). Αυτός διακρίνει μεταξύ «ελληνικής» και λατινικής ρητορικής τέχνης, η οποία, όταν έκρινε 

ότι δεν συνέτρεχαν οι συνθήκες, τοποθετούσε το κυρίως θέμα της Ομιλίας στο τέλος, ώστε κατε-

ξοχήν μέσω υπαινιγμών να αναιρέσει προκαταλήψεις των ακροατών είτε απέναντι στο πρόσωπο 

του ρήτορα είτε απέναντι σε συγκεκριμένη θεματολογία: εν προκειμένω ότι το σώμα – σήμα (= 

φυλακή) θα «ανθίσει» κατά τα τελικά Έσχατα. Είναι σαφές ότι το Κείμενο πλαισιώνεται από ανα-

φορές στα δύο πλέον σημαντικά θέματα της Επιστολής, εκ των οποίων το σπουδαιότερο είναι το 

έσχατο: πρόκειται για τον Σταυρό και την Ανάσταση του Σώματος και των σωμάτων, γεγονός που 

αποδομεί και τα βασικά επιχειρήματα των «ισχυρών»  «αγίων» της Κορίνθου. Επειδή το θέμα της 

ανάστασης των σωμάτων είναι το πλέον δυσπαράδεκτο από τους παραλήπτες θίγεται στο τέλος, 

όπου έχουμε και την κλιμάκωση της επιστολής. 

Ήδη στην Εισαγωγή της Επιστολής (στο Exordium), μετά τον επιστολικό Χαιρετισμό,  ο Π. θίγει 

τα βασικά θέματα (dispositio), τα οποία θα τον απασχολήσουν στο Κείμενο, ενώ στο τέλος αντιμε-

τωπίζει το κατεξοχήν πρόβλημα της Εκκλησίας των Κορινθίων (μιας πόλης ελληνικής όπου κυριαρ-

χούσε ο ανταγωνισμός [«αγών» - αριστεία] σε όλα τα επίπεδα): τα σχίσματα (στ. 9-10) :  

4  Εὐχαριστῶ τῷ Θεῷ μου πάντοτε περὶ ὑμῶν  

ἐπὶ τῇ χάριτι τοῦ Θεοῦ τῇ δοθείσῃ ὑμῖν ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ, 

5 ὅτι ἐν παντὶ ἐπλουτίσθητε ἐν αὐτῷ,  

ἐν παντὶ λόγῳ (κεφ. 1-4)  

καὶ πάσῃ γνώσει (κεφ. 8-10) 

6 καθὼς τὸ μαρτύριον τοῦ Χριστοῦ ἐβεβαιώθη ἐν ὑμῖν, 

7 ὥστε ὑμᾶς μὴ ὑστερεῖσθαι ἐν μηδενὶ χαρίσματι ἀπεκδεχομένους (κεφ. 11-14)  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

105 
 

τὴν ἀποκάλυψιν τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ· 

 8 ὃς καὶ βεβαιώσει ὑμᾶς ἕως τέλους ἀνεγκλήτους  

ἐν τῇ ἡμέρᾳ τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ [Χριστοῦ]. 

 9 Πιστὸς ὁ Θεός, δι᾽ οὗ ἐκλήθητε εἰς κοινωνίαν τοῦ υἱοῦ αὐτοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ τοῦ κυρίου ἡμῶν. 

10Παρακαλῶ δὲ ὑμᾶς, ἀδελφοί, διὰ τοῦ ὀνόματος τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ,  

ἵνα τὸ αὐτὸ λέγητε πάντες καὶ μὴ ᾖ ἐν ὑμῖν σχίσματα,  

ἦτε δὲ κατηρτισμένοι ἐν τῷ αὐτῷ νοῒ καὶ ἐν τῇ αὐτῇ γνώμῃ. (Πρόθεση – «Περίληψη Κειμένου») 

11ἐδηλώθη γάρ μοι περὶ ὑμῶν, ἀδελφοί μου, ὑπὸ τῶν Χλόης ὅτι ἔριδες ἐν ὑμῖν εἰσιν. 

Στους τελευταίους στίχους εξαίρεται και το βασικό πρόβλημα, το οποίο καλείται να επιλύσει η 

Α’Κορ. ενόψει και της έλευσης της Ημέρας του Κυρίου, γεγονός το οποίο υπογραμμίζει και η κα-

τακλείδα της επιστολής με το Μαραναθά.  

Στο πλαίσιο της θεολογίας του Σταυρού (εισαγωγή) και της Ανάστασης (επίλογος) και της ανα-

μονής της Παρουσίας πρέπει να ερμηνευθούν και οι παραινέσεις του Π. προς τους σκλάβους και 

τις γυναίκες, στις οποίες, όπως προαναφέρθηκε, στο κεφ. 11 προτείνει το κάλυμμα (ώστε να προ-

φητεύουν ανεμπόδιστα) και στο κεφ. 14 να σιωπούν κατά τη σύναξη ώστε αυτή να πραγματο-

ποιείται «ευσχημόνως». Ιδίως η τελευταία εντολή εντάσσεται στην ενότητα των κεφ. 12-14, η ο-

ποία έχει ως επίκεντρο τον Ύμνο της Αγάπης.  

 

Συμπεράσματα 

Νομίζω ότι κατέστη σαφές ότι η ουσιαστική συζήτηση μεταξύ Ερευνητών όλων των ειδικοτή-

των θα συνδράμει στην σφαιρικότερη Ερμηνεία των Επιστολών του Π. στην Ελλάδα. Στον ίδιο 

στόχο θα συνδράμει (α) το να διακρίνουμε στις Προς Κορινθίους τις απόψεις του Π. από εκείνες 

των παραληπτών, (β) το να εξιχνιάσουμε τον σαρκασμό του αποστόλου των Εθνών σε συγκεκρι-

μένα σημεία (τα οποία συνεπώς πρέπει να εξηγηθούν και αναλόγως), όπως και (δ) να ανακαλύ-

ψουμε τη συνδρομή της Γεωγραφίας στην Ερμηνευτική και τη Θεολογία. (ε) Τέλος είναι αποκαλυ-

πτική ερμηνευτικά η συνειδητοποίηση του πώς ασκείται η ρητορική Τέχνη στο συνολικό κείμενο, 

ώστε να κατανοηθούν ορθά τα «επί μέρους».  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

106 
 

Με αφορμή τα ανωτέρω και συμπληρωματικά προς το κείμενο «How to Read the Bible New 

Testament Letters»387 του ενδιαφέροντος Bible Project, τολμώ να προσφέρω τις παρακάτω πρα-

κτικές συμβουλές, ώστε η μελέτη των επιστολών του Παύλου να μην οδηγήσουν σε «στρέβλωση», 

όπως ήδη τον 1ο αι. συνέβαινε σύμφωνα και με την Β’ Πέτρου και μάλιστα πρὸς τὴν ἰδίαν αὐτῶν 

ἀπώλειαν (3, 16). Σημειωτέον ότι η συγκεκριμένη Καθολική Επιστολή θεωρεί τις επιστολές του Π. 

ιερές «Γραφές», τη στιγμή μάλιστα που στους αρχαίους Κώδικες οι Καθολικές Επιστολές (οι οποίες 

γράφτηκαν από τους Κορυφαίους και τα αδέλφια του Κυρίου) προηγούνταν των παύλειων. Στηρί-

ζομαι στους «κανόνες» τής Γραμματική Τέχνης, τους οποίους εκπόνησε ο εξαιρετικά δημοφιλής 

και κατά τα βυζαντινά χρόνια Διονύσιος ο Θράξ (1ος αι. μ.Χ.. βλ. Επίμετρο Ι) όπου ως πρώτα βήματα 

κατανόησης Κειμένου, τοποθετεί (α) την μεγαλόφωνη ανάγνωση, όπως και (β) το να διακρίνει κά-

ποιος το γένος ενός Κειμένου (ώστε αν μην ερμηνεύει μια Επιστολή ωσάν Δοκίμιο). Επιπλέον στο 

Επίμετρο Ι παραθέτω την τόσο σημαντική επισήμανση των Στοικών στην ερμηνεία ενός λεξήματος. 

Συγκεκριμένα διακρίνουν σημαινόμενον, σημαίνον (= μορφή), τυγχάνον (αντικείμενο αναφοράς). 

Τέλος στην ίδια συνάφεια παραθέτω από τη δημοσίευση του αείμνηστου Καθηγητή Η. Οικονόμου, 

«Το σημειολογικό Σύστημα της Παλαιάς Διαθήκης (Κατά την «Εισαγωγήν εις τας Αγίας Γραφάς» 

του Αδριανού)» τα έξι σημεία της προτεινόμενης από τον Αδριανό διαδικασίας γιὰ τὴ διδασκαλία 

τῆς Παλαιάς Διαθήκης.  

Bήμα 1: Όπως δηλώνει και ο επίλογος της Προς Κολοσσαείς (4, 16) οι επιστολές δεν γράφτηκαν 

για ατομική ανάγνωση, αλλά για δημόσια «ενεργητική ακρόαση» στο πλαίσιο της (απογευματι-

νής) σύναξης της κοινότητας, η οποία ονομαζόταν με τον πολιτικό όρο «Εκκλησία» και είχε αυτο-

συνειδησία της οικουμενότητάς της, η οποία «σημαινόταν» μέσω του Κυριακού Δείπνου και της 

«πνευματικής» βρώσης και της πόσης. Σύμφωνα με το προαναφερθέν χωρίο τής Προς Κολοσσαείς, 

θα πρέπει να ετοιμαστεί αντίγραφο της επιστολής και να αποσταλεί στη Λαοδίκεια, όπως και ε-

κείνοι να ακούσουν το γράμμα, που έχει αποσταλεί στους Λαοδικείς. Άρα το πρώτο βήμα εντοπί-

ζεται στην πολλαπλή ενεργητική ακρόαση μιας Επιστολής είτε από έναν δόκιμο Αναγνώστη – «Ερ-

μηνευτή» είτε μέσω της προσωπικής ανάγνωσης εκφώνως.  

Κατά τη δεύτερη «Ανά+Γνωση», αφού ακούσουμε ενεργητικά την Εισαγωγή της Επιστολής (ό-

που στο τέλος, στην Πρόθεση, όπως ήδη συμπυκνώνεται με «δύο στίχους» όλο το περιεχόμενο), 

κατόπιν ακούμε μέσω της «εμμελούς» ανάγνωσης τις ενότητες τής Επιστολής από το Τέλος προς 

την Αρχή. Στον Επίλογο, εκτός των ασπασμών, τα λόγια, τα οποία συνήθως θεωρούνται 

 
387 https://d1bsmz3sdihplr.cloudfront.net/media/Study%20Notes/H2R%20Letters_Video%20Notes_2.pdf  

https://d1bsmz3sdihplr.cloudfront.net/media/Study%20Notes/H2R%20Letters_Video%20Notes_2.pdf


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

107 
 

αποχαιρετισμοί, είναι σημαντικά, διότι προδίδουν ποιος ακριβώς σκοπός κινητοποίησε τον συγ-

γραφέα στη συγγραφή. Στην αρχή ενός Κειμένου συνήθως στον αρχαίο Κόσμο αποτυπώνεται το 

ήθος του ομιλητή,  ενώ στον επίλογο διεγείρεται το Πάθος τού ακροατή. Άλλωστε σήμερα διαπι-

στώνεται ότι είναι «πλαστή» η διάκριση των Επιστολών σε δογματικό και ηθικό μέρος. Οι επιστο-

λές, και μάλιστα του Π. (οι οποίες είναι εξαιρετικά εκτετατεμένες), είναι «κοντσέρτα» με ισοδύ-

ναμα μέρη. Σημειωτέον ότι, εάν επιθυμούμε να εξετάσουμε το πώς ανδρώθηκε ο Χριστιανισμός 

και η Θεολογία του Π., καλόν θα ήταν να μελετήσουμε γενικότερα τις επιστολές του σύμφωνα με 

την αρχαιότητά τους: οπότε πάλι θα ξεκινήσουμε μάλλον από το «τέλος» του «Κανόνα» (Α’+ 

Β’Θεσ.), οδεύοντας προς την «αρχή». 

Bήμα 2:  Κατά την τρίτη «Ανά+Γνωση» ή / και την απόδοση του Κειμένου στη νεοελληνική, 

αντικαθιστούμε όρους – κλειδιά των επιστολών, λαμβάνοντας υπόψιν το εννοιολογικό «φορτίο» 

που είχαν στην εποχή τους: Για παράδειγμα αντικαθιστούμε τον όρο «Χριστός» (ο οποίος σήμερα 

γίνεται αντιληπτός ως το «επώνυμο» του Ιησού) με τον όρο «Μεσσίας», τον όρο «Κύριος» με τον 

όρο «πλανητάρχης», καθώς πολλές φορές ο Π. ασκεί έμμεση πολεμική στον «Υιό τού Θεού» Αυ-

τοκράτορα και το προπαγανδιστικό «ευαγγέλιο της ευημερίας» της Αιώνιας Πόλης - Ρώμης. Πα-

ραθέτω κι άλλες εναλλακτικές αποδόσεις, οι οποίες βεβαίως χωρούν «συΖήτηση»: «δούλος Κυ-

ρίου» = σκλάβος του αληθινού Κυρίου, κήρυξ = ντελάλης της νέας Βασιλείας, απόστολος = πρέ-

σβυς κι «επίσημος εκπρόσωπος» ενός «εναλλακτικού» δεσπότη - αφέντη, οικονόμος =  manager 

του οίκου, Σταυρός = απόλυτα εξευτελιστικός θάνατος (βλ. και Επίμετρο ΙΙ). 

Bήμα 3: Τα ρήματα, τα οποία στην Ελληνική είναι όροι «ενεργειακοί», καθώς «φέρουν» το 

φορτίο μιας πρότασης, στον Π. λειτουργούν ως «στικάκια με τεράστια μνήμη» κατεξοχήν από την 

Έξοδο του λαού από την «χώρα της σκλαβιάς» προς την Γη της Επαγγελίας μέσω πάντα μιας Ερή-

μου. Είναι κάτι σαν «σακ βουαγιάζ» (τσάντες ταξιδίου) γεμάτα αναμνήσεις λυτρωτικές για την λα-

τρεύουσα Κοινότητα, η οποία συνάζεται για να εορτάσει το Πέσαχ (= πέρασμα). Καλό θα ήταν η 

ανάγνωσή τους να συνοδεύεται από μία μικρή παύση ώστε να ανακαλέσουμε τις συμπυκνωμένες 

«ιστορίες» που ξετυλίσσονται νοερά ως αλληλοδιαδοχικές «παρουσιάσεις – slides», που βιώνο-

νται κατεξοχήν στις ειορτές του Πάσχα ή του Εξιλασμού: Λυτρώνω = εξαγοράζω έναν σκλάβο, σώζω 

= καθιστώ ψυχοσωματικά υγιή, εξιλεώνω = αποκαθιστώ τη σχέση με τον Θεό Πατέρα.   

Bήμα 4: Σε ένα κείμενο, εκτός από τα «μαὐρα» τυπογραφικά στοιχεία, υπάρχουν και τα λευκά 

σημεία ή «κενά της αφήγησης» (gaps). Είναι αυτά που συμπληρώνει ο ακροατής, όταν γνωρίζει 

καλά τον κόσμο στον οποίο ζει και γράφει ο συγγραφέας, ώστε να αποφεύγει τους 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

108 
 

«αναχρονισμούς» (βλ. Επίμετρο 2). Ήδη τονίσαμε ότι περικοπές των Προς Κορινθίους συνδέονται 

με το Θέατρο, το Δικαστήριο, την Αγορά / το Φόρουμ (= τον «δημόσιο Χώρο»). Στην αναφορά στα 

τελικα΄Έσχατα στις παύλειες επιστολές κυριαρχούν δύο μοτίβα: ο Πόλεμος και η Δίκη - Κρίση. Εν 

προκειμένω βοηθά ουσιαστικά η προαναφερθείσα συνεχής διάδραση του θεολόγου ερμηνευτή 

με την επιγραφική, αρχαιολογία και τις άλλες συναφείς επιστήμες. Οι Παπυρολόγοι, όπως ο προ-

μνημονευθείς Α. Παπαθωμάς, συνήθως αντλούν υλικό από την Αίγυπτο. Μας δίνουν όμως πολύ-

τιμες πληροφορίες για την κοινή χρήση και σημασία των λέξεων κατά τα αυτοκρατορικά χρόνια. 

Bήμα 5: Στην επόμενη ακρόαση της Επιστολής ακολουθούμε τις Οδηγίες «How to Read the 

Bible New Testament Letters»388 του ενδιαφέροντος Bible Project. Εκεί ως βήματα για την ανί-

χνευση της κύριας ιδέας και της ρητορικής ροής μιας επιστολής της Καινής Διαθήκης. 

Βήμα 1: Απομονώστε τις κύριες παραγράφους 

Βήμα 2: Μελετήστε τις κύριες ιδέες/σημεία της εναρκτήριας παραγράφου  

Βήμα 3: Προσδιορίστε τις κύριες ιδέες και τον ρητορικό στόχο της παραγράφου  

Βήμα 4: Προσδιορισμός των σχέσεων μεταξύ των παραγράφων  

Επισημαίνουμε τα συνώνυμα λεξήματα και τις αντιθέσεις εντός μίας παραγράφου κι εν συνε-

χεία την αλληλουχία των Παραγράφων. Δεν λησμονούμε ότι τα χωρία της Π.Δ. (που χρησιμοποιεί 

ο Π. συνήθως μέσω της μετάφρασης των Ο’) πολλές φορές είναι «υπερσύνδεσμοι» (hyperlinks), 

που παραπέμπουν σε ολόκληρες Ενότητες της Βίβλου. Εν προκειμένω εξαιρετικά χρήσιμο είναι το 

έργο της Κ. Παπαδημητρίου: Τα Λεξιλόγια του αποστόλου Παύλου. σημασιολογική και πολιτισμική 

ερμηνευτική ανάλυση ειδικών λεξιλογικών όρων μέσα στο Παύλειο corpus (Θεσσαλονίκη: Ostra-

con 2017). Αξιόλογο είναι και το τετράτομο έργο του Ν. Σωτηροπούλου, Ερμηνεία Δυσκόλων Χω-

ρίων της Αγίας Γραφής389, με την έρευνα που επιτελεί σε διαφορετικά λεξήματα και το εννοιολο-

γικό τους φάσμα στους Ο΄, το κείμενο των οποίων επιλέγει ο Π. για να παραθέσει κείμενα της Π.Δ..  

Σε αυτό το βήμα είναι πολύ σημαντικό από το κείμενο «How to Read the Bible New Testament 

Letters» να γνωρίσουμε την τεχνική και τα όρια της «αντικατοπτριστικής ανάγνωσης» αλλά και το 

πώς η μελέτη μας οφείλει να λαμβάνει υπόψιν τα εξής τέσσερα πλαίσια: 

 
388 https://d1bsmz3sdihplr.cloudfront.net/media/Study%20Notes/H2R%20Letters_Video%20Notes_2.pdf  
389 https://eclass.uoa.gr/modules/document/?course=SOCTHEOL105  

https://d1bsmz3sdihplr.cloudfront.net/media/Study%20Notes/H2R%20Letters_Video%20Notes_2.pdf
https://eclass.uoa.gr/modules/document/?course=SOCTHEOL105


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

109 
 

1. Το αφηγηματικό πλαίσιο (Θέμα 1: Η «εικόνα» του Θεού της Ιστορίας, Θέμα 2: Η Οικογένεια 

του Αβραάμ που κομίζει ευΛογία στα έθνη, Θέμα 3: Ο Μεσσιανικός Δούλος - ο Ιησούς: η αυθεντική 

«Εικόνα» του Ανθρώπου», Οι Απόστολοι συνεχίζουν την ιστορία της θείας Οικονομίας – του «θεϊ-

κού Μάνατζμεντ» του Κόσμου). 

2.  Το πολιτιστικό πλαίσιο ([α] Ρωμαϊκή Αυτοκρατορία: Η τιμή και το όνειδος + Ιεραρχία, πα-

τρωνία και πατριαρχία  [β] Ιουδαϊσμός).  

Δική μου Σημείωση: Εν προκειμένω βοηθά να συγκρίνουμε Επιστολές του Π. με ομοειδείς επι-

στολές τού εθνικού κόσμου: να συγκρίνουμε π.χ. την Προς Φιλήμονα του Π. με την αντίστοιχη 

Επιστολή του Πλίνιου για την επιστροφή ενός σκλάβου ή να συγκρίνουμε τις Επιστολές Αιχμαλω-

σίας με εκείνες άλλων δεσμωτών, όπως κάνει ο Ι. Καραβιδόπουλος390. 

3. Το ιστορικό πλαίσιο (Δεξιότητα 1: Διαβάστε τις επιστολές ως σύνολο [μία σύνθεση – «Συμ-

φωνία»]. Δεξιότητα 2: Αντικατοπτριστική Ανάγνωση) 

Δική μου Σημείωση: Εν προκειμένω βοηθά να συγκρίνουμε ομοειδείς επιστολές του Π., όπως 

τις Προς Γαλάτας + Ρωμαίους, Κολοσσαείς + Εφεσίους, Τίτον + Α’Τιμόθεον. 

4. Το λογοτεχνικό πλαίσιο  (Τεχνική συγγραφής μιας Επιστολής και η Ρητορική Τέχνη, καθώς οι 

Επιστολές του Π. είναι εκτενείς Ομιλίες) 

Το πόσο αποσπασματικά ερμηνεύουμε σήμερα  τον Π., διακρίνεται από την εξής «αντίφαση» 

στη λατρευτική μας πράξη: Θεωρούμε όνειδος για μία γυναίκα να ομιλεί ή να ψάλλει στην κοινό-

τητα, επικαλούμενοι το Α’ Κορ. 14 κι αγνοώντας το κεφ. 11, όπου ο Π. ομιλεί για προφήτισσες στον 

χώρο της Κοινότητας ή το Ρωμ. 16, όπου μνημονεύει την Φοίβη, που κόμισε και προφανώς ερμή-

νευσε το του Π., την επίσημο απόστολο Ιουνία και την Πρίσκα, η οποία κατήχησε  τον εγκρατή των 

Γραφών Απολλώ. Σημειωτέον ότι ο ίδιος ο Π., έχει επίγνωση ότι το κύρος των λόγων του δεν είναι 

ισάξιο με εκείνο των λόγων του Κυρίου. Ενόψει και της Παρουσίας του Κυρίου, την οποία στις 

αρχαιότερες Επιστολές αναμένει σύντομα (όσο αυτό είναι ζωντανός ή / και όταν ολοκληρώσει το 

Κήρυγμα στα έθνη), αναφέρει ότι είναι «καλόν για κάποιον να μην παντρεύεται» ή ότι η γυναίκα 

είναι «εικόνα» του άνδρα. Σημειωτέον ότι στη Γένεση το «κατ’ εικόνα» συνδέεται ισότιμα και με 

τα δύο φύλα, ενώ ο Γιαχβέ θεωρεί ότι δεν είναι καλόν να είναι μόνος του ο άνθρωπος επί της γης. 

Ο ίδιος ο απόστολος των εθνών επιπλέον χρησιμοποιεί με ελευθερία τη Βίβλο, όπως άλλωστε 

 
390 Βιβλικές Μελέτες Β’, Εκδόσεις Π.Πουρναρά, Θεσσαλονίκη 2000, 239-256. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

110 
 

συνέβαινε στην εποχή του και αποδεικνύεται από τα Ιωβηλαία ή τα βιβλία των Παραλειπομένων. 

Έτσι στο Α’ Κορ. 9, 9  θεωρεί ότι ο Θεός δεν νοιάζεται για το βόδι που οργώνει, παρά μόνον για τον 

«ποιμένα», που αναλώνεται στο Κήρυγμα. Τον όρο «σπέρμα» άλλοτε τον συνδέει με πολλούς α-

πογόνους (Ρωμ. 9, 7) κι άλλοτε με τον Έναν (Γαλ. 3, 16), ο οποίος ίσως εκλαμβάνεται ως συμερι-

ληπτικό Πρόσωπο.  

Συνεπώς, επί τη βάσει και των προτάσεων του παρόντος άρθρου, οφείλουμε να εργαστούμε 

μεθοδικά και συλλογικά, ώστε να συνειδητοποιήσουμε ποια εντολή του Π. εκπληρώνει έναν συ-

γκεκριμένο σκοπό στην εποχή του και τι από το Κήρυγμά του έχει αξία διαχρονική και άρα οφεί-

λουμε και εμείς να διαφυλάξουμε «ως κόρη οφθαλμού». 

 

Επίμετρο 1:  

Α. Διονύσιος Θραξ  

• Γραμματική ἐστιν ἐμπειρία τῶν παρὰ ποιηταῖς τε καὶ συγγραφεῦσιν ὡς ἐπὶ τὸ πολὺ λεγομέ-

νων. Μέρη δὲ αὐτῆς ἐστιν ἕξ·  

• πρῶτον ἀνάγνωσις ἐντριβὴς κατὰ προσῳδίαν͵  

• δεύτερον ἐξήγησις κατὰ τοὺς ἐνυπάρχοντας ποιητικοὺς τρόπους͵  

• τρίτον γλωσσῶν τε καὶ ἱστοριῶν πρόχειρος ἀπόδοσις͵  

• τέταρτον ἐτυμολογίας εὕρεσις͵  

• πέμπτον ἀναλογίας ἐκλογισμός͵  

• ἕκτον κρίσις ποιημάτων͵ ὃ δὴ κάλλιστόν ἐστι πάντων τῶν ἐν τῇ τέχνῃ. 

Β. Στωικοί: Fragment 115, line 2 Sextus Empiricus Adv. Logicos II 12:   

καὶ δὴ τῆς μὲν πρώτης δόξης προεστήκασιν οἱ ἀπὸ τῆς Στοᾶς (St V Fr II fr. 166),  

τρία φάμεν, συζυγεῖν ἀλλήλοις, τό τε σημαινόμενον καὶ τὸ σημαῖνον καὶ τὸ τυγχάνον  

ὧν σημαῖνον μὲν εἶναι τὴν φωνήν, οἷον τὴν Δίων, σημαινόμενον δὲ αὐτὸ τὸ 

πρᾶγμα τὸ ὑπ' αὐτῆς δηλούμενον καὶ οὗ ἡμεῖς μὲν ἀντιλαμβανόμεθα τῇ 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

111 
 

ἡμετέρᾳ παρυφισταμένου διανοίᾳ, οἱ δὲ βάρβαροι οὐκ ἐπαίουσι καίπερ τῆς φωνῆς ἀκούο-

ντες, τυγχάνον δὲ τὸ ἐκτὸς ὑποκείμενον, ὥσπερ αὐτὸς ὁ Δίων. 

τούτων δὲ δύο μὲν εἶναι σώματα, καθάπερ τὴν φωνὴν καὶ τὸ τυγχάνον, ἓν δὲ ἀσώμα-

τον, ὥσπερ τὸ σημαινόμενον πρᾶγμα, καὶ λεκτόν, ὅπερ ἀληθές τε γίνεται ἢ ψεῦδος.  

καὶ τοῦτο οὐ κοινῶς πᾶν, ἀλλὰ τὸ μὲν ἐλλιπές, τὸ δὲ αὐτοτελές.  καὶ τοῦ αὐτοτελοῦς τὸ κα-

λούμενον ἀξίωμα, ὅπερ καὶ ὑπογράφοντές φασιν:ἀξίωμά ἐστιν ὅ ἐστιν ἀληθὲς ἢ ψεῦδος.  

οἱ δὲ περὶ τὸν Ἐπίκουρον καὶ Στράτωνα τὸν φυσικὸν δύο μόνον ἀπολείποντες, ση-

μαῖνόν τε καὶ τυγχάνον, φαίνονται τῆς δευτέρας ἔχεσθαι στάσεως καὶ περὶ τῇ φωνῇ τὸ ἀλη-

θὲς καὶ ψεῦδος ἀπολείπειν. 

Γ.  Ο Η. Οικονόμου, «Το σημειολογικό Σύστημα της Παλαιάς Διαθήκης (Κατά την «Εισαγωγήν 

εις τας Αγίας Γραφάς» του Αδριανού)»  ενδεικτικά «σημεία»:391 

Ἡ σημειολογία τῆς μεταφράσεως τῶν Ἑβδομήκοντα, ἐπὶ τῆς ὁποίας προφανῶς στηρίζεται ὁ 

Ἀδριανός, εἶναι φαινομενικῶς μόνον ἑλληνική, οὐσιαστικῶς δὲ ἑλληνοεβραϊκή, ἐπειδὴ ἀποδίδει 

σημιτικές ἐκφράσεις καὶ ἔννοιες. Ἡ σημειολογία τῆς Π.Δ., τόσον ἡ μασωριτικὴ ὅσον  καὶ ἡ ἀλεξαν-

δρινὴ κοινὴ ἑλληνικὴ τῶν Ἑβδομήκοντα, χαρακτηρίζεται ἀπὸ ὅ,τι δυνάμεθα νὰ ὁρίσουμε ὡς σω-

ματοπρεπῆ καὶ ψυχοπρεπῆ παραστατικότητα, ἐπειδὴ εἶναι προφανὲς τὸ «εἰκονογραφικὸ ὑπόβα-

θρο  τοῦ ἀνθρωπίνου σώματος καὶ τῆς ψυχῆς».  

Παρενθετικῶς, ἄς σημειωθεῖ ὅτι ἡ συνάντηση τοῦ Ἰουδαϊσμοῦ μὲ τὸν Ἑλληνισμὸ ἔγινε μὲ πρω-

τοβουλία καὶ ἐπιδίωξη τοῦ πρώτου. Γιὰ νὰ ἐπιτευχθεῖ  τοῦτο, ὁ Ἰουδαϊσμὸς ὑποχρεώθηκε νὰ προ-

σαρμοσθεῖ, κατὰ τὸ δυνατόν, στὶς ἀπαιτὴσεις τῆς ἑλληνικῆς διανοίας· πρόκειται  περὶ τῆς γνωστῆς 

στὴ μεταφραστικὴ θεωρία πολιτισμικῆς προσαρμογῆς (acculturation). Πρέπει νὰ ὑπομνησθεῖ, ἐπί-

σης, ὁ γενικὸς κανόνας, σύμφωνα μὲ τὸν ὁποῖο τὸ εἰκονογραφικὸ ὑπόβαθρο τῆς πρωτογενοῦς 

ἀνθρώπινης γλώσσας ἔχει γενικὴ  ἰσχύ. Ἀπὸ αὐτό, ὁ ἄνθρωπος ἀνήχθη, χιλιετίες πρίν, ἀπὸ τὴν 

εἰκόνα στὴν ἀφηρημένη ἔννοια, μὲ ἀποτέλεσμα, οἱ νοηματικὲς παραστάσεις νὰ περιβληθοῦν τὴ 

 
391 Επιστημονική Επετηρίς της Θεολογικής Σχολής Τόμ. ΛΗ, Αθήνα 2003, 171-177. https://eclass.uoa.gr/modules/docu-
ment/file.php/THEOL225/%CE%A3%CE%97%CE%9C%CE%95%CE%99%CE%9F%CE%9B%CE%9F%CE%93%CE%99%CE%91%20
%CE%A0%CE%94.pdf. Πολύ ενδιαφέροντα και τα άρθρα του:  «Προτάσεις προς Ταξινόμησιν και Αξιολόγησιν των Πατερικών 
Ερμηνειών της Παλαιάς Διαθήκης». Αθήναι 1973 (Ανάτυπον εκ του Συμποσίου «Εισηγήσεις Α’ Ορθοδόξου Ερμηνευτικού Συ-
νεδρίου»). Οι Ερμηνευτικοί Λογότυποι (Τα ουσιώδη συστατικά της πατερικής Ερμηνευτικής) https://www.eccle-
sia.gr/greek/press/theologia/material/1982_3_7_Oikonomou1.pdf. Βλ. και 
(https://eclass.uoa.gr/modules/document/?course=SOCTHEOL206)  

https://eclass.uoa.gr/modules/document/file.php/THEOL225/%CE%A3%CE%97%CE%9C%CE%95%CE%99%CE%9F%CE%9B%CE%9F%CE%93%CE%99%CE%91%20%CE%A0%CE%94.pdf
https://eclass.uoa.gr/modules/document/file.php/THEOL225/%CE%A3%CE%97%CE%9C%CE%95%CE%99%CE%9F%CE%9B%CE%9F%CE%93%CE%99%CE%91%20%CE%A0%CE%94.pdf
https://eclass.uoa.gr/modules/document/file.php/THEOL225/%CE%A3%CE%97%CE%9C%CE%95%CE%99%CE%9F%CE%9B%CE%9F%CE%93%CE%99%CE%91%20%CE%A0%CE%94.pdf
https://www.ecclesia.gr/greek/press/theologia/material/1982_3_7_Oikonomou1.pdf
https://www.ecclesia.gr/greek/press/theologia/material/1982_3_7_Oikonomou1.pdf
https://eclass.uoa.gr/modules/document/?course=SOCTHEOL206


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

112 
 

μορφὴ περιγραπτῶν παραστάσεων ἀπὸ τὸν κόσμο τῶν ἀντικειμένων,  λ.χ. τὸ δένδρο, ἤ τὸν ἄνεμο. 

Οὕτω φαίνεται ὅτι ἀπὸ τὴν περιγραπτή παράσταση τοῦ δένδρου (αίλαχ καὶ αιλών) οἱ σημιτικές 

γλῶσσες καὶ μάλιστα ἡ ἑβραϊκὴ ἀνήχθησαν στὴν ἔννοια τῆς δυνάμεως (αἰλ) καὶ τῆς παντοδυνα-

μίας καὶ ἀπὸ αὐτὸ προσδιώρισαν τὸ Θεὸ ὡς Ελώαχ καὶ Λίλ. Ἡ δὲ ἑλληνικὴ ἀπὸ τὴν αἰσθητή, ἄν καὶ 

μὴ ὁρατὴ πραγματικότητα τοῦ πνεύματος (πρβλ. «Πνεῦμα ὁ Θεός»).  

 Ἡ διατύπωση τοῦ ἀνεικονίστου κόσμου τῶν ἐννοιῶν καὶ τῶν  ἀντιλήψεων παράγεται ἄλλοτε 

δι’ ἀφαιρέσεως καὶ ἄλλοτε διὰ προσθήκης ἐννοιολογικῶν συστατικῶν στὸ συγκεκριμένο ἀντικεί-

μενο τοῦ φυσικοῦ κόσμου. Ἡ χρηστικὴ  μεταφορὰ συγκεκριμένης λέξεως ἀπὸ τὴ στάθμη τοῦ ἀντι-

κειμένου, δηλαδὴ τῆς μορφῆς, στὴ στάθμη τῆς ἀφηρημένης χρήσεως συνιστᾶ ἀναγωγὴ τῶν συ-

γκεκριμένων ὀνομασιῶν στὴ στάθμη τῶν ἐννοιῶν καὶ ἰδεῶν.  Μὲ αὐτὴ τὴν αὐτόματη, θὰ 

ἔλεγα,νοητική διαδικασία δημιουργεῖται ἡ ἀπόδοση τῶν ἐσωτερικῶν συναρτήσεων τοῦ ἀντικει-

μενικοῦ κόσμου ἤ τοῦ κόσμου τῶν ἀντικειμένων στὸ χῶρο τῆς ἀφηρημένης ἀνθρώπινης διανοίας. 

Μὲ αὐτὴν τὴ διαδικασία, ἡ περιγραφική γλώσσα ἤ, ὅπως ὀνομάζεται ἡ γλώσσα τοῦ μύθου τρέπε-

ται σὲ σημειολογικὴ γέφυρα, μέσῳ τῆς ὁποίας ὁ ἄνθρωπος μεταβαίνει ἀπὸ τὴν περιγραφή τοῦ 

κάθε μέρους τῆς ἀντικειμενικῆς πραγματικότητας στὴν ἔννοιά του, τὶς σχέσεις του κ.λπ. 

Ὡς κατακλείδα τοῦ ἔργου του (στ. 1309 και 1312) ὁ Ἀδριανὸς διατύπωσε σὲ ἕξη σημεῖα τὴν 

προτεινόμενη διαδικασία γιὰ τὴ διδασκαλία τῆς Ἁγίας Γραφῆς.  

Θεωρεῖ πρωτίστως, ὅτι ἁρμόζει νὰ ἑστιάζεται ἡ προσοχὴ τῶν μαθητῶν («τὴν διάνοιαν ἐφι-

στᾶν») στὰ θέματα τῶν κειμένων («τῶν ῥήσεων ὑποθέσεσι»)· μετὰ νὰ προσφέρεται ἡ κατὰ λέξιν 

ἑρμηνεία, ὥστε νὰ σχηματίζεται τὸ σύνολον τοῦ νοήματος τῶν λόγων, ὡς νὰ μὴ ὑπῆρχε  τὸ νόημα 

(«ὡς ἄν, διανοίας μὴ ὑπαρχούσης, ἡ διὰ τῶν λόγων πλάζοιτο σύστασις»). Γιὰ νὰ ἀποσαφηνίσει τὴν 

προτεινόμενη διαδικασία, ἀναφέρεται στὸ παράδειγμα τοῦ πηδαλιούχου τοῦ πλοίου, ὁ ὁποῖος 

ἔχει κατὰ νοῦν τὸν προορισμὸ τοῦ πλοίου καὶ συντονίζει πρὸς αὐτὸν ὅλες  τὶς ἐνέργειές του. Τὴν 

ἐφαρμογὴ τῆς κυβερνητικῆς  αὐτῆς ἀρχῆς μεταφέρει στὴν ἑρμηνεία τῆς Ἁγίας Γραφῆς, ἐπειδή, 

ὅπως αἰτιολογεῖ, ὅταν δὲν ὑπάρχει σαφὴς σκοπός, προκύπτουν τυχαῖες καὶ ἀσυνάρτητες ἑρμη-

νεῖες.  

 Ὑπογραμμίζει, ἐπίσης, τὴν ἀναγκαιότητα ὑπάρξεως ὁδηγοῦ τῆς ἀναγνώσεως τῆς Ἁγίας 

Γραφῆς.  Ἐπικαλεῖται, πάλιν, τὴν ἐμπειρία ἀπὸ τὴν πλεύση ἑνὸς πλοίου, ὅταν αὐτὴ γίνεται ἀπὸ 

πρόσωπο, ποὺ ἀγνοεῖ τὰ ὑφιστάμενα προβλήματα τοῦ δρομολογίου καὶ χρειάζεται νὰ τοῦ ἐπιση-

μαίνονται τὰ δυσχερῆ σημεῖα τῆς πορείας ἀπὸ ἔμπειρο πλοηγό.  Συμπεραίνει δέ, ὅτι ὁ διδάσκων 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

113 
 

τὴ Γραφὴ ὁρίζει τὴν κατεύθυνση ποὺ πρέπει νὰ λάβει ἡ σκέψη τῶν μαθητῶν («τὴν τῆς ἑαυτῶν 

διανοίας ἐπιδοῦναι ροπήν»).  

 Φρονεῖ, ὡς δεύτερον, ὅτι πρέπει: (α) νὰ πληροφορεῖ τοὺς μαθητὲς περὶ τῶν ἰδιαιτεροτήτων 

τῆς Γραφῆς, (β) νὰ προσφέρει τὴ διάκριση τῶν σχημάτων (τοῦ λόγου),  (γ) νὰ βοηθεῖ στὴ διάγνωση 

τῶν τρόπων,  καὶ  (δ) νὰ ἐπιδιώκει τὴ σαφήνεια τῆς κατὰ λέξιν ἑρμηνείας.  

 Θεωρεῖ, τρίτον, ὡς αὐτονόητο, ὅτι εἶναι  ἀπορριπτέα ἡ ἑρμηνεία τῆς Γραφῆς χωρὶς μέθοδο 

καὶ χαρακτηρίζει τὴν ἀμέθοδη ἑρμηνεία ἀεροβασία («ἵπτασθαι μέν, ἀλλὰ μὴ δι’ ὁδοῦ βαίνειν προ-

θεμένους»).  

 Ὑπογραμμίζει, ὡς τέταρτο, ὅτι στὴν ἑρμηνεία πρέπει νὰ ὑπάρχει μεθοδολογικὴ συνέπεια 

μετὰ ἐμμονῆς («γενναίως ἔχεσθαι καθόλου τῆς ἀκολουθίας»), γιὰ νὰ ὁλοκληρωθεῖ ἡ ἀκριβὴς  

ἔννοια.  

 Ὑποδεικνύει, ὡς πέμπτο, ὅτι ἡ ἔννοια τῶν συγκεκριμένων («ρητῶν») πρέπει νὰ τίθεται μὲ 

τὴν τάξη τοῦ σώματος, ἐνῶ τῶν θεωρητικῶν, σὲ σχῆμα ποὺ ἀφορᾶ στὸ σῶμα.  

 Σημειώνει, ὡς ἕκτο, ὅτι οἱ προφητεῖες ἔχουν γραφεῖ σὲ πεζὸ λόγο («λογάδην»), ὅπως τοῦ 

Ἡσαΐου, τοῦ Ἱερεμίου, ἤ ἐμμέτρως, ὅπως οἱ Ψαλμοὶ τοῦ Δαυίδ καὶ τὰ ὑπάρχοντα στὰ βιβλία τῆς 

Ἐξόδου καὶ τοῦ Δευτερονομίου. Ὅσα εἶναι ἔμμετρα καὶ παραδόθησαν μετὰ ὠδῆς δὲν εἶναι ποτὲ 

προφητεία («οὐκ ἄν ποτε εἴῃ προφητεία»), ὅπως συμβαίνει στὰ λοιπὰ  ἔμμετρα τῶν βιβλίων τοῦ 

Ἰώβ καὶ τοῦ Σολομῶντος.  

 Ὁ Ἀδριανὸς προσθέτει τὰ τρία, κατ’ αὐτόν, γνωρίσματα («ἰδιώματα») τοῦ χαρακτῆρος τῆς 

ἑβραϊκῆς γλώσσας καὶ τὰ ἐξετάζει μὲ βάση τὴ σημειολογία τῆς ἀλεξανδρινῆς κοινῆς ἑλληνικῆς, 

ὅπως αὐτὴ χρησιμοποιήθηκε ἀπὸ τοὺς Ἑβδομήκοντα (Ἰουδαίους) μεταφραστές τῆς Π.Δ.  Τὰ τρία 

τμήματα τοῦ ἔργου εἶναι: (α) Τὸ τμῆμα τῆς σημειολογίας τῶν διανοημάτων («ἐπὶ τῆς διανοίας»), 

(β) Τὸ τμῆμα τῆς Σημασιολογίας/Σημαντικῆς («ἐπὶ τῆς λέξεως»)  καὶ (γ) Τὸ τμῆμα τῆς συντάξεως 

(«ἐπὶ τῆς συνθέσεως»).  

Ἡ διαπραγμάτευση τῶν ἀνωτέρω γίνεται μὲ ταξινομημένες διακρίσεις τῆς βιβλικῆς σημειολο-

γίας καὶ πολλὰ παραδείγματα, προέρχονται ἀπὸ τὴν Καινὴ  Διαθήκη. Τοῦτο ὀφείλεται στὸ γεγονὸς 

ὅτι ἡ σημειολογία της διαστέλλεται ἀπὸ τὴ  σημειολογία τῆς Παλαιᾶς. Ἡ Καινή Διαθήκη εἶναι συ-

ντεταγμένη μὲ βάση τὴ σημειολογία τῆς ὁμιλουμένης, τότε, ἑλληνικῆς γλώσσας, ὑπάρχουσες δὲ 

ἀποκλίσεις ὀφείλονται στὴν ἐπίδραση τῆς παλαιοδιαθηκικῆς σημειολογίας. Στὶς περιπτώσεις 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

114 
 

αὐτὲς ὁμιλοῦμε περὶ ὑπάρξεως σημιτισμῶν στὸ κείμενο. Πρέπει νὰ ὑπογραμμισθεῖ ὅτι ἡ ἔκφραση 

τῶν νοημάτων τῆς Καινῆς Διαθήκης, διὰ μέσου τοῦ ἑλληνικοῦ λόγου, συνιστᾶ θεμελιῶδες γνώρι-

σμα τοῦ χριστιανικοῦ λόγου, ὁ ὁποῖος, κατ’ ἀντιδιαστολὴν πρὸς τὴ μετάφραση  τῶν Ο΄,  συνδέ-

θηκε, πρωτογενῶς καὶ ὄχι δευτερογενῶς διὰ μέσου μεταφράσεων. 

 

Επίμετρο 2: «Τότε» (τα «μακρά ελληνιστικά Χρόνια») και «Σήμερα» 

• Τότε το σύνηθες ήταν ο Πολύθεϊσμός (Μεγαθεϊσμός / Ενοθεϊσμός)  - σήμερα ο Μονοθεϊσμός 

• Τότε η θρησκεία διαπερνούσε τα πάντα - και η Φιλοσοφία ήταν υπόθεση life coaching. Σή-

μερα είναι ιδιωτικό χόμπι του σ/κ και κάτι εσωτερι(στι)κό.   

• Τότε η θρησκεία και η «πεμπτουσία» της, η θυσία, συνδεόταν με την οικονομική και κοινω-

νική ζωή: Υπήρχαν Εστιατόρια στα Ιερά. 

• Για πολλά χρόνια ο Πόλεμος ήταν «η εργοστασιακή ρύθμιση» (default mode) της Ανθρωπό-

τητας. Η Ειρήνη της Ρώμης (Pax Romana kai Pax Deorum) ήταν μια καινοτομία. Για πρώτη 

φορά το φως δεν προέρχεται από την Ανατολή (ex Oriente lux) αλλά από τη Δύση! 

• Τότε οι άνθρωπο ήταν δίγλωσσοι (Κοινή Ελληνική και τοπολαλιά) - σήμερα όχι απαραίτητα 

(ιδίως στον αγγλόφωνο Χώρο). 

• Τότε η σκλαβιά δεν συνδεόταν με τη φυλή (ράτσα), αλλά ήταν κάτι σαν τον ηλεκτρισμό ή τα 

υγρά καύσιμα σήμερα. 

• Τότε δεν υπήρχε ιδιωτική ζωή, αλλά τα πάντα εξαρτώνταν από το «βλέμμα» του γείτονα! 

• Τότε η φυλακή είχε εντελώς άλλη λειτουργικότητα. 

• Ο αρχαίος ελληνικός Κόσμος δεν είχε Εσχατολογία. 

 

Βιβλιογραφία 

Η παρούσα Εργασία φιλοδοξεί να συνάξει σε ένα σώμα τις κυριότερες αρχαιολογικές κυρίως 

των νεότερων Ελλήνων συγγραφέων, ώστε να ο ενδιαφερόμενος να τα έχει ανά χείρας. Έτσι 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

115 
 

παρακάτω ομαδοποιώ τα έργα ανά κλάδο, ώστε να επιτευχθεί και ο τελικός σκοπός συγγραφής, 

να έλθουν σε διάδραση μεταξύ τους. 

 

Ι. Αρχαιολογία 

• Σ. Κουρσούμης (Αρχαιολόγος), Ο Απόστολος Παύλος στη Ρωμαϊκή Κόρινθο: Εθνικοί, Ιου-

δαίοι και Χριστιανοί στη Ρωμαϊκή Αυτοκρατορία. Αθήνα: Φοίνικα 2015. 

- Εβραϊκές Επιγραφές στην Ελλάδα. Λίθινες Διαδρομές – Ιστορίες από Πέτρα. Εβραϊκό Μουσείο 

Μουσείο της Ελλάδος – Επιγραφικό Μουσείο. 16.05.2022 – 28.02. 2023 (Οι εβραϊκές Κοινότητες 

της Ελλάδας στο 1ο αι. κε./μ.Χ. Μαρτυρίες από τις Πράξεις των Αποστόλων. 44-52). 

• Kouremenos. Anna, (Edited 2022) The Province of Achaea in the 2nd Century CE: The Past 

Present.https://www.academia.edu/44043345/_2022_The_Prov-

ince_of_Achaea_in_the_2nd_Century_CE_The_Past_Present_Ed-

ited_by_Anna_Kouremenos 

• Sanders Guy D. R., Jennifer Palinkas, and Ioulia Tzonou-Herbst with James Herbs Ancient 

Corinth. Site Guide. March 2018. 

 

ΙΙ. Παπυρολογία – Λεξικολογικά 

• Arzt-Grabner Peter, Ruth E. Kritzer, Amphilochios Papathomas, Franz Winter: 1. Korinther, 

Papyrologische Kommentare zum Neuen Testament 2. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 

2006.  

• Papathomas, Amphilochios, Juristische Begriffe im ersten Korintherbrief des Paulus: Eine se-

mantisch-lexikalische Untersuchung auf der Basis der zeitgenössischen griechischen Papyri. 

Tyche Supplementband 7; Wien: Holzhausen, 2009. 

- Αρχαία και μεσαιωνικά κείμενα σε παπύρους, όστρακα, πινακίδες και πρώιμες περγαμηνές 

(430/420 π.Χ– αρχές 9ου αι. μ.Χ.), Αθήνα 2019. 

- (σε συνεργασία με τους Θ. Αντωνοπούλου – Β. Βερτουδάκης – Ν. Καναβού – Δ. Καραδήμας 

– Α. Καρβούνη – Γ. Κάρλα – Α. Κορολή – Β. Λεντάκης – Σ. Ματθαίος – Α. Μπάζου και με 

συμβολές της Μ. Θωμά και της Ε. Τσιτσιανοπούλου), Μεταγενέστερη Ελληνική Γραμματεία. 

https://www.academia.edu/44043345/_2022_The_Province_of_Achaea_in_the_2nd_Century_CE_The_Past_Present_Edited_by_Anna_Kouremenos
https://www.academia.edu/44043345/_2022_The_Province_of_Achaea_in_the_2nd_Century_CE_The_Past_Present_Edited_by_Anna_Kouremenos
https://www.academia.edu/44043345/_2022_The_Province_of_Achaea_in_the_2nd_Century_CE_The_Past_Present_Edited_by_Anna_Kouremenos


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

116 
 

Αυτοκρατορικοί χρόνοι – Ύστερη αρχαιότητα – Πρώιμο Βυζάντιο. Εισαγωγή – κείμενο – με-

τάφραση – σχόλια, Αθήνα 2019  

- Ελληνιστική Γραμματεία. Επιλογές Πεζογραφίας και Ποίησης. Εισαγωγή – Κείμενο – Μετά-

φραση – Σχόλια. 2024. 

 

ΙΙΙ. Βιβλικοί ερμηνευτές με αρχαιολογικά ενδιαφέροντα  

• Ατματζίδης Χ., Κριτικές Αναγνώσεις των Βιβλικών Κειμένων. Ερευνητικές Επισκέψεις σε βι-

βλικά Τοπία. Θεσσαλονίκη: Πουρναράς 2010 (δύο Τόμοι).  

• Γκουτσιούδης, Μ. Καινοδιαθηκικές Μελέτες με τη Συνδρομή της Αρχαιολογίας. Θεσσαλο-

νίκη: Μεθεξις 2013. 

-  Φύσις Θηρίων. Η χρήση της ζωικής ποικιλότητας στην Καινή Διαθήκη και στο περιβάλλον της. 

Θεσσαλονίκη: Μέθεξις 2013 (ειδικότερα το Κεφάλαιο: Θεάματα και Θηρία. Η περίπτωση του Α’Κο-

ρινθίους 15:32). 

• Fotopoulos, J. Τα Θυσιαστικά Δείπνα στη Ρωμαϊκή Κόρινθο. Μια κοινωνικο-ρητορική Ανά-

λυση του Α’ Κορ. 8:1-11:1. Μτφρ. Αθήνα: Πουρναράς 2006. 

- Τροφή, Οίνος και Σεξουαλικές Σχέσεις. Η ελληνορωμαϊκή Παράθεση Δείπνου, όπως διαφαί-

νεται από τις Οδηγίες του Παύλου σχετικά με τα Ειδωλόθυτα. (1 Κορ.  8, 1 – 11,1) ΔΒΜ (Δελτίο 

Βιβλικών Μελετών).  23 (2005) 53-75 Μτφρ. Μ. Γκουτσιούδης 

https://moschosgoutzioudis.weebly.com/alpharhothetarhoalpha.html  

 

ΙV.  Βεβλική έρευνα  

• Αγουρίδη, Σ., Αποστόλου Παύλου, Πρώτη προς Κορινθίους Επιστολή, Πουρναράς: Θεσσα-

λονίκη 1982. 

• Caragounis, Chrys C. The Development of Greek and the New Testament. Morphology, Syn-

tax, Phonology, and Textual Transmission (WUNT 167) Tübingen 2004, 293-299. Βλ. και ελ-

ληνιστί το άρθρο https://chrys-caragounis.com/My_New_WEBSITE/PDF_Folders/Re-

search.New/Studies.New/Did_Paul_encourage_slavery%3F.pdf 

https://moschosgoutzioudis.weebly.com/alpharhothetarhoalpha.html
https://chrys-caragounis.com/My_New_WEBSITE/PDF_Folders/Research.New/Studies.New/Did_Paul_encourage_slavery%3F.pdf
https://chrys-caragounis.com/My_New_WEBSITE/PDF_Folders/Research.New/Studies.New/Did_Paul_encourage_slavery%3F.pdf


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

117 
 

• Πασσάκος, Δημήτριος Κ., Ευχαριστία και Ιεραποστολή, Αθήνα: Ελληνικά Γράμματα, 1997392.  

• Χόφιους, Ο., Η Αλήθεια του Ευαγγελίου. Συναγωγή καινοδιαθηκικών Μελετών. Αθήνα: Άρ-

τος Ζωής  2012 (Επιμ. Καρακόλης Χρ. κ.ά). 

Για τον Παύλο βοηθητικές είναι οι ανοικτές εκδόσεις του Τμήματός Κοινωνικής Θεολογίας και 

Θρησκειολογίας393 στο  https://www.soctheol.uoa.gr/eventgate/openaccess/ και ιδίως:  

1. Σ. Δεσπότης – Α. Κονταλή, (επιμ.), Ο Απόστολος Παύλος. 1950 έτη από το Μαρτύριό του. 

Πρακτικά Συνεδρίου Ιεράς Μητροπόλεως Ηλείας και Τμήματος Κοινωνικής Θεολογίας 

ΕΚΠΑ (Πύργος και Αμαλιάδα, Φεβρουάριος 2017). Αθήνα 2019 (ελεύθερο στο: 

http://www.soctheol.uoa.gr/publishing.html) 

2. Σ. Δεσπότης – Κ. Κεφαλέα (επιμ.), Συζητώντας με τον Απόστολο των Εθνών Παύλο και 

τον René Girard Athens: Department of Social Theology and the Study of Religions 2019. 

(ελεύθερο στο: https://www.soctheol.uoa.gr/eventgate/openaccess/ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
392 Δημητρίου Πασσάκου, Το κοινωνικοοικονομικό πλαίσιο και η κοινωνική διδασκαλία των πρωτοχριστιανικών κοινοτήτων 
Δελτίο Βιβλικών Μελετών 28 (2009) 73-91 
393 Πρβλ. την aφιέρωση στο Τμήμα του Τόμου M. Wolter, Der Brief an die Römer. Teilband 2: Röm. 9-16. [EKK: Evangelisch – 
Katholischer Kommentar zum Neuen Testament]. Patmos Verlag 2019.και στη Σχολή A. Despotis, Orthodox Interpretation of 
Paul and the Debate between Old and New Perspectives on Paul), Tubingen: Mohr Siebeck 2017 
. 

https://www.soctheol.uoa.gr/eventgate/openaccess/
http://www.soctheol.uoa.gr/publishing.html
https://www.soctheol.uoa.gr/eventgate/openaccess/


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

118 
 

Η θέση της γυναίκας στη λατρεία σύμφωνα με τον Άγιο Συμεών Θεσσαλονίκης  

Καλομοίρη Δ. Μαρία394 

 

Το ζήτημα της συμμετοχής των γυναικών στη λατρεία έχει προκαλέσει και προκαλεί ακόμη και 

σήμερα αρκετές συζητήσεις στον εκκλησιαστικό χώρο. Η λατρεία ως έργο του λαού του Θεού συ-

νιστά κατά την παράδοση της Εκκλησίας μια συμμετοχική διαδικασία κλήρου και λαού, ανδρών 

και γυναικών. Στην παρούσα μελέτη σκοπός είναι να εξεταστεί η θέση της γυναίκας στη λατρεία 

μέσα από το έργο του Αγίου Συμεών Επισκόπου Θεσσαλονίκης.  

 

1. Η θεμελίωση του θέματος 

Θα πρέπει κατ᾿ αρχάς να παρατηρήσουμε ότι ο Άγιος Συμεών αποδίδει σημαντική βαρύτητα 

και σωτηριολογική σημασία στο εκκλησιαστικό λειτουργικό τυπικό. Το τυπικό περιλαμβάνει τον 

τρόπο, τον χρόνο, το διδακτικό και θεολογικό περιεχόμενο, τον συμβολικό χαρακτήρα των ιερών 

τελετών, και εικονίζει κατά κάποιον τρόπο αυτήν την ίδια τη λειτουργική πράξη και τάξη, παραδε-

δομένη από τους Πατέρες395. Στην παραδεδομένη και διδασκόμενη λειτουργική πράξη δηλώνεται 

και παράλληλα αναδύεται το βίωμα της ιερότητας της θεανθρώπινης σχέσης, το μυστήριο της εν 

Χριστώ ιερότητας του ανθρώπου (γενική ιερωσύνη), αφού το «εν Χριστώ» δηλώνει βαπτισμένους 

και μετόχους στο Σώμα Χριστού, καθαρισμένους, και αναγεννημένους με το βάπτισμα στο όνομα 

της Αγίας Τριάδος396. 

Υπάρχει παράλληλα και μια «χωριστή χάρις», δηλαδή η μυστηριακή ιερωσύνη, την οποία μόνο 

οι αρχιερείς και ιερείς φέρουν και αποτελεί -κατά τον Άγιο Συμεών-έργο «τῆς παντουργοῦ καὶ 

ἀναπλαττούσης καὶ ἁγιαζούσης τὰ πάντα δυνάμεως»397. Πρόκειται, όπως διδάσκει ο Συμεών, για 

την εξουσία του δημιουργού και πλάστη μας, ο οποίος θέλει πάντοτε το καλό των δημιουργημά-

των του και γι᾽ αυτό ήλθε για να ανατρέψει τα δεδομένα της πτώσης του ανθρώπου. Αυτήν την 

εξουσία για τη διακονία στο έργο της σωτηριολογικής διδασκαλίας (= αποστολική διδαχή) και της 

 
394 Υποψήφια Διδάκτωρ Ιστορίας και Θεολογίας της Λατρείας, Τμήμα Θεολογίας Θεολογικής Σχολής Εθνικού Καποδιστριακού 
Πανεπιστημίου Αθηνών. 
395Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν, 302-303, PG 155, 556B. 
396Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ ἁγίου μύρου, 73, PG 155, 248Α. 
397Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ ἁγίου μύρου, 74, PG 155, 249Α. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

119 
 

ιερουργίας της σωτηρίας (= ιερά μυστήρια) την κληροδότησε ο Χριστός μέσω της μυστηριακής 

ιερωσύνης στους αποστόλους και στους διαδόχους τους (= αποστολική διαδοχή)398. 

Εδώ ακριβώς με τις δύο μορφές της ιερωσύνης (γενικής και μυστηριακής) και με το λειτουργικό 

τυπικό ολοκληρώνεται, κατά τον Συμεών, ο εξεικονισμός της ουράνιας «μυστικής λειτουργίας»', 

όπως τη δίδαξε ο Διονύσιος Αρεοπαγίτης (Ψευδοδιονύσια)399. Αυτή η παραδεδομένη ιερουργία 

και το «τυπικόν» αυτής (λειτουργικός τύπος) «δεν ήτο ανθρωπίνη επινόησις, αλλά μίμησις της 

ουρανίου λειτουργίας των αγγέλων», λέγει ο Ιω. Φουντούλης400 παραπέμποντας στον Συμεών, ο 

οποίος κάνει σαφώς λόγο για την εις τον Ναό κατά τη θεία λατρεία εξεικόνιση της «ουρανίου τά-

ξεως»401.Στην ως άνω εξ ουρανού παραδεδομένη και εξεικονιστική της ουρανίου τάξεως λατρεία 

μετέχει με καθιερωμένο τρόπο κλήρος και λαός και αγιάζεται η ανθρωπότητα μέσα στην Εκκλησία 

που είναι Σώμα Χριστού.  

Κατά την αναφορά στην ανθρωπότητα, η οποία αποτελείται από άνδρα και γυναίκα, προκύπτει 

και η αναφορά για τη σχέση ανδρός και γυναικός μέσα στην Εκκλησία και στη θεία Λατρεία, όπως 

θα δούμε να αναπτύσσεται η σχέση αυτή στη διδασκαλία του Αγίου Συμεών, κυρίως στη διδασκα-

λία του για τον γάμο. Ο Άγιος Συμεών συνδέει τον γάμο και με τη διήγηση της Γενέσεως (Γεν. α΄, 

27-28, β΄, 18-24) για τη δημιουργία του ανθρώπου402. Η περί δημιουργίας του ανθρώπου βιβλική 

διδασκαλία αναφέρεται στην εκφρασθείσα θεία βούληση για τον άνθρωπο, όπως δηλώνεται με 

σαφήνεια στη σχέση του άνδρα και της γυναίκας από τον τρόπον της δημιουργίας τους: Πρόκειται 

για σχέση φυσικής ομοτιμίας με παράλληλη τη διάκριση των λειτουργικών ρόλων του άνδρα και 

της γυναίκας, αφού από τη διήγηση της Γενέσεως προκύπτει ότι ο μεν άνδρας (Αδάμ) είναι ο 

 
398Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν τελετῶν, 36, PG 155, 248177D: «Ἡ χειροτονία δὲ τὴν ἐξουσίαν παρέχει καὶ δύνα-
μιν τοῦ ποιήσαντος. Καὶ ἐπειδὴ οὐδὲν τῶν ὄντων χωρὶς αὐτοῦ, ἦλθε δὲ αὐτὸς εἰς το εὖ εἶναι ἡμᾶς ἀγαγεῖν, ταὐτην οὖν τὴν 
δύναμιν...παρέσχεν ἡμῖν διὰ τῆς αὐτοῦ ἱερωσύνης· καὶ δι᾽ αὐτῆς πᾶσαι ἡμῖν αἱ τελεταὶ ἐνεργοῦνται, καὶ οὐδὲν ἅγιον χωρὶς 
ἱερέως ἐστίν». Βλ. και στο Περὶ τοῦ ἁγίου μύρου, 73, PG 155, 248C, όπου αναλύονας την ευχήν του αγίου Μύρου λέγει ο 
Συμεών ότι οι ιερείς είναι ''ευχάριστοι δούλοι'', ήτοι υπηρέτες του έργου του Θεού, μιας διακονίας «μέγιστον δώρον», α-
φού η θεία χάρις «τοὺς γηΐνους καὶ φθαρτοὺς ὑπηρέτας ὑπέδειξετῶν ἐπουρανίων». 
399Συμεών Θεσσαλονίκης, Περἰ τοῦ Ἁγίου Μύρου, 76, PG 155, 249D-252A: «Καὶ γὰρ ὁ Ἀρχιερεύς ἐστιν ὁ τὰ πάντα διὰ τῶν 
ἱερέων καὶ τῶν λοιπῶν κληρικῶν (χειροτονήσας αὐτοὺς) ἐνεργῶν ἐν τοῖς μυστηρίοις. Καὶ Διονύσιος τοῦτο φησι». 

400Φουντούλης, Ιωάννης. Το λειτουργικόν έργον Συμεών του Θεσσαλονίκης. Συμβολή εις την Ιστορίαν και Θεωρίαν της Θείας 
Λατρείας, [Εταιρεία Μακεδονικών Σπουδών Ίδρυμα Μελετών Χερσονήσου του Αίμου 84], Θεσσαλονίκη 1966, σ. 140 
401Συμεών Θεσσαλονίκης, Διάλογος, 365, PG 155, 680ΒC: «Οὐκ οἶδας ὅτι τάξις συνέχει τὰ πάντα, ὡς γέγραπται...καὶ ὅτι ἡ ἐν 
οὐρανοῖς εὐταξία και εν τῇ Έκκλησίᾳ ἐστί;».Βλ. και Ἀποκρίσεις, 19, PG 155, 872A: «τάξεσιν εἰσίν, ὡς ἔφη Διονύσιος...μιᾶς 
οὔσης ἑκάστης τάξεως. Τοῦτο οὖν καὶ ἐν τῇ Ἐκκλησίᾳ ἐστί, τὰ οὐράνια μιμουμένῃ, μᾶλλον δὲ ὡς ἡνωμένῃ τοῖς οὐρανίοις». 
402Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν Τελετῶν, 38, PG 155, 180Β: «διὸ καὶ εὐλογεῖ τὸν γάμον αὐτός (ὁ Θεὸς), ὡς ἄν μὴ 
χωρὶς εὐλογίας ἡ ἀπαρχὴ τυγχάνῃ τῆς ἡμετέρας ζωῆς». 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

120 
 

φορέας της ανθρωπίνης φύσεως (γενάρχης) η δε γυναίκα (Εύα) επειδή επλάσθη από την πλευρά 

του Αδάμ φέρει την ίδια με αυτόν φύση. Συνεκδοχικά, θα πρέπει να τονισθεί η «εν ομοτιμία διά-

κριση των φύλων», που είναι απαραίτητη «για να διαφυλαχθεί η εκ της Δημιουργίας οντολογική 

ενότητα του ανθρώπου, να αποφευχθεί δηλαδή η οντολογική τους θεώρηση, η οποία θα επέφερε 

και τη βάσει της φυλικής διακρίσεως οντολογική διάσπαση του ανθρώπου». Με τον τρόπο αυτό η 

γυναίκα υπάγεται κατά τη φύση της στον γενάρχη Αδάμ, ενώ κατά τη λειτουργικότητά της δηλώνει 

την απαρχή της κοινωνικότητας του ανθρώπου, και άρα έχουμε «διακεκριμένη λειτουργικότητα 

του ανθρώπου, στα πλαίσια της μιας οντολογίας του. Έχουμε ανθρωπότητα φυσικώς μοναρχού-

μενη και κοινωνικώς δομημένη» και ως εκ τούτου εξεικονίζουσα τη θεία τάξη και ζωή βάσει της 

''κατ᾿ εικόνα Θεού'' δημιουργίας της403. 

Αυτή η δημιουργική θεία βούληση και τάξη αποκαθίσταται στην εν Χριστώ ανακαινισμένη αν-

θρωπότητα ορίζοντας και τη σχέση και τη θέση ανδρός και γυναικός μέσα στην Εκκλησία και στη 

θεία Λατρεία, αφού η ''εκκλησιαστική τάξις'', όπως και η οριζόμενη από τη Δημιουργία σχέση έ-

χουν κοινή πηγή, τον Θεό Λόγο. Ο σαρκωθείς Θεός Λόγος θεμελίωσε την Εκκλησία, στην οποία η 

''εκκλησιαστική τάξις'' αναφέρεται στη βούληση και στη διδαχή Του. Πρόκειται δηλαδή για τη Χρι-

στοκεντρικότητα της Εκκλησίας404. Η χριστοκεντρική σωτηριολογική προοπτική αποτελεί την αντι-

στροφή των δεδομένων της πτώσεως και την αποκατάσταση του δημιουργικού θείου θελήματος 

για τον άνθρωπο, εξασφαλίζοντας και εγγυώμενη εν Χριστώ την πορεία προς τη θέωση405.  

Όλα αυτά εξεικονίζονται στη λειτουργική πράξη της Εκκλησίας, την οποία ερμηνεύει ο Άγιος 

Συμεών, δηλώνοντας όπως είπαμε ότι είναι εκ Θεού και άρα όχι κάποια απλώς κοινωνική-ηθική 

επιταγή, με την έννοια ότι προσαρμόζεται στις κοινωνικές αλλαγές κάθε εποχής. Είναι κυρίως θε-

ολογική, με την έννοια ότι εξεικονίζει το εκ της Δημιουργίας σταθερό και αμετάβλητο θείο θέλημα 

για τον άνθρωπο, όπως αυτό διδάσκεται και βιώνεται στη σωτηριολογική λατρεία της Εκκλησίας. 

Αυτό σημαίνει ότι είναι μεν κοινωνική, αφού η Εκκλησία είναι κοινωνία, αλλά δεν συμμεταβάλλε-

ται όταν αλλάζουν οι κοινωνικές συνθήκες, αφού δηλώνει το θείο θέλημα για την κατά Θεόν υγεία 

της φύσης του ανθρώπου. Ερμηνεύεται βέβαια βάσει των κοινωνικών δεδομένων κάθε εποχής, με 

τέτοιον όμως τρόπο που να μην αλλοιώνεται το σωτηριολογικό μήνυμα της αποστολικής 

 
403Κοντογιάννης, Σπυρίδων & Κάρμης, Αθάνασιος. «Μια Ορθόδοξη προσέγγιση του ζητήματος της χειροτονίας των γυναι-
κών», [Ανάτυπον εκ ης Επιστημονικής Επετηρίδος της Θεολογικής Σχολής Αθηνών, τόμ. ΛΓ´], Αθήναι 1998, σσ. 581, 585. 
404Φειδάς, Βλάσιος.  Εκκλησιολογία μεταξύ Χριστολογίας και Πνευματολογίας υπό το φως της Πατερικής Παραδόσεως, Αθή-
ναι 2018, σ. 360. Βλ. και Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ θείου Ναοῦ, 91, PG 155, 741 ΑΒ.  
405Κοντογιάννης, Κάρμης, «Μια Ορθόδοξη προσέγγιση του ζητήματος της χειροτονίας των γυναικών», σ. 589. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

121 
 

παραδόσεως. Εάν δεν τηρηθεί αυτός ο κανόνας, τότε προκύπτουν αιρέσεις, επηρεασμένες από 

ιδεοληψίες και, όπως λέγει ο Άγιος Συμεών, προερχόμενες από «ἴδιες ὁρμές» (φιλοσοφικές, κοι-

νωνικές, πολιτικές, φιλοδοξίες ατόμων, κοινωνικών ομάδων κ. ά.)406. 

Ο «κανόνας» αυτός αποτελεί και το θεμελιώδες κριτήριο, με το οποίο ο Άγιος Συμεών ερμη-

νεύει την εκκλησιαστική και λειτουργική πράξη που αφορά τη θέση της γυναίκας στην Εκκλησία. 

Θα αναπτύξουμε τη διδασκαλία του, την οποία συνοψίζουμε σε τρείς επιμέρους κατευθύνσεις: α) 

Τη διδασκαλία που προκύπτει από το μυστήριο του γάμου, β) τη διδασκαλία που προκύπτει από 

το μυστήριο της Ιερωσύνης και γ) τη διδασκαλία για την Παναγία. 

 

2. Η διδασκαλία του Αγίου Συμεών για τη γυναίκα στην Εκκλησία 

α. Η θέση της γυναίκας, όπως δηλώνεται στην τελετή των αρραβώνων και στο μυστήριο του 

γάμου 

Σημαντική είναι όπως είπαμε η διδασκαλία του Αγίου Συμεών για τη γυναίκα, η οποία συνδέ-

εται με το ιερό μυστήριο του γάμου, το οποίο, όπως λέγει,αποτελεί θεία παραχώρηση και ευλογία 

που δόθηκε από τον Θεό στον άνθρωπο «διὰ μόνην παιδοποιίαν και διὰ τὸν ἐκ τῆς παρακοῆς 

ἐπακολουθήσαντα θάνατον, ἵνα ἕως ἄν ἔλθῃ ἡ ἀθανασία, ὁ παρὼν φθαρτὸς διαμένῃ βίος». Τονίζει 

παράλληλα ότι ο γάμος δόθηκε στην απαρχή της ζωής των ανθρώπων για να υπάρχει η θεία ευλο-

γία, η οποία όμως απαιτεί από το ανδρόγυνο να ενώνονται «ἐννόμως, δίχα ψόγου καὶ ῥύπου», 

και να φυλάττουν τον γάμο τους άμωμον και παρθενικόν, με την έννοια της παρθενίας μέχρι τον 

γάμο, καθώς και της αποφυγής της πορνείας, της αρπαγής, της πολυγαμίας, της αιμομιξίας, αλλά 

και της μοιχείας μετά τον γάμο407.Θα παρατηρήσουμε επίσης ότι, ενώ στην αρχή ο Συμεών λέγει 

ότι ο γάμος συνδέεται μόνο με την παιδοποιία, στη συνέχεια υποδεικνύει και έναν άλλο σκοπό 

του μυστηρίου αυτού, δηλαδή τη «δουλεία» ενώπιον του Θεού (= ταπείνωση), τη σωφροσύνη και 

ομοφροσύνη, την ειρήνη και την ομόνοια, και γενικά ό,τι απαιτείται για την μέσα στον γάμο δια-

τήρηση της θείας ευλογίας και για την πνευματική ολοκλήρωση των ανθρώπων408.Η σειρά της εμ-

φάνισης των σκοπών του γάμου οφείλεται στο γεγονός ότι ο Συμεών ερμηνεύει τις ευχές του ιερού 

 
406Συμεών Θεσσαλονίκης, Διάλογος, 365, PG 155, 680Β: «Πῶς οὖν τολμᾷ τις ὅλως τὰ μετὰ λόγου καὶ τὰ τοῦ Θεοῦ Λόγου 
ἰδίαις ὁρμαῖς παρορᾶν; Καὶ ἑαυτὸν εἰσάγειν τῆς τούτων καταλύσεως νομοθέτην;». 
407Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 275-6, PG 155, 504C-505 C. 
408Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, PG 155, 279, 281, 509Β, 512 ΑC. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

122 
 

μυστηρίου, στις οποίες όσο προχωρεί το μυστήριο, τόσο εντονότερη είναι η αναφορά στην πνευ-

ματική τελείωση του ανδρόγυνου μέσα στην κατά Θεόν κοινή τους ζωή. 

Εδώ ακριβώς αναδεικνύεται και η θέση και ο ρόλος της γυναίκας, τον οποίο ο Συμεών εντάσσει 

στο πλαίσιο που αναφέραμε στην παραπάνω ενότητα. Παραπέμπει δηλαδή στην κατά την τέλεση 

του μυστηρίου επίκληση του Θεού, οποίος κατα τη διήγηση της Γενέσεως έπλασε «τὸν ἄνθρωπον 

(Αδάμ) καὶ εξ αὐτοῦ τὴν γυναῖκα εἰς βοηθόν», και ερμηνεύει και την υπάρχουσα στην ευχή του 

γάμου φράση «ὁ Θεὸς ὁ πάντα ποιήσας τῇ ἰσχύει σου, καὶ στερεώσας τὸν οὐρανὸν καὶ τὸν στέφα-

νον τῶν κτισμάτων σου εὐλογήσας», λέγοντας ότι πατήρ των συναπτομένων στον γάμο είναι ο 

Δημιουργός Θεός409. 

Για να γίνει όμως καλύτερα κατανοητή η σχέση της γυναίκας προς τον άνδρα και επίσης θέλο-

ντας μέσα από το έργο του Αγίου Συμεών Θεσσαλονίκης να ερμηνεύσουμε την οπτική που έχει 

για τη θέση της γυναίκας στη λατρεία, θα πρέπει να ανατρέξουμε στη σχετική Παύλεια διδασκαλία 

(Α΄ Κορ. ια΄ 3-12 και Ἐφεσ. ε΄, 22-29), την οποία και ο ίδιος ο Συμεών ερμηνεύοντας τις ευχές του 

γάμου συνδέει με τη διδαχή της Δημιουργίας. Στη σύνδεση αυτή, ξεκινώντας από τη Γένεση, θα 

δούμε ότι στην πρώτη διήγηση της δημιουργίας του ανθρώπου περιγράφεται χαρακτηριστικά ότι 

«ἐποίησεν ὁ Θεός τόν ἄνθρωπον, κατ’ εἰκόνα Θεοῦ ἐποίησεν αὐτόν, ἄρσεν καί θῆλυ ἐποίησεν 

αὐτούς» (Γεν. 1, 26-27). Μέσα από αυτό το χωρίο καταδεικνύεται η εξ αρχής διάκριση που υπάρχει 

στα δύο φύλα (άνδρας και γυναίκα), δηλαδή η διάκριση μέσα στην ενότητα της δημιουργίας του 

ανθρώπου(«ἐποίησεν..τον ἄνθρωπον»).Η διάκριση αυτή δεν είναι βέβαια διχαστική της ενότητας 

της φύσεως του ανθρώπου. Το «ποιήσωμεν τὸν ἄνθρωπον» αφορά και τους δύο, άνδρα και γυ-

ναίκα, που ως άνθρωποι φέρουν το «κατ’ εἰκόνα» και «καθ’ ὁμοίωσιν» Θεού. Διδάσκεται άρα η 

ισοτιμία των δύο φύλων ως προς τη φύση τους. Η ισοτιμία αυτή φαίνεται ξεκάθαρα στη δεύτερη 

διήγηση της Γενέσεως για τη δημιουργία του ανθρώπου (Γεν. β΄, 18-24), κατά την οποία ο Τριαδι-

κός Θεός έπλασε τον άνθρωπο (Αδάμ) και του έδωσε σύντροφο για να μην είναι μόνος: «Καὶ εἶπε 

Κύριος ὁ Θεός, οὐ καλὸν εἶναι τὸν ἄνθρωπον μόνον· ποιήσωμεν αὐτῷ βοηθὸν κατ’αὐτόν» (Γεν. β΄, 

18). Από το χωρίο αυτό συνάγεται ότι η γυναίκα έχει την ίδια φύση με τον άνδρα, άρα είναι ομό-

τιμη προς τον άνδρα, αφού πλάσθηκε από την πλευρά του Αδάμ, ο οποίος δήλωσε «τοῦτο νῦν 

ὀστοῦν ἐκτῶν ὀστέων μου καὶ σάρξ ἐκ τῆς σαρκός μου, αὕτη κληθήσεται γυνή» (Γεν. β΄, 23).  

 
409Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 279, 281, PG 155, 509Β, 512C. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

123 
 

Εδώ ακριβῶς θα πρέπει να εστιασθεί η προσοχή μας, προκειμένου να ερμηνευθεί σωστά η 

φράση του Συμεών ότι κατά την τελετή του αρραβώνος θα πρέπει να τοποθετήσει ο λειτουργός 

«τὸν μὲν ἄνδρα ἐκ δεξιῶν, ἐπεὶ καὶ οὗτος ἄρχων καὶ κεφαλὴ τῆς γυναικός, τὴν γυναῖκα δὲ ἐξ ἀρι-

στερῶν, ὡς ὑποδεεστέραν, καὶ ὡς ἐκ τῆς πλευρᾶς αὐτοῦ»410. Στο κείμενο αυτό διαφαίνεται η σύν-

δεση της βιβλικής διήγησης της Δημιουργίας με την Πάυλεια διδασκαλία της ''υποταγής'' της γυ-

ναίκας στον άνδρα, ο οποίος είναι «κεφαλὴ τῆς γυνακός» (Ἐφεσ. ε΄, 22-23). Η έννοια της «υποτα-

γής» της γυναίκας στον άνδρα δεν δηλώνει στην προκείμενη περίπτωση κάποια «κοινωνική κυ-

ριαρχία», όπως εσφαλμένα έχει υποστηριχθεί από επικριτές των σχετικών βιβλικών κειμένων, ε-

πηρεασμένων κυρίως από τα φεμινιστικά κινήματα του 19ου και κυρίως του 20ου αι. Όπως τονί-

ζεται στην Α΄ Προς Κορινθίους επιστολή του Αποστόλου Παύλου, η έννοια της ''κεφαλής'', που με 

αυτήν συνδέεται και εξ αυτής ερμηνεύεται και η ανωτέρω ''υποταγή'', θα πρέπει να ερμηνευθεί 

ως «φυσική ομοτιμία», ότι δηλαδή η γυναίκα είναι ενταγμένη στην ίδια φύση με τον άνδρα, αφού 

η Εύα έχει πλασθεί από την πλευρά του φυσικού γενάρχη, του Αδάμ. Αυτό το τονίζει με σαφήνεια 

ο Απόστολος Παύλος: «οὺ γὰρ ἐστιν ἀνήρ ἐκ γυναικός, ἀλλὰ γυνὴ ἐξ ἀνδρός» (Α΄ Κορ. ια΄ 8).  

Με την ίδια σαφήνεια ορίζει ο Παύλος και την «κεφαλή» ως φυσική αρχή: Ο άνδρας είναι κε-

φαλή της γυναίκας, όπως ο άνδρας έχει ως κεφαλή του τον Χριστό και ο Χριστός τον Θεό (Πατέρα). 

Δηλαδή, ο άνδρας είναι ο φυσικός γενάρχης, και άρα η γυναίκα εντάσσεται στην ίδια φύση με 

αυτόν τον φυσικό γενάρχη της ανθρωπότητας (=υποταγή), όπως και ο Χριστός κατά τη θεότητα 

αυτού είναι της ίδιας ουσίας (ομοούσιος) με τον Θεό Πατέρα, την πηγή και την αρχή της Θεότητος. 

Ο Συμεών, σε μιαν άλλη ενότητα (αυτήν της τάξεως μέσα στην ιερωσύνη) τονίζει την εν λόγω δι-

δασκαλία για τον Θεό Πατέρα-αρχή της ουσίας και της δυνάμεως μέσα στην Αγία Τριάδα. Λέγει 

ότι υπάρχει «τάξις» μέσα στην Αγία Τριάδα, κατά την οποία ένα μόνο αίτιο και μία αρχή νοείται 

σε αυτήν, ο Θεός Πατήρ, και άρα μία είναι η θεία ουσία και η θεία δύναμις411. Αναλόγως και στον 

κατ᾽ εικόνα Θεού άνθρωπο υπάρχει ένας φυσικός γενάρχης, ο Αδάμ.  

Η κοινωνιολογική ερμηνεία, που βασίζεται σε ιδεολογικά συστήματα, χωρίς να λαμβάνει υ-

πόψη της τη θεολογική ερμηνεία, όχι μόνο παρερμηνεύει την έννοια της ''κεφαλής'', αλλά δεν έχει 

και τη δυνατότητα να κατανοήσει με ποιόν τρόπο ο Χριστός είναι κεφαλή του ανδρός. Αδυνατούν 

έτσι να συνδέσουν την ανθρώπινη ζωή με τη σώζουσα θεία χάρη και στερούν κάθε προοπτική 

πνευματικότητας στην ανθρώπινη κοινωνία, εγκλωβίζοντας αυτήν σε μια εγκόσμια υλική οπτική. 

 
410Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 278, PG 155, 508ΒC. 
411Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν χειροτονιῶν, 213, PG 155, 425C. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

124 
 

Ο Συμεών τονίζει αντίθετα ότι ο δημιουργός Θεός Λόγος έγινε άνθρωπος για να αναπλάσσει και 

αγιάσει την ανθρωπότητα, αφού καθάρισε και έλαβε την ανθρώπινη φυση από την Αγίαν Παρ-

θένο412. Υπό την έννοια αυτή όχι μόνο συνδέεται η Δημιουργία με την Εκκλησία, αφού η θεία 

βούληση για τον άνθρωπο αποκαθίσταται στην εν Χριστώ ανακαινισμένη ανθρωπότητα, αλλά και 

ο Χριστός είναι ο ''πνευματικός γενάρχης'' και άρα η ''κεφαλή'' της ανακαινισμένης αυτής ανθρω-

πίνης φύσεως. Για τον λόγο αυτό ο Χριστός χαρακτηρίζεται στην παύλεια διδασκαλία, την οποία 

υπονοεί ο Συμεών, ως «ἔσχατος Ἀδάμ» και «δεύτερος ἄνθρωπος» (νέος Αδάμ) και ως «Κεφαλή 

της Εκκλησίας», η οποία είναι Σώμα Χριστού (Α΄ Κορ. ιε΄, 22-23 και 45-49, Εφεσ. ε΄, 23). 

Η θέση της γυναίκας ως ομότιμης προς τον άνδρα διατυπώνεται και με έναν άλλο συμβολικό 

τρόπο μέσα στην τελετή του αρραβώνος, όπως τον ερμηνεύει ο Συμεών: Η σύμπλεξη των χειρών 

του ανδρός και της γυναικός αποτυπώνει την ένωση σε μια μονάδα αναμεταξύ τους, αλλά και με 

το Χριστό την κεφαλή της Εκκλησίας: «ἵνα ὁ Θεὸς ὁ τὰ διῃρημένα συναγαγὼν εἰς ἑνότητα...»413. 

Έτσι, «τα δύο πρόσωπα του άνδρα, ως φορέα της ανθρώπινης φύσης, και της γυναίκας, ως «βοη-

θού» του ανδρός ενώνονται «εις σάρκαν μίαν» (Εφεσ. ε΄, 31), σχηματίζοντας μια δυάδα- μονάδα 

με τη συζυγική τους ένωση που αντανακλά τη θεία ενότητα»414. Έτσι βασιλεύει η ενότητα, που 

όμως δεν αποκλείει τη λειτουργική διάκριση των ρόλων του κάθε μέρους της ενότητας.  

Αυτό φαίνεται στην τελετή του αρραβώνα, όταν, όπως αναφέρει ο Συμεών, δηλώνοντας τη 

συμβολική συνήθεια της εποχής του, ο ιερεύς «τῇ ἱερᾷ τίθησι τραπέζῃ δακτύλιον σιδηροῦν διὰ τὸ 

στεῤῥὸν τοῦ ἀνδρός, καὶ δακτύλιον χρυσοῦν, διὰ τὸ ἁπαλὸν τε καὶ ἁγνὸν τῆς γυναικὸς»415. Θα 

λέγαμε δηλαδή ότι το σιδερένιο δακτυλίδι του άνδρα δηλώνει τη σταθερότητα της ανακαινισμένης 

μέσα στην Εκκλησία φύσης του ανθρώπου, φορέας της οποίας είναι όπως είπαμε ο άνδρας ως 

''τύπος'' του γενάρχου Αδάμ, ενώ το χρυσό δακτυλίδι της γυναίκας δηλώνει την καθαρότητα και 

την ηρεμία της επικοινωνίας και κοινωνίας μέσα στην οικογένεια, φορέας της οποίας είναι όπως 

είδαμε η γυναίκα ως ''τύπος'' της Εύας. Επίσης, ο Χριστός, ως κεφαλή της οικογένειας, εγγυάται 

την πνευματική ανακαίνιση της ανθρώπινης φύσης και της ανθρώπινης κοινωνικότητας, όπως 

αυτή βιώνεται μέσα στη θεία Λατρεία της Εκκλησίας. 

 
412Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν τελετῶν, 41, PG 155, 181Α. 
413Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 278, PG 155, 508C. 
414Σαμαράς, Θεολόγος (αρχιμ). Γάμος. Προβλήματα και προοπτικές στη σύγχρονη κοινωνία εξ απόψεως Κανονικού Δικαίου, 
Ιδιωτ. έκδ., Αθήνα 2019, σ.25. 
415Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 277, PG 155, 508Α. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

125 
 

Θα πρέπει επίσης εδώ να παρατηρήσουμε ότι η ως άνω «ένωση των διαιρεμένων μελών», δεν 

παραπέμπει βέβαια σε κάποια φερόμενη απόσχιση κάποιου ενιαίου αρχεγόνου ανθρώπου, όπως 

θεωρίες αυτού του είδους ακούγονται στις ημέρες μας, αλλά αντίθετα δηλώνει την αντιστροφή 

και τη διόρθωση της διατάραξης της ένθεης κοινωνίας του άνδρα και της γυναίκας, όπως αυτή 

προκλήθηκε κατά τη στιγμή της πτώσεως. Η διαίρεση δηλαδή συνέβη, όταν η γυναίκα, η οποία 

όπως προαναφέραμε δηλώνει με τη δημιουργία της την έναρξη της κοινωνικότητας του ανθρώπου 

(«ποιήσωμεν αὐτῷ βοηθὸν κατ’ αὐτόν»), δίδαξε την αποστασία και άρα την αποκοπή της κοινω-

νίας με τον Θεό. Αυτό είχε άμεσες επιπτώσεις στην ανθρώπινη κοινωνία, δηλαδή την αμαρτία, που 

ευθύνεται για την απόσχιση, τον διχασμό την κοινωνική εξαθλίωση. Ατή η ενότητα αποκαθίσταται 

και βασιλεύει στόν γάμο, τον οποίο ο Κύριος «ὡς δημιουργὸς συνεστήσατο καὶ εὐλόγησεν»416.  

Η ενότητα μέσα στην οικογένεια, καθώς και η διάκριση με βάση τον αναλογούντα ρόλο στο 

κάθε φύλο, πλαισιώνονται από την κατά φύσιν ισοτιμία του άνδρα και της γυναίκας. Παράλληλα 

όμως η ισοτιμία αυτή δεν αποκλείει και τη διάκριση των ρόλων. Και αυτή η διάκριση και συγχρό-

νως η ενότητα φαίνεται ξεκάθαρα στην παύλεια διδασκαλία, την οποία είδαμε ότι επικαλείται και 

ο Άγιος Συμεών. 

Ο Απόστολος Παύλος στην επιστολή προς Εφεσίους αναφέρει: «Οἱ ἄνδρες ἀγαπᾶτε τὰς γυ-

ναῖκας ἑαυτῶν, καθὼς καὶ ὁ Χριστὸς ἠγάπησε τὴν Ἐκκλησίαν» (Εφεσ. 5:25).Ο γάμος δηλαδή δεν 

αποτελεί απλώς ένα κοινωνικό συμβόλαιο, αλλά ως μυστήριο της Εκκλησίας έχει στόχο την τελεί-

ωση των προσώπων και τη σωτηρία. Παράλληλα, ο επίσκοπος Θεσσαλονίκης στο έργο του κάνει 

ειδική μνεία στον Ισαάκ και τη Ρεβέκκα417, μνημονεύοντας μόνο αυτό το ζεύγος της Παλαιάς Δια-

θήκης. Όπως σημειώνει «αυτήν μόνη έλαβε γυναίκα ο Ισαάκ», θέλοντας να τονίσει τη σημασία 

της μονογαμίας. Αυτή είναι ένα άλλο δείγμα της αξίας που έχει η γυναίκα στην Εκκλησία, αντίθετα 

με καταστάσεις που επικρατούν σε μη χριστιανικές κοινωνίες. 

Για να τονίσει μάλιστα ο Συμεών τη σημασία της μονογαμίας, όπως αυτή προκύπτει από την 

εντολή του Δημιουργού, συνδέει συμβολικά γάμο και παρθενία, τονίζοντας ότι η καθαρότητα 

μέσα στον γάμο είναι η αποφυγή της μοιχείας (= αμίαντος κοίτη)418. Με ανάλογο τρόπο αναφέρε-

ται στην παρθενία των μοναχών χρησιμοποιώντας την ορολογία του γάμου: Όσοι επιδίδονται στην 

παρθενία παντρεύονται τον Χριστό. 

 
416Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν τελετῶν, 46, PG 155, 192Β. 
417Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 278, PG 155, 508C. 
418Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 282, PG 155, 512D. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

126 
 

β. Η γυναίκα και η μυστηριακή ιερωσύνη 

Στο έργο του Αγίου Συμεών Θεσσαλονίκης θα παρατηρήσει κανείς ότι η γυναίκα δεν αναφέρε-

ται ποτέ όταν γίνεται λόγος για το μυστήριο της ιερωσύνης. Ο Ιωάννης Φουντούλης, βαθύς μελε-

τητής του Επισκόπου Θεσσαλονίκης διαπιστώνει ότι όλα τα μυστήρια και οι ιερές τελετές στο έργο 

του αποτελούνται από δύο στοιχεία, υλικό και πνευματικό, που παραπέμπουν στη θεία ενανθρώ-

πηση, αφού συστάθηκαν από τον ίδιο τον Χριστό και συμβολίζουν τη σάρκωση του419. Τα σημεία 

αυτά δείχνουν καθαρά ότι το κέντρο των ιερών μυστηρίων, τελετών και ακολουθιών, είναι ο Χρι-

στός-ανήρ, κεφαλή της Εκκλησίας και μέγας Αρχιερεύς420.Οι απόστολοι παρέλαβαν από τον Χρι-

στό μαζί με την αποστολή και τα αξιώματά Του. Το Προφητικό αξίωμα, που είναι η εξουσία να 

κηρύττουν το ευαγγέλιο, το Αρχιερατικό αξίωμα, δηλαδή την εξουσία να τελούν τα ιερά μυστήρια 

και να μεταδίδουν τη θεία χάρη, και το Βασιλικό, δηλαδή να έχουν την εξουσία να ποιμαίνουν την 

Εκκλησία. Τα τρία αυτά αξιώματα συνένωσε ο Χριστός στον εαυτό Του αρμονικά421. Κατά την τέ-

λεση της θείας Ευχαριστίας, καθώς και στις άλλες λειτουργικές πράξεις της Εκκλησίας, παρίσταται 

ζωντανός ο ίδιος ο Χριστός. Επομένως, η ιερωσύνη έχει ως πηγή της τον ίδιο τον Θεό – Πατέρα και 

προσφέρεται ως κοινή δωρεά της Αγίας Τριάδος που χορηγείται από αυτήν μέσω του Λόγου που 

ενανθρώπησε422. 

Η ιερωσύνη, λοιπόν, είναι δώρο του Θεού που δόθηκε στον άνθρωπο και δίδεται αποκλειστικά 

και μόνον στους άνδρες, εφ᾿ όσον εκπηγάζει εκ του Μεγάλου Αρχιερέως Χριστού και όχι σε όλους 

ανεξαίρετα τους ανθρώπους, οι οποίοι έχουν την κοινή (γενική) ιερωσύνη, μέσω του αγίου βαπτί-

σματος. Ο Άγιος Συμεών, όπου αναφέρεται στη μυστηριακή ιερωσύνη και σε χειροτονίες, χρησι-

μοποιεί αποκλειστικά το αρσενικό άρθρο. Ειδικότερα για τον επίσκοπο δηλώνει ότι βρίσκεται εις 

τύπον και τόπον Χριστού: «Καὶ ἵσταται ὁ ἀρχιερεύς, τὸν Χριστὸν σαυτὸν τυπῶν, τὴν αὐτοῦ δύναμιν 

ἔχων»423. Βέβαια το ζήτημα της χειροτονίας των γυναικών δεν είχε τεθεί τότε στην Εκκλησία, αφού 

αυτό προέκυψε από τις προτεσταντικές Κοινότητες στη Δύση, από χριστιανές φεμινίστριες, οι ο-

ποίες, επηρεασμένες από τα φεμινιστικά κινήματα, επέμεναν για την ισότητα ανδρών και γυναι-

κών στα πάντα μέσα στην Εκκλησία, θέτοντας ζήτημα χειροτονιών γυναικών. Υπήρχε όμως 

 
419Φουντούλης, Το λειτουργικόν έργον Συμεών του Θεσσαλονίκης, σ. 129. 
420Φειδάς, Εκκλησιολογία, σ. 359. 
421Ματσούκας, Νικόλαος. Δογματική καὶ Συμβολικὴ Θεολογία Γ΄, [Φιλοσοφικὴ καὶ Θεολογικὴ Βιβλιοθήκη 34], εκδ. Π. Πουρ-
ναρά, Θεσσαλονίκη 2001, σ. 283. 
422Τρεμπέλας, Παναγιώτης. Δογματική, εκδ. «Ο Σωτήρ», τόμ. Γ΄, Αθήναι 2003, σ. 287. 

423Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν τελετῶν, 62, PG 155, 224Β. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

127 
 

απαγόρευση εισόδου των γυναικών στα φρικτά και ιερά άγια των αγίων, την παράβαση της οποίας 

ο ιεράρχης στιγματίζει με αυστηρές εκφράσεις: «Τοὺς δὲ ἱεροὺς οἴκους βατοὺς τίθενται πολλοῖς 

καὶ αὐτὰ τὰ ἄδυτα και φρικτὰ· .καί οὐ γυναιξὶ μόνον εἰσητὰ, αλλὰ καὶ ἡλικίᾳ πάσῃ καὶ...ἀκαθάρ-

τοις...»424. Συνάγεται επίσης και από άλλα κείμενα του Αγίου Συμεών ότι η γυναίκα είναι αποκλει-

σμένη από τη μυστηριακή ιερωσύνη. 

Ο Συμεών σε ζητήματα που αφορούν την «αποστολική διαδοχή» αναφέρεται μόνο σε άνδρες. 

Τονίζει ότι τα ιερά λειτουργήματα μέσα στην Εκκλησία «ἐν ἱερωμένοις ὀφείλουιν εἶναι διακόνοις 

καί πρεσβυτέροις καὶ οὐκ ἀνδράσι κοσμικοῖς καὶ μὴ ἱερωσύνην ἔχουσιν»425. Παράλληλα, σε ερώ-

τηση «τίνα τυποῖ ὁ Ἀρχιερεύς», ο Συμεών απαντά ότι ο Αρχιερεύς δηλώνει τον Κύριον426, ενώ α-

ναφέρει, παραπέμποντας στα αρεοπαγιτικά έργα, ότι «φωτιστικός ὁ ἐπίσκοπος, καὶ τελείαν έχων 

τὴν χάριντοῦ Πνεύματος, καὶ διὰ τοῦτο τὴν μεταδοτικὴν πλουτεῖ τῶν θείων φώτων χάριν· τουτέστι 

τῶν χαρισμάτων τὴν δωρεὰν, τὸν Πατέρα τῶν φώτων Θεὸν μιμούμενος» και «ότι ὁ ἀρχιερεύς ἐστιν 

ὁ τὰ πὰντα διὰ τῶν ἱερέων καὶ τῶν λοιπῶν κληρικῶν (χειροτονήσας αὐτούς) ἐνεργῶν ἐν τοῖς μυ-

στηρίοις. Καὶ Διονύσιος τοῦτό φησι»427. 

Παρομοίως και σε περιπτώσεις που ο Συμεών αναφέρεται σε ζητήματα που αφορούν την πα-

ραδεδομένη στους αποστόλους σωτηριολογική διδασκαλία, πάλι αποκλείει τις γυναίκες, και κάνει 

λόγο μόνο για διδασκαλία Πατέρων, αναφερόμενος μόνο σε άνδρες. Στό τέλος της πραγμάτευσής 

του για το μυστήριο του γάμου αναφέρει ότι ίσως παραμένουν κάποια ερωτήματα ακόμη, αλλά 

δεν θα τα απαντήσει, τονίζοντας ότι «οὐ πρὸς ἡμᾶς περὶ τούτων λέγειν· ὅτι καὶ περὶ πάντων σαφῶς 

ἡμᾶς ἐκδιδάσκουν οι Πατέρες»428. Όσον αφορά το ερώτημα για ποιούς Πατέρες ομιλεί, θα απα-

ντήσει ο ίδιος, όταν αναλύει τη σημασία του «δι᾽ εὐχῶν τῶν ἁγίων Πατέρων ἡμῶν...», λέγοντας 

ότι ως «ἅγιοι Πατέρες» εννοούνται οι αρχιερείς, οι ιερείς και ο χορός των αγίων. Και εδώ όμως 

δεν αναφέρεται σε γυναίκες, καίτοι υπάρχουν αγίες μητέρες, η ίδια η Παναγία. Αυτό πιστεύουμε 

θα μπορούσε να δικαιολογηθεί μόνο εάν θεωρηθεί ότι η ως άνω ευχή συνδέεται με την ευλογία 

του Κυρίου, αφού ο Άγιος Συμεών επιλέγει την ευχή «Δι᾽ ευχών…» ως τρόπο έναρξης των Ακολου-

θιών απόντος Ιερέως, θέλοντας να τονίσει ότι όταν δεν υπάρχει ιερέας, αρχίζει κάποιος χωρίς ο 

ίδιος να ευλογεί αφού δεν είναι ιερώμενος, αλλά με τις ευχές των αγίων Πατέρων.  

 
424Συμεών Θεσσαλονίκης, Διάλογος κατὰ πασῶν τῶν αἱρέσεων, 21, PG 155, 108ΑΒ 
425Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν χειροτονιῶν, 248, PG 155, 465D. 
426Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῆς ἱερᾶς λειτουργίας,97,PG 155, 289D-291Α. 
427- Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῆς ἱερᾶς τελετῆς τοῦ ἁγίου μύρου, 75-76,PG 155, 249 CD-252Α. 
428Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ τιμίου καὶ νομίμου γάμου, 282, PG 155, 513D. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

128 
 

Κατά συνέπεια ως «χορὸ τῶν ἁγίων» θα πρέπει να εννοεί ο Συμεών τους κεκοιμημένους Πα-

τέρες (κληρικούς). Σε αυτό συνηγορεί η σύνολη διδασκαλία του για τη συνδεδεμένη με την ιε-

ρωσύνη ευλογία: Η ευλογία του Μεγάλου Αρχιερέως, του Χριστού, στο «τυπικόν» της θείας Λα-

τρείας παρέχεται από τον επίσκοπο και από τους χειροτονημένους από αυτόν κληρικούς, αφού ο 

επίσκοπος ως «Ἀρχιερεὺς τὸν Ἰησοῦν ἐκτυπῶν...εὐφημεῖται»429, ενώ η Αρχιερωσύνη του Χριστού 

ενεργεί στη θεία Λατρεία δια του Αρχιερέως (επισκόπου), και κανείς ιερεύς δεν μπορεί να ιερουρ-

γεί χωρίς χειροτονία, διότι οι «χειροτονημένοι τῆς εὐλογίας μετέχουσι»430. 

Η αποσύνδεση της γυναίκας από το μυστήριο της ιερωσύνης δεν οφείλεται βέβαια σε φερό-

μενες αντιλήψεις μιας παλαιότερης εποχής, την οποία οι νεότεροι επικριτές της απαγόρευσης της 

χειροτονίας των γυναικών χαρακτηρίζουν ως παρωχημένη ''πατριαρχική κοινωνία''. Έχουμε ανα-

φέρει στην αρχή της παρούσας πραγμάτευσης, εξ αφορμής της διδασκαλίας του Αγίου Συμεών, 

ότι οι λόγοι που συνδέονται με τη λειτουργική πράξη είναι θεολογικοί και άρα διαχρονικοί. Κατά 

συνέπεια δεν τίθεται λόγος κάποιας κοινωνικής υποβάθμισης της γυναίκας στην Εκκλησία. Η σύν-

δεση της μυστηριακής ιερωσύνης με την ανδρότητα του Χριστού είναι η πραγματική αιτία, και 

αυτό οφείλεται στο γεγονός ότι η γυναίκα δεν μπορεί να δικαιολογηθεί εις τύπον και τόπον του 

Χριστού, ο οποίος είναι ο πνευματικός γενάρχης (ἔσχατος ή νέος Αδάμ). Αλλά και η από άμβωνος 

διδασκαλία της σωτηρίας, δηλαδή η αποστολική διδαχή, δεν είναι δυνατόν να εκπροσωπηθεί τυ-

πολογικά από τη γυναίκα, αφού κατά την πτώση των Πρωτοπλάστων η γυναίκα «δίδαξε» την απο-

στασία, ενώ μέσα στη ζωή της Εκκλησίας πραγματοποιείται η αντιστροφή των ενεργειών και των 

δεδομένων της πτώσεως431. 

 

γ. Η Θεοτόκος και η Εκκλησία 

Για να καταστεί φανερή στην ολοκληρία της ποιά πραγματικά κατά τον Άγιο Συμεών Θεσσαλο-

νίκης είναι η θέση, την οποία αποδίδεται στη γυναίκα μέσα στη λατρευτική ζωή της Εκκλησίας, θα 

πρέπει να αναφερθούμε στη διδασκαλία – εγκώμιον του εν λόγω Αγίου για την Παναγία. Την 

 
429Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῆς ἱερᾶς λειτουργίας, 98,PG 155, 292D. 
430Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ ἁγίου μύρου, 77, PG 155, 252ΑΒ. Βλ και στο Περὶ τῆς ἱερᾶς λειτουργίας, 83,PG 155, 
261Β. 
431Κοντογιάννης, Κάρμης, «Μια Ορθόδοξη προσέγγιση του ζητήματος της χειροτονίας των γυναικών»,σσ. 566, 586-587. Βλ. 
επίσης Φειδάς, Βλάσιος. «Το ανεπίτρεπτον της ιερωσύνης των γυναικών κατά τους ιερούς κανόνας», στο Η θέσις της γυναι-
κός εν τη Ορθοδόξω Εκκλησία και τα περί χειροτονίας γυναικών, [Διορθόδοξον Θεολογικόν Συνέδριον, Ρόδος, 30 Οκτω-
βρίου -7 Νοεμβρίου 1988], Επιμ. Γεννάδιος Λυμούρης, εκδ.Τέρτιος,Κατερίνη 1994, σσ. 248-262. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

129 
 

αποκαλεί «παρθένον ἁγία»432, την οποία εξαιρέτως μνημονεύει ο ιερεύς στην ιερότερη στιγμή της 

Θείας Λειτουργίας, ώστε να έχουμε την κοινωνία μετ᾽ αυτής και την παρρησία της433. Εγκωμιάζει 

την μητέρα του Θεού, η οποία «ὑποστατικῶς ἕως ἔτεκεν αὐτὸν τὸν Λόγον ἐν τῇ μήτρᾳ ἐδέξατο», 

και την αποκαλεί «πάντων (αγίων και αγγέλων) μετὰ Θεὸν τιμιωτέρα»,επειδή με την φρικτή αυτή 

θεία Οικονομία (θεία σάρκωση) «καὶ ἡμεῖς τοῦ τοιούτου μεγίστου δώρου τῆς αρχιερωσύνης Χρι-

στοῦ του Θεοῦ ἡμῶν ἠξιώθημεν»434.  

Βλέπουμε όμως ότι καίτοι ο Συμεών εγκωμιάζει την Παναγία Θεοτόκο για τη συνέργειά της στη 

φρικτή και άρρητη θεία Οικονομία, στη θεία δηλαδή σάρκωση και στην εξ αυτής «ευεργεσία-μέ-

γιστο δώρο» που πηγάζει από την αρχιερωσύνη του Χριστού, δεν κάνει πουθενά λόγο για μυστη-

ριακή ιερωσύνη της Θεομήτορος. Το εγκώμιο στην Παναγία αφορά την καθαρότητά της, την αγιό-

τητά της και τη συνέργεια στο μυστήριο της θείας σαρκώσεως. Η υπεραγία Θεοτόκος μετά τον 

Χριστό τιμιωτέρα πάνω από όλους τους Αγίους και τους Αγγέλους είναι από μόνη της η μεγίστη 

μαρτυρία για την τιμή που αποδίδει η Εκκλησία στη γυναίκα, την οποία τιμά ως σύμβολο της ίδιας 

της μητρότητας και καθαρότητας της Εκκλησίας. 

 

Συμπερασματικές παρατηρήσεις 

Η Εκκλησία μέσα στη λατρευτική της ζωή τιμά την γυναίκα. Την αναδεικνύει ως κατά τη φύση 

της ισότιμη προς τον άνδρα, ως απαραίτητη επίσης για την κοινωνικότητα και την κοινωνική ανέ-

λιξη του ανθρώπου προς το ''καθ᾽ ομοίωσιν''. Κυρίως όμως στο πρόσωπο της Υπεραγίας Θεοτόκου 

της αποδίδει την υψίστη τιμή μετά τον Υιό της και Θεό. Αυτές είναι συνοπτικά οι θεμελιώδεις 

γραμμές της διδασκαλίας του Αγίου Συμεών Θεσσαλονίκης για τη θέση της γυναίκας στην Εκκλη-

σία και στη θεία Λατρεία.  

Σε δευτερεύοντα λόγο έρχεται το ζήτημα του αποκλεισμού της γυναίκας από τη μυστηριακή 

ιερωσύνη, όπως το συνάγουμε και από τη διδασκαλία του Αρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης, το οποίο 

δεν συνδέεται με παρωχημένες κοινωνικές πεποιθήσεις, ούτε εγκλωβίζεται σε κοινωνιολογικές 

ιδεολογίες, αλλά συνάπτεται προς τη σωτηριολογική προοπτική της Εκκλησίας, και ως τέτοιο είναι 

θεολογικό ζήτημα. Εξ άλλου αναφέραμε ότι διδάσκει ο Άγιος Συμεών ότι η Αγία Παρθένος, η 

 
432Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν τελετῶν, 42, PG 155, 184 C. 
433Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ  τοῦ θείου Ναοῦ, 87, PG 155, 734Β. 
434Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν χειροτονιῶν, 207, PG 155, 420ΑΒ. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

130 
 

υπεραγία Θεοτόκος κατέχει δεσπόζουσα θέση. Είναι η γυναίκα εκείνη που δέχεται να αναλάβει 

τον καθοριστικό ρόλο στο σχέδιο της θείας Οικονομίας και να γίνει Μητέρα του Θεού. Η Αγία 

Γραφή, οι λειτουργικές ακολουθίες, οι ευχές αναφέρονται πάντοτε στη Θεοτόκο και επιβεβαιώ-

νουν το γεγονός πως είναι η Νέα Εύα, η βοηθός του Νέου Αδάμ – Χριστού. Και όλα αυτά χωρίς να 

κατέχει καμία επισκοπική ή ιερατική θέση και χωρίς να υπάρχει καμία θεομητορική αναφορά για 

το επίμαχο θέμα περί της χειροτονίας των γυναικών στον ιερατικό βαθμό. Έτσι, στην τυπολογία 

της θείας λατρείας η παράδοση της Εκκλησίας ανέθεσε μόνο σε άνδρες την άσκηση του λειτουρ-

γήματος της ιερωσύνης, με σκοπό να παρουσιάζουν εικονιστικώς την Κεφαλή της Εκκλησίας στο 

Σώμα της Εκκλησίας.  

Η θεολογική ερμηνεία της λατρευτικής πράξης δηλώνει μιαν εντελώς διαφορετική πραγματι-

κότητα, από εκείνη που υποθέτει η φεμινιστική κοινωνική ερμηνεία με τις ιδεολογικές της θέσεις. 

Οι θέσεις αυτές απορρίπτοντας την παύλεια ερμηνεία της ''κεφαλής'' παρερμηνεύουν την ''υπο-

ταγή'', θεωρώντας την κυριολεκτικά ως υποτίμηση και ως κοινωνική υποβάθμιση της γυναίκας, 

ενώ αντιθέτως η εκκλησιαστική διδασκαλία, την οποία αναφέρει ο Συμεών ορίζει ότι, με βάση την 

εκφρασθείσα θεία βούληση κατά τη Δημιουργία, η γυναίκα εντάσσεται στη φύση του άνδρα («υ-

ποτάσσεται») και άρα είναι ομότιμη προς αυτόν. Ο ιδεολογικός εγκλωβισμός όσων επικαλούνται 

μια αδιάκριτη και ισοπεδωτική ταύτιση άνδρα και γυναίκας, αδυνατεί να κατανοήσει με ποιόν 

τρόπο ο Χριστός ως ''κεφαλή του ανδρός'' είναι και κεφαλή της οικογένειας, που είναι η βάση και 

η θεμελιώδης αρχή μιας δημιουργικής οικογένειας, αποτελούσας τον πυρήνα της ανθρώπινης κοι-

νωνίας. 

Πηγές 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Διάλογος κατὰ πασῶν τῶν αἱρέσεων, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 

536-670. 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ  τοῦ θείου Ναοῦ, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 697-749. 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῆς ἱερᾶς λειτουργίας, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 253-304. 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ ἁγίου μύρου, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 237-252. 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τοῦ θείου Ναοῦ,  Migne PG 155, Paris (1857-1912) 697-749. 

Συμεών Θεσσαλονίκης. Περὶ τοῦ τιμίου νομίμου γάμου, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 503-

516. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

131 
 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν ἀκολουθιῶν, Migne PG 155, Paris (1857-1912)302-557. 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν τελετῶν, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 176-238. 

Συμεών Θεσσαλονίκης, Περὶ τῶν ἱερῶν χειροτονιῶν, Migne PG 155, Paris (1857-1912) 361-470. 

 

Ελληνική Βιβλιογραφία  

Κοντογιάννης, Σπυρίδων & Κάρμης, Αθανάσιος. «Μια Ορθόδοξη προσέγγιση του ζητήματος 

της χειροτονίας των γυναικών», [Ανάτυπον εκ ης Επιστημονικής Επετηρίδος της Θεολογικής Σχο-

λής Αθηνών, τόμ. ΛΓ´], Αθήναι 1998. 

Ματσούκας, Νικόλαος. Δογματική καὶ Συμβολικὴ Θεολογία Γ΄, [Φιλοσοφικὴ καὶ Θεολογικὴ Βι-

βλιοθήκη 34], εκδ. Π. Πουρναρά, Θεσσαλονίκη 2001 

Σαμαράς, Θεολόγος (Αρχιμ). Γάμος. Προβλήματα και προοπτικές στη σύγχρονη κοινωνία εξ α-

πόψεως Κανονικού Δικαίου, Ιδιωτ. έκδ., Αθήνα 2019 

Τρεμπέλας, Παναγιώτης. Δογματική, εκδ. «Ο Σωτήρ», τόμ. Γ΄, Αθήναι 2003. 

Φειδάς, Βλάσιος. «Το ανεπίτρεπτον της ιερωσύνης των γυναικών κατά τους ιερούς κανόνας», 

στο Η θέσις της γυναικός εν τη Ορθοδόξω Εκκλησία και τα περί χειροτονίας γυναικών, [Διορθόδο-

ξον Θεολογικόν Συνέδριον, Ρόδος, 30 Οκτωβρίου -7 Νοεμβρίου 1988], Επιμ. Γεννάδιος Λυμούρης, 

εκδ.Τέρτιος,Κατερίνη 1994, σσ. 248-262. 

Φειδάς, Βλάσιος. Εκκλησιολογία μεταξύ Χριστολογίας και Πνευματολογίας υπό το φως της Πα-

τερικής Παραδόσεως, Αθήναι 2018. 

Φουντούλης, Ιωάννης. Το λειτουργικόν έργον Συμεών του Θεσσαλονίκης. Συμβολή εις την Ιστο-

ρίαν και Θεωρίαν της Θείας Λατρείας, [Εταιρεία Μακεδονικών Σπουδών Ίδρυμα Μελετών Χερσο-

νήσου του Αίμου 84], Θεσσαλονίκη 1966. 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

132 
 

Το Αϊβαλή της Ανατολικής Θράκης κατά τα τέλη του 19ου – αρχές 20ού αιώνα 

Κατή Ελένη435 

 

1. Ονομασία και γεωγραφική θέση 

Το Αϊβαλή της Ανατολικής Θράκης είναι ένας πεδινός οικισμός που βρίσκεται, σχεδόν, στο κέ-

ντρο της. Στα τέλη του 19ου – αρχές 20ου αιώνα ο οικισμός φέρει το όνομα Αϊβαλή.436 Το 1881 ο 

Μελισσηνός Χριστοδούλου αναφέρει την ύπαρξη μίας τοπικής παράδοσης, σύμφωνα με την ο-

ποία το Αϊβαλή της Ανατολικής Θράκης ήταν αποικία της πόλης Αϊβαλή της Μικράς Ασίας και για 

τον λόγο αυτό έχει το ίδιο όνομα.437 Αναφέρει, επίσης, ότι το χωριό βρισκόταν δυτικά του Λουλέ-

Μπουργάζ438 και σε απόσταση μίας ώρας από αυτό.439  

 
435 Διδάκτωρ Εκκλησιαστικής Ιστορίας, Τμήμα Θεολογίας Θεολογικής Σχολής Αριστοτελείου Πανεπιστημίου Θεσσαλονίκης. 
436 Πολιτιστικό Αναπτυξιακό Κέντρο Θράκης (εκδ.), «Ανατολική Θράκη – Ιχνηλασία», στο: Ανατολική Θράκη, Χάρτες – Εικόνες 
– Κείμενα, (Ξάνθη 2001), σελ. 8, 21.    
437 Μελισσηνού Χριστοδούλου, «Σαράντα Εκκλησίαι Ανατολικής Θράκης», Αρχείον του Θρακικού Λαογραφικού και Γλωσσι-
κού Θησαυρού 33(1967), σελ. 318-374, ιδίως σελ. 346.  
438 Το Λουλέ-Μπουργάζ είναι η αρχαία ελληνική πόλη Βεργούλη, την οποία ο αυτοκράτορας Μ. Θεοδόσιος (347-395) μετο-
νόμασε σε Αρκαδιούπολη προς τιμήν του γιου του Αρκάδιου. Ήταν αξιόλογο αστικό και εμπορικό κέντρο της Ανατολικής 
Θράκης. Το Λουλέ-Μπουργάζ ήταν έδρα του ομώνυμου καζά και υπαγόταν στο σαντζάκι των Σαράντα Εκκλησιών και στο 
βιλαέτι της Αδριανουπόλεως. Εκκλησιαστικώς, η Αρκαδιούπολη ήταν κατ’ αρχάς ενωμένη με τη Βιζύη σε μία επισκοπή μέχρι 
τα μέσα του 5ου αιώνα και υπαγόταν στη μητρόπολη Ηρακλείας. Κατόπιν, χωρίστηκε από τη Βιζύη και αποτέλεσε ανεξάρτητη 
αρχιεπισκοπή. Από τα τέλη του 12ου μέχρι τα μέσα του 14ου αιώνα εμφανίζεται ως μητρόπολη. Μετά την κατάληψή του 
από τους Οθωμανούς (1360) συγχωνεύθηκε με τη μητρόπολη Αδριανουπόλεως. Από τις αρχές του 19ου αιώνα εκλέγονταν 
από το Οικουμενικό Πατριαρχείο τιτουλάριοι μητροπολίτες Αρκαδιουπόλεως λόγω της απουσίας ποιμνίου. Σήμερα ο μητρο-
πολιτικός τίτλος δεν υφίσταται. Για την Αρκαδιούπολη βλ. Γεώργιος Ι. Λαμπουσιάδης, Θρακικών Μελετών, τόμος Α΄: Από 
Αδριανουπόλεως εις Λουλέ Βουργάζιον: μελέτη ιστορική και γεωγραφική μετά πλείστων στατιστικών πληροφοριών περί της 
κινήσεως του πληθυσμού, της παιδείας, της εμπορίας κ.λ.π., Εν Αδριανουπόλει 1911· Επ. Ελαίας Αγαθαγγέλου, Βεργούλαι-
Αρκαδιούπολις-Λουλέβουργας: επισκοπή και μητρόπολις Αρκαδιουπόλεως, Κωνσταντινούπολις 1934· Μητροπολίτου Σάρ-
δεων Γερμανού, «Επισκοπικοί κατάλογοι των επαρχιών της Ανατολικής και Δυτικής Θράκης», Θρακικά 6(1935), σελ. 37- 136, 
ιδίως σελ. 52-53· Μιλτ. Σταμούλης, «Συμβολή εις την ιστορίαν των Εκκλησιών της Θράκης», Θρακικά 14(1940), 7-286, ιδίως 
σελ. 86-88· Επισκόπου Ελαίας Αγαθαγγέλου Παπαθεοδώρου, «Αρκαδιούπολις», Αρχείον του Θρακικού Λαογραφικού και 
Γλωσσικού Θησαυρού 12(1945-46), σελ. 47-48, 228-232. Επίσης βλ. «Ειδήσεις εξ επαρχιών», Εκκλησιαστική Αλήθεια 
31(1907), έτος ΚΖ΄ αρ. 24, σελ. 373-377, ιδίως σελ. 373-374· Χ. Γ. Πατρινέλης, «Αρκαδιούπολις», Θρησκευτική και Ηθική Ε-
γκυκλοπαίδεια, τόμ. 3, στ. 162-163. Για τη θέση της Αρκαδιουπόλεως, ως αρχιεπισκοπή και ως μητρόπολη, στα Τακτικά και 
στα Συνταγμάτια από τον 7ο έως τα μέσα του 14ου αιώνα βλ. Jean Darrouzès, Notitiae Episcopatuum Ecclesiae Constantino-
politanae: Texte critique, Introduction et notes, τόμ. I: Géographie ecclésiastique de l’empire byzantine, Paris 1981, not. 149 σελ. 
205, not. 252 σελ. 217, not. 368 σελ. 232, not. 450 σελ. 250, not. 758 σελ. 273, not. 872 σελ. 293, not. 1192 σελ. 345, not. 1287, 95 
σελ. 350-351, not. 1478 σελ. 376, not. 1589, 95, 104  σελ. 382-383, not. 1688 σελ. 389, not. 17101 σελ. 401, not. 18101, 158 σελ. 407, 
410, not. 19110 σελ. 413.   
439 Μελισσηνού Χριστοδούλου, «Σαράντα Εκκλησίαι», ό.π., σελ. 356.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

133 
 

Αργότερα, ο Ιωάννης Μαγκριώτης, περιγράφοντας την περιοχή των Σαράντα Εκκλησιών κατά 

το α΄ τέταρτο του 20ου αιώνα, προσδιορίζει τη θέση του χωριού στα 7 χλμ. βορειοδυτικά του 

Λουλέ-Μπουργάζ.440   

Μετά την απελευθέρωση της Ανατολικής Θράκης (Ιούλιος 1920) και την εγκατάσταση της ελ-

ληνικής διοίκησης μετονομάστηκαν και εξελληνίστηκαν όλα τα τοπωνύμια. Στις 18 Σεπτεμβρίου 

1921 δημοσιεύθηκε το δεύτερο τεύχος του πρώτου φύλλου του Παραρτήματος της Εφημερίδος 

της Κυβερνήσεως του Βασιλείου της Ελλάδος, το οποίο τυπώθηκε στην Αδριανούπολη από το τυ-

πογραφείο της Πολιτικής Διοίκησης Θράκης, και σε αυτό αναγράφεται το σύνολο των μετονομα-

σιών των τοπωνυμίων της Θράκης υπό τον τίτλο «Μετονομασία συνοικισμών των Νομών Αδρια-

νουπόλεως, Σαράντα Εκκλησιών, Ραιδεστού, Καλλιπόλεως, Έβρου και Ροδόπης». Σε σύνολο 1.126 

πόλεων και χωριών μετονομάστηκαν 1.019 και απογράφηκαν με τα νέα τους ονόματα.441 Μέσα 

σε αυτό το πλαίσιο του εξελληνισμού των τοπωνυμίων το Αϊβαλή μετονομάστηκε σε Κύδωνες.442  

Το σημερινό τουρκικό όνομα του χωριού είναι Ayvali. Ο οικισμός συνδέεται με 4 χλμ. επαρχια-

κής οδού με το εθνικό οδικό δίκτυο Κωνσταντινουπόλεως – Αδριανουπόλεως.443 Απέχει 8 χλμ. από 

το Λουλέ-Μπουργάζ (Lüleburgaz) και 52 χλμ. από τις Σαράντα Εκκλησίες (Kirklareli).444 

   

2. Διοικητική και εκκλησιαστική θέση  

Σε αχρονολόγητη «Στατιστική του Καζά Λουλέ Βουργάζ» που συντάχθηκε από τον «Μουσο-

φιλή Σύλλογο»445 στο Λουλέ-Μπουργάζ πριν από τον Ρωσοτουρκικό πόλεμο του 1878, σύμφωνα 

 
440 Ιωάννου Μαγκριώτη, «Πολιτιστικαί σημειώσεις νομού 40 Εκκλησιών», Αρχείον Θράκης 34(1969), ανάτυπο αρ. 162, σελ. 
227-268, ιδίως σελ. 259.    
441 Παράρτημα της Εφημερίδος της Κυβερνήσεως του Βασιλείου της Ελλάδος, 1Β-18/9/1921.  
442 Παράρτημα της Εφημερίδος της Κυβερνήσεως, ό.π., σελ. 3· Νικολάου Π. Σοϊλεντάκη, Ιστορία του Θρακικού Ελληνισμού: 
Από την Ανατολική Ρουμελία στην Ανατολική και Δυτική Θράκη, Αθήνα 1996, σελ. 321 = Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Η 
Θρακική Έξοδος (1918-1922): Από τη Γενοκτονία την Παλιννόστηση το Ταγιαρικό Καθεστώς και την Απελευθέρωση στο Δεύ-
τερο Ξεριζωμό, (Θεσσαλονίκη 1999), σελ. 256· (Χωρίς όνομα), «Αϊβαλί», Μεγάλη Ελληνική Εγκυκλοπαίδεια, τόμ. 2, σελ. 377· 
Α. Θ. Σ(αμοθράκης), «Κύδωνες», Μεγάλη Ελληνική Εγκυκλοπαίδεια, τόμ. 15, σελ. 331· Ιωάννου Μαγκριώτη, «Πολιτιστικαί 
σημειώσεις», ό.π., σελ. 259. Το Αϊβαλή μετονομάστηκε σε Κύδωνες, διότι ayva (αϊβά) στην τουρκική γλώσσα σημαίνει κυδώνι, 
βλ. Ιωάννου Μαγκριώτη, «Πολιτιστικαί σημειώσεις», ό.π., σελ. 259. Εξάλλου, και το Αϊβαλή της Μικράς Ασίας έφερε το ελ-
ληνικό όνομα Κυδωνίαι, βλ. Α. Θ. Σ(αμοθράκης), «Κύδωνες», ό.π., σελ. 331.  
443 Πολιτιστικό Αναπτυξιακό Κέντρο Θράκης (εκδ.), «Ανατολική Θράκη – Ιχνηλασία», ό.π., σελ. 21 και χάρτης 2.    
444 https://tr.m.wikipedia.org/wiki/Ayvali_Lüleburgaz. Ανακτήθηκε 18/7/2018.   
445 Ο «Μουσοφιλής Σύλλογος» ιδρύθηκε στο Λουλέ-Μπουργάζ το 1872, αλλά είχε περιορισμένη δράση λόγω κοµµατικών 
περιπλοκών, βλ. Αργύριος Θ. Αργυρόπουλος, Ο ύστερος βίος της ελληνικής εκπαίδευσης στη μείζονα Θράκη (Βιλαέτι 

https://tr.m.wikipedia.org/wiki/Ayvali_Lüleburgaz


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

134 
 

με τον Νικόλαο Βαφείδη,446 αναγράφεται το Αϊβαλή ανάμεσα στα χωριά του καζά447 Λουλέ-

Μπουργάζ.448 Σε στατιστική των καζάδων του νομού Αδριανουπόλεως, η οποία συντάχθηκε στην 

Αδριανούπολη μετά τον Ρωσοτουρκικό πόλεμο (1877-1878), σύμφωνα με τον Νικόλαο Βα-

φείδη,449 το Αϊβαλή αναγράφεται, επίσης, μεταξύ των χωριών του καζά Λουλέ-Μπουργάζ.450  

Σε αχρονολόγητο έγγραφο, το οποίο φέρει τη σφραγίδα του «Μουσοφιλούς Συλλόγου» και 

αποτελεί τεμάχιο του εγγράφου που επιγράφεται «Στατιστική των σχολείων της επαρχίας Λουλέ 

 
Αδριανουπόλεως) κατά την περίοδο (1900-1922), διδακτορική διατριβή, Παιδαγωγική Σχολή, Τμήμα Επιστημών Προσχολικής 
Αγωγής και Εκπαίδευσης, Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 2003, σελ. 115. Μία Έκθεση του 1874, 
που συντάχθηκε από τον Θρακικό Φιλεκπαιδευτικό Σύλλογο Ραιδεστού, πληροφορεί για την τραγική κατάσταση των σχο-
λείων, το ανεπαρκές διδακτικό προσωπικό στο Λουλέ-Μπουργάζ και τη δράση του «Μουσοφιλούς Συλλόγου», ο οποίος «δεν 
εκπληροί όπως πρέπει τον προορισμόν του». Ωστόσο, σε υποσημείωση προστίθεται ότι με πρωτοβουλία «του εκεί μουσο-
φιλούς Συλλόγου, ανηγέρθη εκ βάθρων λαμπρόν οικοδόμημα, όπερ θα χρησιμεύση διά παρθεναγωγείον όσον ούπω συστη-
θησόμενον, τα δε φιλόμουσα του Βουργαζίου τέκνα, εννοήσαντα τα καθήκοντά των, μετά δραστηριότητος ενεργούσι τα τη 
πατρίδι των ωφέλιμα, ως δε πληροφορούμεθα σκέπτονται και εις αντικατάστασιν των ακαταλλήλων διδασκάλων των, δι’ 
άλλων ικανών και αξίων της νυν εποχής», βλ. Φιλίππου Μανουηλίδου, «Πόλις και Νομός Ραιδεστού», Θρακικά 24(1955), σελ. 
9-307, ιδίως σελ. 58-59. Τρία χρόνια αργότερα, το 1877, σε Έκθεση του «Μουσοφιλούς Συλλόγου» προς τον πρόεδρο του 
Φιλεκπαιδευτικού Συλλόγου Αδριανουπόλεως περιγράφεται η ίδια δεινή κατάσταση της παιδείας με τον Σύλλογο να προ-
σπαθεί με δυσκολία να συντηρήσει το νεόδμητο παρθεναγωγείο και να ζητά οικονομική βοήθεια, βλ. Αρχιμανδρίτου Ν. Βα-
φείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης και ο φάκελος 434 της Βιβλιοθήκης της Βουλής περί Θράκης», Αρχείον του 
Θρακικού Λαογραφικού και Γλωσσικού Θησαυρού 20(1955), σελ. 81-120, ιδίως σελ. 102-103. Το έτος 1879-1880 ο Σύλλογος 
διέθετε κεφάλαιο 400 τουρκικών λιρών, βλ. Μελισσηνού Χριστοδούλου, «Σαράντα Εκκλησίαι», ό.π., σελ. 367. Για τον «Μου-
σοφιλή Σύλλογο» του Λουλέ-Μπουργάζ βλ. Κυριακή Μαμώνη, Σύλλογοι Θράκης και Ανατολικής Ρωμυλίας (1861-1922): Ιστο-
ρία και δράση, Θεσσαλονίκη 1995, σελ. 70.  
446 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Η εκκλησιαστική επαρχία Βιζύης», Αρχείον του Θρακικού Λαογραφικού και Γλωσσι-
κού Θησαυρού 19(1954), σελ. 193-212, ιδίως σελ. 193, 204· Αρχιμανδρίτου Ν. Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θρά-
κης», ό.π., σελ. 106. 
447 Ο καζάς (kaza) αποτελούσε διοικητική διαίρεση που χρησιμοποιήθηκε στην οθωμανική αυτοκρατορία. Σημαίνει υποδιοί-
κηση και συχνά μεταφράζεται ως επαρχία, ωστόσο πρόκειται για μία διοικητική περιφέρεια με έκταση αντίστοιχη λίγο ως 
πολύ με έναν σημερινό νομό. Με τις διοικητικές μεταρρυθμίσεις που εισήχθησαν στην οθωμανική αυτοκρατορία μετά τον 
Κριμαϊκό πόλεμο (1853-1856), ο καζάς συνιστούσε υποδιαίρεση της διοικητικής περιφέρειας του σαντζακίου. Τελούσε υπό 
τη νομική και διοικητική δικαιοδοσία ενός δικαστή, του καδή ή κατή (kadi), ο οποίος ήταν επικεφαλής του δικαστηρίου και 
είχε επίσης καθήκοντα φορολογικού χαρακτήρα. Από πολιτικής πλευράς, υποδιοικητής του καζά ήταν ο καϊμακάμης 
(kaymakam), ο έπαρχος, ο οποίος ήταν υπάλληλος που διοριζόταν από την Υψηλή Πύλη. Ο καζάς διαιρούνταν σε ναχιγιέδες 
ή ναχιέδες (nahiye), δηλαδή δήμους. Σχετικά, βλ. Ν(ικηφ.) Μ(οσχόπουλος), «Καζάς», Μεγάλη Ελληνική Εγκυκλοπαίδεια, τόμ. 
13, σελ. 448. Επίσης, βλ. Σαραντής, «Το Δέλτα του Βυζαντίου», Θρακικά 19(1943), σελ. 190· Φιλίππου Μανουηλίδου, «Πόλις 
και Νομός Ραιδεστού», ό.π., σελ. 33-34· Ελένη Γκαρά – Γιώργος Τζεδόπουλος, Χριστιανοί και μουσουλμάνοι στην Οθωμανική 
Αυτοκρατορία: Θεσμικό πλαίσιο και κοινωνικές δυναμικές, [Ελληνικά Ακαδημαϊκά Ηλεκτρονικά Συγγράμματα και Βοηθήματα 
Κάλλιπος], (Αθήνα 2015), [ηλεκτρονικό βιβλίο, διαθέσιμο στο: http://hdl.handle.net/11419/2882], σελ. 133. Ανακτήθηκε 
3/7/2019. Πρβλ. Κωνστ. Κουκκίδη, «Λεξιλόγιον ελληνικών λέξεων παραγομένων εκ της τουρκικής γλώσσης», Αρχείον του 
Θρακικού Λαογραφικού και Γλωσσικού Θησαυρού 25(1960), σελ. 121-200, ιδίως σελ. 123, 125.  
448 Αρχιμανδρίτου Ν. Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 106. 
449 Ό.π., σελ. 106. 
450 Ό.π., σελ. 108. 

http://hdl.handle.net/11419/2882


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

135 
 

Βουργάζ»,451 υπάρχει η μαρτυρία ότι μουχτάρης452 της Κοινότητας είναι ο Παγώνης χωρίς να ανα-

φέρεται το μικρό του όνομα.453  

Μέχρι το 1920 το χωριό ανήκε διοικητικά στον καζά του Λουλέ-Μπουργάζ και στο σαντζάκι 

Κιρκ Κιλισέ του βιλαετίου Αδριανουπόλεως.454 Μετά την απελευθέρωση της Ανατολικής Θράκης 

το Αϊβαλή, ως Κύδωνες πλέον, υπαγόταν στην υποδιοίκηση Αρκαδιουπόλεως (Λουλέ-Μπουργάζ) 

του νομού Σαράντα Εκκλησιών (Κιρκ Κιλισέ).455   

Εκκλησιαστικά υπαγόταν στη μητρόπολη Αδριανουπόλεως.456 Στη «Στατιστική του Καζά Λουλέ 

Βουργάζ», που αναφέρεται στην προ του 1878 κατάσταση, αναγράφεται ότι στο Αϊβαλή υπάρχει 

ένας ναός χωρίς περιουσία.457 Στη στατιστική που συντάχθηκε μετά το 1878 αναφέρεται η ύπαρξη 

ενός ναού χωρίς καμία άλλη πληροφορία.458 Η ίδια απλή αναφορά απαντάται και στο αχρονολό-

γητο τεμάχιο εγγράφου, που φέρει τη σφραγίδα του «Μουσοφιλούς Συλλόγου».459  

Τα πιο πάνω έγγραφα δεν γνωστοποιούν σε ποιον άγιο ήταν αφιερωμένος ο ενοριακός ναός 

του χωριού, ωστόσο από πληροφορία που προέρχεται από το περιοδικό Εκκλησιαστική Αλήθεια 

 
451 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Η εκκλησιαστική επαρχία Βιζύης», ό.π., σελ. 193, 205· Αρχιμανδρίτου Νικολάου 
Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 110-111.  
452 Ο μουχτάρης (muhtar) ήταν ο διοικητικός προϊστάμενος του χωριού, ο πρόεδρος της Κοινότητας, ο κοινοτάρχης, ο προε-
στός. Με τις διοικητικές μεταρρυθμίσεις που εισήχθησαν στην οθωμανική αυτοκρατορία μετά τον Κριμαϊκό πόλεμο (1853-
1856), το χωριό αποτέλεσε την κατώτατη διοικητική μονάδα και ήταν υποδιαίρεση του ναχιγιέ (nahiye). Κάθε μόνιμος συνοι-
κισμός, ακόμη και αν είχε ελάχιστες οικογένειες, συνιστούσε χωριό. Ο μουχτάρης του χωριού εκλεγόταν από τους κατοίκους, 
βλ. Μιλτ. Σαραντή, «Το Δέλτα του Βυζαντίου», Θρακικά 19(1943), σελ. 189-267, ιδίως σελ. 190. Πρβλ. Κωνστ. Κουκκίδη, «Λε-
ξιλόγιον», ό.π., σελ. 145. 
453 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 112. 
454 Μελισσηνού Χριστοδούλου, «Σαράντα Εκκλησίαι», ό.π., σελ. 321, 346· Πολιτιστικό Αναπτυξιακό Κέντρο Θράκης (εκδ.), 
«Ανατολική Θράκη – Ιχνηλασία», ό.π., σελ. 21.    
455 Νικολάου Π. Σοϊλεντάκη, Ιστορία του Θρακικού Ελληνισμού, ό.π., σελ. 321 = Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Η Θρακική 
Έξοδος, ό.π., σελ. 256· (Χωρίς όνομα), «Αϊβαλί», ό.π., σελ. 377· Α. Θ. Σ(αμοθράκης), «Κύδωνες», ό.π., σελ. 331· Ιωάννου 
Μαγκριώτη, «Πολιτιστικαί σημειώσεις», ό.π., σελ. 259. Για τον νομό Σαράντα Εκκλησιών και τη διαίρεσή του επί ελληνικής 
διοίκησης βλ. Νικολάου Π. Σοϊλεντάκη, Ιστορία του Θρακικού Ελληνισμού, ό.π., σελ. 318-325 = Κωνσταντίνος Απ. Βακαλό-
πουλος, Η Θρακική Έξοδος, ό.π., σελ. 253-260· Ιωάννου Μαγκριώτη, «Πολιτιστικαί σημειώσεις», ό.π., σελ. 231.   
456 «Ειδήσεις εξ επαρχιών», ό.π., σελ. 373· Μιλτιάδου Αθ. Σαραντή, «Ο ελληνικός πληθυσμός κατά το έτος 1911. Εις τας πε-
ριοχάς του Οθωμανικού Κράτους από τας οποίας εξεδιώχθη διά της Συνθήκης της Λωζάννης του 1923», Θρακικά 23(1955), 
σελ. 158-175, ιδίως σελ. 163. Πρβλ. Μελισσηνού Χριστοδούλου, «Σαράντα Εκκλησίαι», ό.π., σελ. 321· Στ. Β. Ψάλτη, Η Θράκη 
και η δύναμις του εν αυτή ελληνικού στοιχείου: Α΄ Στατιστικαί περί του ελλην. πληθυσμού πληροφορίαι, εν Αθήναις 1919, 
σελ. 99.  
457 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 106. 
458 Ό.π., σελ. 108. 
459 Ό.π., σελ. 112. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

136 
 

του έτους 1907 γνωρίζουμε ότι τιμόταν επ’ ονόματι του Αγίου Αθανασίου.460 Την ίδια εποχή, αλλά 

και κατά την περίοδο της ελληνικής διοικήσεως της Ανατολικής Θράκης (1920-1922) λειτουργού-

σαν στον ναό δύο ιερείς.461  

 

3. Δημογραφικά στοιχεία 

Το Αϊβαλή ήταν ένα αμιγώς ελληνικό χωριό462 και ελληνόφωνο και ως τέτοιο παρουσιάζεται 

κατά το τελευταίο τέταρτο του 19ου αιώνα, καθώς η «Στατιστική του Καζά Λουλέ Βουργάζ», που 

αναφέρεται στην προ του 1878 κατάσταση, μαρτυρεί ότι οι κάτοικοι είναι Έλληνες ελληνόφωνοι 

και ορθόδοξοι.463 Η δε στατιστική που συντάχθηκε μετά το 1878, μαρτυρεί, επίσης, ότι κατοικείται 

από Έλληνες.464 Το ίδιο μαρτυρείται και στο αχρονολόγητο έγγραφο του «Μουσοφιλούς Συλλό-

γου».465  

Τα στατιστικά στοιχεία για τον πληθυσμό του χωριού κατά τα τέλη του 19ου – αρχές 20ου 

αιώνα προέρχονται από διάφορες πηγές.466 Σε αναγραφή των κοινοτήτων της μητροπόλεως Α-

δριανουπόλεως φαίνεται ότι το 1877 το Αϊβαλή είχε πληθυσμό 750 κατοίκους.467 Επίσης, 750 κά-

τοικοι αναφέρονται και στο αχρονολόγητο τεμάχιο εγγράφου, που φέρει τη σφραγίδα του «Μου-

σοφιλούς Συλλόγου».468  

 
460 «Ειδήσεις εξ επαρχιών», ό.π., σελ. 374. Πρβλ. Αθανασίου Παπαευγενίου, Η Ελληνική Εκκλησία εν Θράκη: Τούρκοι – Βούλ-
γαροι: Καταστροφαί Ναών και Μονών. Φόνοι, εξορίαι και κακοποιήσεις κληρικών. 1912-1920, Θεσσαλονίκη (1926), σελ. 29· 
Α. Θ. Σ(αμοθράκης), «Κύδωνες», ό.π., σελ. 331· Ιωάννου Μαγκριώτη, «Πολιτιστικαί σημειώσεις», ό.π., σελ. 259.  
461 «Ειδήσεις εξ επαρχιών», ό.π., σελ. 374· Ιωάννου Μαγκριώτη, «Πολιτιστικαί σημειώσεις», ό.π., σελ. 259.  
462 Μελισσηνού Χριστοδούλου, «Σαράντα Εκκλησίαι», ό.π., σελ. 356· Στ. Β. Ψάλτη, Η Θράκη, ό.π., σελ. 99, 104, 180, 188, 211, 
215, 223. Το Αϊβαλή μαρτυρείται ως ελληνικό χωριό και από τους εκ πατρός Αϊβαλιώτες πληροφορητές Χρήστο Γ. Κατή και 
Δημήτριο Γ. Κατή (προσωπικό αρχείο). Ως ελληνικό χωριό αναφέρεται και σε ανέκδοτες σημειώσεις του δάσκαλου Αναστα-
σίου Μπάσογλου, φωτοαντίγραφα των οποίων υπάρχουν στο προσωπικό μου αρχείο. Ο Αναστάσιος Μπάσογλου καταγόταν 
από τη Βιζύη της Ανατολικής Θράκης και η οικογένειά του εγκαταστάθηκε στο Πεδινό Κιλκίς. 
463 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 106. 
464 Ό.π., σελ. 108. 
465 Ό.π., σελ. 112. 
466 Ο Στ. Β. Ψάλτης, Η Θράκη, ό.π., σελ. 95 κ. εξ. στις επιμέρους ενότητες του έργου του παρουσιάζει τις πηγές, σχολιάζει την 
αξιοπιστία, την πληρότητα και την ακρίβεια των στοιχείων και τα συγκρίνει.       
467 Στ. Β. Ψάλτη, Η Θράκη, ό.π., σελ. 99.   
468 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 112. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

137 
 

Στατιστική του 1876-1877 κάνει λόγο για 150 οικογένειες.469 Η «Στατιστική του Καζά Λουλέ 

Βουργάζ», που αναφέρεται στην προ του 1878 κατάσταση, πληροφορεί ότι το Αϊβαλή είχε 700 

κατοίκους ή αλλιώς 130 οικογένειες, περίπου.470 Από διαφορετική πηγή παρουσιάζεται ότι κατά 

το 1878 είχε 600 κατοίκους.471 Η δε στατιστική που συντάχθηκε μετά το 1878 επίσης αναφέρει ότι 

είχε 800 κατοίκους.472 Τα στοιχεία που δημοσίευσε το 1881 ο Μελισσηνός Χριστοδούλου αναφέ-

ρουν 650 κατοίκους.473 Αναγραφές που δημοσιεύθηκαν το 1884 και αφορούν στη μητρόπολη Α-

δριανουπόλεως δείχνουν ότι στο Αϊβαλή διέμεναν μόνο 20 οικογένειες,474 γεγονός που προκαλεί 

εντύπωση. Αυτή η πληθυσμιακή συρρίκνωση, εάν όντως υπήρξε, σταδιακά μάλλον αποκαθίστα-

ται, εφόσον το 1905 το χωριό εμφανίζεται με 400 κατοίκους.475 Το δε 1907 είχε 170 οικογένειες.476  

Σύμφωνα με Έκθεση του υπουργείου Οικονομικών για τους πρόσφυγες  της Μακεδονίας, το 

1914 οι πρόσφυγες από το Αϊβαλή ήταν 190 οικογένειες ή 769 άτομα.477 Ωστόσο, σύμφωνα με τη 

στατιστική του Οικουμενικού Πατριαρχείου, οι εκδιωχθέντες Έλληνες από το Αϊβαλή μετά τους 

Βαλκανικούς πολέμους ανέρχονταν σε 1.120 άτομα.478 Αυτή τη στατιστική έλαβε υπόψη το υπουρ-

γείο Περιθάλψεως για την αντιμετώπιση των αναγκών των προσφύγων,479 πράγμα που ίσως ση-

μαίνει ότι είναι η πιο ακριβής.  

Μετά την παλιννόστηση των Ανατολικοθρακών και την απελευθέρωση της Ανατολικής Θράκης 

(Ιούλιος 1920) το ελληνικό κράτος διενήργησε απογραφή πληθυσμού στις 19 Δεκεμβρίου 1920. Η 

απογραφή κάλυψε και τους κατοίκους των νέων επαρχιών, όπως ήταν η Μακεδονία, που απελευ-

θερώθηκε το 1913, και η Θράκη, η οποία μετά τη Συνθήκη των Σεβρών (28 Ιουλίου/10 Αυγούστου 

1920) περιλάμβανε και μέρος της Ανατολικής Θράκης με τους νομούς Αδριανουπόλεως, Σαράντα 

 
469 Στ. Β. Ψάλτη, Η Θράκη, ό.π., σελ. 180. Το γενικώς αποδεκτό ήταν να υπολογίζονται οι οικογένειες ως πενταμελείς, βλ. στο 
ίδιο, σελ. 76, 84, 106, 119, 167.  
470 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 106. 
471 Στ. Β. Ψάλτη, Η Θράκη, ό.π., σελ. 188.  
472 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 108. 
473 Μελισσηνού Χριστοδούλου, «Σαράντα Εκκλησίαι», ό.π., σελ. 356· Στ. Β. Ψάλτη, Η Θράκη, ό.π., σελ. 215.    
474 Στ. Β. Ψάλτη, Η Θράκη, ό.π., σελ. 104. 
475 Ό.π., σελ. 223.    
476 Ό.π., σελ. 211.    
477 Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Διωγμοί και Γενοκτονία του Θρακικού Ελληνισμού: Ο πρώτος ξεριζωμός (1908-1917), 
(Θεσσαλονίκη 1998), σελ. 339, 343. Στο ίδιο, σελ. 299, σύμφωνα με τον Έλληνα πρόξενο Αδριανουπόλεως Ανδρέα Μαυ-
ρουδή, αναφέρονται 750 κάτοικοι, οι οποίοι κατέφυγαν στη Μακεδονία.   
478 Οικουμενικόν Πατριαρχείον (εκδ.), Μαύρη Βίβλος Διωγμών και Μαρτυρίων του εν Τουρκία Ελληνισμού (1914-1918), εν 
Κωνσταντινουπόλει 1919, σελ. 374.  
479 Μιχ. Χρ. Αιλιανού, Το έργον της Ελληνικής Περιθάλψεως, εν Αθήναις 1921, σελ. 22, 54· Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, 
Διωγμοί, ό.π., σελ. 42.   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

138 
 

Εκκλησιών, Ραιδεστού και Καλλιπόλεως. Στην απογραφή του 1920 οι πόλεις και τα χωριά της Α-

νατολικής Θράκης αναφέρονται με τα ελληνικά ονόματά τους. Όπως ήδη αναφέρθηκε,480 το Αϊ-

βαλή μετονομάστηκε σε Κύδωνες. Στην απογραφή οι Κύδωνες της υποδιοικήσεως Αρκαδιουπό-

λεως του νομού Σαράντα Εκκλησιών είχαν πληθυσμό 524 άτομα από τα οποία τα 269 ήταν άνδρες 

και τα 255 ήταν γυναίκες.481  

Οι αριθμοί φανερώνουν ότι δεν παλιννόστησαν όλοι οι Αϊβαλιώτες μετά την απελευθέρωση. 

Ιδιαίτερα, εάν ισχύουν τα στοιχεία της στατιστικής του πατριαρχείου για τους εκδιωχθέντες Αϊβα-

λιώτες, τότε φαίνεται ότι με την παλιννόστηση επέστρεψαν λιγότεροι από τους μισούς. Οπωσδή-

ποτε, πρέπει να λαμβάνονται υπόψη και οι απώλειες από τις κακουχίες, τις επιθέσεις, αλλά και 

τα φυσικά αίτια, ωστόσο και πάλι η απόκλιση είναι μεγάλη.     

Η «Στατιστική του Καζά Λουλέ Βουργάζ», που αναφέρεται στην προ του 1878 κατάσταση, μαρ-

τυρεί ότι οι κάτοικοι είναι γεωργοί και κτηνοτρόφοι, άποροι.482 Το αχρονολόγητο τεμάχιο εγγρά-

φου, που φέρει τη σφραγίδα του «Μουσοφιλούς Συλλόγου», μαρτυρεί ότι οι κάτοικοι είναι γεωρ-

γοί και ποιμένες και «μόλις συντηρούνται».483 Η δε στατιστική που συντάχθηκε μετά το 1878 α-

ναφέρει ότι οι κάτοικοι είναι γεωργοί.484     

Με τη γεωργία συνέχισαν να ασχολούνται και αργότερα, επί ελληνικής διοίκησης.485   

 

4. Εκπαιδευτική κατάσταση   

Η εκπαιδευτική δραστηριότητα στο Αϊβαλή στα τέλη του 19ου αιώνα δεν ήταν επαρκώς οργα-

νωμένη.486 Η «Στατιστική του Καζά Λουλέ Βουργάζ», που αναφέρεται στην προ του 1878 

 
480 Βλ. πιο πάνω σελ. 2. 
481 Υπουργείον Εθνικής Οικονομίας – Διεύθυνσις Στατιστικής, Πληθυσμός του Βασιλείου της Ελλάδος κατά την απογραφήν 
της 19ης Δεκεμβρίου 1920, εν Αθήναις 1921, σελ. 273. Τον  ίδιο αριθμό κατοίκων βλ. στα: (Χωρίς όνομα), «Αϊβαλί», ό.π., σελ. 
377· Ιωάννου Μαγκριώτη, «Πολιτιστικαί σημειώσεις», ό.π., σελ. 259. Ο Α. Θ. Σ(αμοθράκης), «Κύδωνες», ό.π., σελ. 331 ανα-
φέρει ότι επί ελληνικής διοίκησης και μέχρι την ανταλλαγή των πληθυσμών το 1922 ο οικισμός είχε 525 κατοίκους. 
482 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 106. 
483 Ό.π., σελ. 112. 
484 Ό.π., σελ. 108. 
485 Ιωάννου Μαγκριώτη, «Πολιτιστικαί σημειώσεις», ό.π., σελ. 259. 
486 Κλεονίκη Α. Δρούγκα, Δομή και Λειτουργία του Ελληνικού Σχολείου στην Ανατολική Θράκη κατά την περίοδο της Οθωμα-
νοκρατίας (1352-1922): Το Ιδεολογικό Υπόβαθρο της Εκπαιδευτικής Διαδικασίας, διδακτορική διατριβή, Παιδαγωγική Σχολή, 
Τμήμα Επιστημών Προσχολικής Αγωγής και Εκπαίδευσης, Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 2008, 
σελ. 89. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

139 
 

κατάσταση, μαρτυρεί για τη λειτουργία ενός σχολείου, όπου διδάσκει ο ιερεύς τα κοινά γράμματα 

σε 40, περίπου, μαθητές και αμείβεται από την κοινότητα.487 Το αχρονολόγητο τεμάχιο εγγράφου, 

που φέρει τη σφραγίδα του «Μουσοφιλούς Συλλόγου», μαρτυρεί, επίσης, ότι διδάσκει ο ιερεύς 

τα κοινά γράμματα και αμείβεται από την κοινότητα, αλλά δεν αναγράφει τον αριθμό των μαθη-

τών.488 Η δε στατιστική, που συντάχθηκε μετά το 1878, μαρτυρεί μόνο ότι λειτουργούσε ένα σχο-

λείο και συντηρούνταν «εκ του παγκαρίου», δηλαδή από τα έσοδα του ναού.489  

Σε αχρονολόγητο έγγραφο, το οποίο φέρει τη σφραγίδα του «Μουσοφιλούς Συλλόγου» και 

αποτελεί άλλο ένα τεμάχιο του εγγράφου που επιγράφεται «Στατιστική των σχολείων της επαρ-

χίας Λουλέ Βουργάζ» και φέρει τη σφραγίδα του «Μουσοφιλούς Συλλόγου»,490 αναφέρεται ότι το 

σχολείο στο Αϊβαλή λειτουργεί μόνο με 15 μαθητές.491 Το Αϊβαλή, όπως και τα λοιπά χωριά που 

αναγράφονται, έχουν δημοτικά σχολεία, όπου διδάσκεται ανάγνωση και γραφή, σε μερικά δε και 

αριθμητική και ελληνική ιστορία. Χρησιμοποιούν τα νεότερα διδακτικά βιβλία του Λέοντος Μελά 

και του Ι. Α. Βρετού.492 Όλα έχουν από έναν δάσκαλο, που πληρώνεται από το ταμείο του κάθε 

χωριού.493  

Από άλλη αναφορά φαίνεται η λειτουργία μίας υποτυπώδους σχολής στο Αϊβαλή κατά το σχο-

λικό έτος 1879-1880.494 Η σχολή λειτουργούσε με 40 μαθητές και δίδασκε ένας 
 

487 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 106. 
488 Ό.π., σελ. 112. 
489 Ό.π., σελ. 108. 
490 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Η εκκλησιαστική επαρχία Βιζύης», ό.π., σελ. 193, 205· Αρχιμανδρίτου Νικολάου 
Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 110-111.  
491 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 111. 
492 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Η εκκλησιαστική επαρχία Βιζύης», ό.π., σελ. 205· Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφεί-
δου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 111. Το βιβλίο του Λέοντος Μελά «Ο Γεροστάθης» και το Αλφαβητά-
ριον του Βρετού διδάσκονταν στα αλληλοδιδακτικά σχολεία, βλ. Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Η εκκλησιαστική ε-
παρχία Βιζύης», ό.π., σελ. 205· Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 111. 
Το Αλφαβητάριον του Ι. Α. Βρετού δεν είχε γνωρίσει περιπέτειες σε αντίθεση με το βιβλίο «Ο Γεροστάθης» του Λέοντος 
Μελά, το οποίο είναι ένα παιδικό μυθιστόρημα που χρησιμοποιήθηκε ως αναγνωστικό. Το οθωμανικό κράτος όμως απαγό-
ρευσε τη χρήση της έκδοσης που προερχόταν από την Αθήνα, διότι περιείχε «επιλήψιμα» χωρία. Μόνο όταν έγινε νέα έκδοση 
του βιβλίου το 1882 στην Κωνσταντινούπολη και αφαιρέθηκαν τα επίμαχα χωρία εντάχθηκε στα εγγεκριμένα βιβλία. Σχετικά, 
βλ. Γιάννης Σ. Μπέτσας, Θεσμικές και λειτουργικές όψεις της εκπαίδευσης των ελληνορθόδοξων κοινοτήτων στο οθωμανικό 
κράτος: από την έναρξη των μεταρρυθμίσεων του Τανζιμάτ έως την επανάσταση των Νεοτούρκων, διδακτορική διατριβή, 
Φιλοσοφική Σχολή, Τμήμα Φιλοσοφίας και Παιδαγωγικής, Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 2003, 
σελ. 47 σημ. 222, 144, 152-153, 180, 209-210, 213.  
493 Αρχιμανδρίτου Νικολάου Βαφείδου, «Η εκκλησιαστική επαρχία Βιζύης», ό.π., σελ. 205. 
494 Ως προς τη χρήση των όρων σχολείο και σχολή, διευκρινίζεται ότι εδώ διατηρείται η ορολογία που απαντάται σε κάθε 
περίπτωση στη βιβλιογραφία, ωστόσο πρέπει να αναφερθεί ότι και οι δύο όροι αντιστοιχούν σε μονάδα πρωτοβάθμιας 
εκπαίδευσης.     



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

140 
 

γραμματοδιδάσκαλος, ο οποίος λάμβανε από την Εκκλησία μισθό 12 τουρκικές λίρες.495 Αναγρα-

φές που αφορούν στη μητρόπολη Αδριανουπόλεως και δημοσιεύθηκαν το 1884 αναφέρουν ότι 

στο Αϊβαλή λειτουργούσε ένα σχολείο με 30 μαθητές και έναν δάσκαλο και οι δαπάνες για το 

σχολείο ανέρχονταν σε 10 τουρκικές λίρες.496  

Κατά τη δεκαετία 1900-1910 η λειτουργία του γραμματοδιδασκαλείου φαίνεται να συνεχίζε-

ται.497 Το 1899-1900 λειτουργούσε ένα σχολείο με 115 μαθητές και έναν δάσκαλο.498 Το 1907 λει-

τουργούσε δημοτική σχολή με 50 μαθητές και μαθήτριες. Δίδασκε ένας δάσκαλος με μισθό 12 

χρυσές λίρες ετησίως. Η σχολή ήταν συντηρούμενη από τον ναό.499  

Για το σχολικό έτος 1910-1911, σύμφωνα με τον εκπαιδευτικό προϋπολογισμό της «Επιτροπής 

προς ενίσχυσιν της Ελληνικής Εκκλησίας και Παιδείας», προτεινόταν η χορήγηση 10 τουρκικών 

λιρών στο Αϊβαλή για τον μισθό του δασκάλου.500 Το επίδομα προερχόταν από ειδικό κονδύλιο 

του ελληνικού Υπουργείου Εξωτερικών που επιδοτούσε τα σχολεία των αλύτρωτων επαρχιών της 

Μακεδονίας, της Θράκης και της Ηπείρου. Στη Θράκη οι επιχορηγήσεις μετά το 1886 δίνονταν 

μέσω της συγκεκριμένης Επιτροπής.501 

 
495 Για τη σχολή στο Αϊβαλή βλ. Μελισσηνού Χριστοδούλου, «Σαράντα Εκκλησίαι», ό.π., σελ. 367· Στ. Β. Ψάλτη, Η Θράκη, ό.π., 
σελ. 215· «Ειδήσεις εξ επαρχιών», ό.π., σελ. 374· Κλεονίκη Α. Δρούγκα, Δομή και Λειτουργία του Ελληνικού Σχολείου, ό.π., 
σελ. 89. 
496 Στ. Β. Ψάλτη, Η Θράκη, ό.π., σελ. 104 και σελ. ιστ΄, όπου διορθώνεται ο αριθμός των μαθητών από 330 σε 30.    
497 Κλεονίκη Α. Δρούγκα, Δομή και Λειτουργία του Ελληνικού Σχολείου, ό.π., σελ. 169. 
498 Στ. Β. Ψάλτη, Η Θράκη, ό.π., σελ. 205.    
499 «Ειδήσεις εξ επαρχιών», ό.π., σελ. 374· Στ. Β. Ψάλτη, Η Θράκη, ό.π., σελ. 211· Ο Α. Θ. Σ(αμοθράκης), «Κύδωνες», ό.π., σελ. 
331· Ιωάννου Μαγκριώτη, «Πολιτιστικαί σημειώσεις», ό.π., σελ. 259.  
500 Αργύριος Θ. Αργυρόπουλος, Ο ύστερος βίος, ό.π., σελ. 140.  
501 Ό.π., σελ. 130.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

141 
 

Κατά το σχολικό έτος 1913-1914 δίδασκε στο Αϊβαλή ο Σταύρος Αδαμαντίδης, ο οποίος ήταν 

τριάντα ετών, καταγόταν από το Αλεπλή,502 ήταν κάτοχος ενδεικτικού Β΄ τάξεως του Γυμνασίου 

Αδριανουπόλεως και αμειβόταν με 40 λίρες.503  

 

5. Ιστορικά στοιχεία 

Το 1881 ο Μελισσηνός Χριστοδούλου αναφέρει ότι σε διηγήσεις των γερόντων διασώζεται η 

πληροφορία ότι επί σουλτάνου Μαχμούτ Β΄ στο Αϊβαλή έλαβε χώρα μεγάλη μάχη μεταξύ των 

σουλτανικών στρατευμάτων και των Γενιτσάρων, οι οποίοι εγκλωβίστηκαν εντός του χωριού και 

 
502 Το Αλεπλή (σημερινό όνομα: Alpullu) είναι χωριό της Ανατολικής Θράκης. Βρίσκεται 10 χλμ. νοτιοανατολικά του Μπαμπά-
Εσκί και 45 χλμ. νότια των Σαράντα Εκκλησιών, βλ. https://en.m.wikipedia.org./wiki/Alpullu. Ανακτήθηκε 18/7/2018. Μέχρι 
το 1920 ανήκε διοικητικά στον καζά Μπαμπά-Εσκί. Μετά την απελευθέρωση της Ανατολικής Θράκης (Ιούλιος 1920) και την 
εγκατάσταση της ελληνικής διοίκησης μετονομάστηκε σε Αλόπη και ανήκε στην υποδιοίκηση Αρτισκού (Ελευθερών) (Μπα-
μπά-Εσκί). Για τη μετονομασία βλ. Παράρτημα της Εφημερίδος της Κυβερνήσεως, ό.π., σελ. 2· Νικολάου Π. Σοϊλεντάκη, Ιστο-
ρία του Θρακικού Ελληνισμού, ό.π., σελ. 322 = Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Η Θρακική Έξοδος, ό.π., σελ. 257. Εκκλησια-
στικά ανήκε στη μητρόπολη Αδριανουπόλεως, βλ. Μιλτιάδου Αθ. Σαραντή, «Ο ελληνικός πληθυσμός», ό.π., σελ. 163. Ήταν 
αμιγώς ελληνικό χωριό και όλοι οι κάτοικοί του ήταν χριστιανοί ορθόδοξοι. Στο χωριό λειτουργούσε δημοτικό σχολείο και 
από το 1905 φαίνεται ότι λειτουργούσε και ένα παρθεναγωγείο. Για το Αλεπλή βλ. Μελισσηνού Χριστοδούλου, «Σαράντα 
Εκκλησίαι», ό.π., σελ. 321, 347, 355, 366, 372· «Ειδήσεις εξ επαρχιών», ό.π., σελ. 375· Στ. Β. Ψάλτη, Η Θράκη, ό.π., σελ. 99, 
104, 180, 188, 211, 214, 222· Κώστα Γεραγά, Αναμνήσεις εκ Θράκης 1920-1922, εν Αθήναις 1925, σελ. 124· Αρχιμανδρίτου 
Ν. Βαφείδου, «Εκκλησιαστικαί επαρχίαι της Θράκης», ό.π., σελ. 108· Ιωάννου Μαγκριώτη, «Πολιτιστικαί σημειώσεις», ό.π., 
σελ. 256-257· Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Η Θρακική Έξοδος, ό.π., σελ. 303, 375· Κλεονίκη Α. Δρούγκα, Δομή και Λει-
τουργία του Ελληνικού Σχολείου, ό.π., σελ. 88, 171. Ως ελληνικό χωριό αναφέρεται και στις ανέκδοτες σημειώσεις του Ανα-
στασίου Μπάσογλου (φωτοαντίγραφα διατηρούνται στο προσωπικό αρχείο της συγγραφέως). Το Αλεπλή ήταν από τα πρώτα 
χωριά που δεινοπάθησαν και υπέστησαν καταστροφές κατά τους Βαλκανικούς πολέμους, ιδίως στη φάση της υποχώρησης 
των Τούρκων, και μέχρι τον πρώτο διωγμό των Ελλήνων το 1914. Οι Τούρκοι, κατά την υποχώρησή τους, πυρπόλησαν τον ναό 
του Αγίου Αθανασίου, που καταστράφηκε ολοσχερώς και δεν διασώθηκε τίποτε. Συγχρόνως, πυρπόλησαν μία «παρακειμένη 
μικρά αρχαία Εκκλησία» και τη σχολή της Κοινότητας. Το 1914 υπέστη μερική καταστροφή και ένα εκκλησιαστικό κτήμα, βλ. 
Αθανασίου Παπαευγενίου, Η Ελληνική Εκκλησία, ό.π., σελ. 27, 28. Έκαψαν 250 οικίες και φόνευσαν 109 χωρικούς κάθε φύλου 
και ηλικίας. Πυρπόλησαν 40.000 κιλά σιτηρών και έπιπλα αξίας 2.000 λιρών. Ο τουρκικός στρατός άρπαξε 50 ζευγάρια βόδια, 
μαζί με τις άμαξες, και 2.000 πρόβατα. Κατά το μικρό χρονικό διάστημα της επικράτησης των Βουλγάρων οι κάτοικοι ανοικο-
δόμησαν το χωριό. Πολύ σύντομα όμως ακολούθησε η επάνοδος των Τούρκων και ο διωγμός του 1914. Οι Αλεπλιώτες εκ-
διώχθηκαν και κατέφυγαν στην Ελλάδα. Στο διάστημα αυτό σφαγιάστηκαν από τους Τούρκους ο Στέφανος Γρίβας και η Φω-
τεινή Δημητρίου, βλ. Οικουμενικόν Πατριαρχείον (εκδ.), Μαύρη Βίβλος, ό.π., σελ. 7. Για τον αριθμό των προσφύγων από το 
Αλεπλή κατά το 1914 βλ. Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Διωγμοί, ό.π., σελ. 299, 339, 343. Το 1922 οι Αλεπλιώτες εγκατα-
στάθηκαν σε διάφορα μέρη της Μακεδονίας. Το μεγαλύτερο μέρος του πληθυσμού, 120 οικογένειες, εγκαταστάθηκε στα 
Νέα Μάλγαρα και 2 οικογένειες εγκαταστάθηκαν στο Καλοχώρι Θεσσαλονίκης, βλ. Μ. Μαραβελάκη – Α. Βακαλόπουλου, Αι 
προσφυγικαί εγκαταστάσεις εν τη περιοχή Θεσσαλονίκης, [Ίδρυμα Μελετών Χερσονήσου του Αίμου 4], Θεσσαλονίκη 1955, 
σελ. 171, 215-216. 
503 Αργύριος Θ. Αργυρόπουλος, Ο ύστερος βίος, ό.π., σελ. 269. 

https://en.m.wikipedia.org./wiki/Alpullu


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

142 
 

έλαβαν αμυντική θέση απέναντι στο στρατό. Εξαιτίας των κανονιοβολισμών κατά των Γενιτσάρων 

υπέστησαν σημαντικές βλάβες και φθορές το χωριό και οι κάτοικοι.504  

Οι Τούρκοι, μετά την ήττα τους στον Α΄ Βαλκανικό πόλεμο (1912-1913) και ειδικότερα μετά 

την ήττα τους στη μάχη των Ελευθερών (Μπαμπά-Εσκί),505 υποχωρούντες, επέδραμαν στο Αϊβαλή 

το λεηλάτησαν, το πυρπόλησαν και προέβησαν σε ομαδική σφαγή των κατοίκων, καθώς φόνευ-

σαν 167 Αϊβαλιώτες και τραυμάτισαν ισάριθμους.506 Μεταξύ των θυμάτων που φονεύθηκαν το 

1912 ήταν και ο ογδοντάχρονος ιερέας του χωριού, ο Παπά-Λάζαρος.507  

Το 1913 ο ναός του Αγίου Αθανασίου καταστράφηκε εν μέρει. Όλα τα ιερά σκεύη του ναού 

κάηκαν και καταστράφηκε ένα εκκλησιαστικό κτήμα.508  

Στα τέλη του 1913 και στις αρχές του 1914 το Αϊβαλή, όπως και το μεγαλύτερο τμήμα της Ανα-

τολικής Θράκης, βρισκόταν σε ελεεινή κατάσταση, αφενός, λόγω της βουλγαρικής κατοχής και, 

αφετέρου, λόγω των αντεκδικητικών ενεργειών των ατάκτων μουσουλμάνων.509 Το 1914 τέθηκαν 

σε εφαρμογή οι ίδιες μέθοδοι, όπως και σε άλλες περιοχές, προς εκφοβισμό του χωριού, καθώς 

γενικότερα εντάθηκαν οι δολοφονίες αθώων Ελλήνων κατοίκων.510 Στο Αϊβαλή, όπου είχαν 

 
504 Μελισσηνού Χριστοδούλου, «Σαράντα Εκκλησίαι», ό.π., σελ. 346. Προφανώς, οι διηγήσεις αυτές των γηραιών Αϊβαλιωτών 
συνδέονται με τα γεγονότα που συνέβησαν το 1826, όταν ο σουλτάνος Μαχμούτ Β΄ (1808-1839) προέβη σε μία σειρά μεταρ-
ρυθμίσεων μεταξύ των οποίων ήταν η ανασυγκρότηση του οθωμανικού στρατού κατά τα ευρωπαϊκά πρότυπα και η κατάρ-
γηση του σώματος των Γενιτσάρων. Ενόψει αυτής της αλλαγής οι Γενίτσαροι επαναστάτησαν, αλλά βρέθηκαν αντιμέτωποι 
με το πυροβολικό του οθωμανικού στρατού από το οποίο ηττήθηκαν. Σχετικά με το σώμα των Γενιτσάρων βλ. Ελένη Γκαρά – 
Γιώργος Τζεδόπουλος, Χριστιανοί και μουσουλμάνοι, ό.π., σελ. 75, 160, 162, 250· Ν. Καλομενόπουλος, «Γενίτσαροι», Μεγάλη 
Ελληνική Εγκυκλοπαίδεια, τόμ. 8, σελ. 193-195. 
505 Για το Μπαμπά-Εσκί βλ. «Ειδήσεις εξ επαρχιών», ό.π., σελ. 374-375· Ι. Σπαθάρη (μετάφραση), «Η Ανατολική Θράκη κατά 
τον Εβλιγιά Τσελεμπήν, Τούρκον περιηγητήν του XVII αιώνος», Θρακικά 9(1938), σελ. 23-36, ιδίως σελ. 26-30.  
506 Οικουμενικόν Πατριαρχείον (εκδ.), Μαύρη Βίβλος, ό.π., σελ. 9· Φιλίππου Μανουηλίδου, «Πόλις και Νομός Ραιδεστού», 
ό.π., σελ. 160-161· Απόστολου Π. Ευθυμιάδη, Η συμβολή της Θράκης εις τους απελευθερωτικούς αγώνας του Έθνους (από 
του 1361 μέχρι του 1920), Αλεξανδρούπολις 32002, σελ. 572, 614. Πρβλ. Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Διωγμοί, ό.π., σελ. 
201.  
507 Οικουμενικόν Πατριαρχείον (εκδ.), Μαύρη Βίβλος, ό.π., σελ. 9· Αθανασίου Παπαευγενίου, Η Ελληνική Εκκλησία, ό.π., σελ. 
53. Σημειώνεται ότι στη Θράκη επικρατούσε η συνήθεια οι ιερείς να αναφέρονται και να υπογράφουν μόνο με τη λέξη 
«Παπά» και το κύριο όνομά τους, χωρίς το οικογενειακό επώνυμο βλ. σχετικά Αθανασίου Παπαευγενίου, Η Ελληνική Εκκλη-
σία, ό.π., σελ. 52 σημ. 1. 
508 Αθανασίου Παπαευγενίου, Η Ελληνική Εκκλησία, ό.π., σελ. 29. 
509 Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Διωγμοί, ό.π., σελ. 243. 
510 Οικουμενικόν Πατριαρχείον (εκδ.), Μαύρη Βίβλος, ό.π., σελ. 9· Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Διωγμοί, ό.π., σελ. 248. 
Για τη γενικότερη κατάσταση στην Ανατολική Θράκη το 1914, τις συνθήκες του βίαιου εκπατρισμού του ελληνισμού, τις εκ-
καθαριστικές επιχειρήσεις, τα αίτια του διωγμού και το πρόγραμμα εξόντωσης του ελληνισμού της Ανατολικής Θράκης βλ. 
«Το πένθος της Εκκλησίας», Εκκλησιαστική Αλήθεια 38(1914), έτος ΛΔ΄ αρ. 14, σελ. 166· «Το ζήτημα των προσφύγων Θρά-
κης», Εκκλησιαστική Αλήθεια 38(1914), έτος ΛΔ΄ αρ. 14, σελ. 162-164, ιδίως σελ. 163· «Το ζήτημα των προσφύγων Θράκης», 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

143 
 

εγκατασταθεί μουσουλμάνοι πρόσφυγες, στις αρχές Φεβρουαρίου του 1914 δολοφονήθηκε ο Ι. 

Γιαννακάκης και οι κάτοικοι κατέφυγαν στο Λουλέ-Μπουργάζ, τρομοκρατημένοι έπειτα από τη 

δολοφονία του συγχωριανού τους.511 Στις 4 του ίδιου μήνα σφαγιάστηκε ο Γεώργιος Καραγιαννά-

κης, αν και η κυβέρνηση γνώριζε τον δράστη, ωστόσο συνέλαβε όλους τους προκρίτους δήθεν για 

ανάκριση.512  

Τον Μάρτιο του 1914 το Αϊβαλή εξαναγκάστηκε σε ολοκληρωτικό εκπατρισμό κάτω από οδυ-

νηρές συνθήκες. Η κυβέρνηση «διὰ τοῦ ἐκ Λουλὲ-Βουργὰζ Γιουσοὺφ βέη, τοῦ Δζουρμῆ ἐφέντη, 

διευθυντοῦ τοῦ κτηματολογίου, τοῦ Ὀσμὰν ἐφένδη, ἀρχηγοῦ τῆς χωροφυλακῆς καὶ τοῦ Ἀδὲμ 

ἐφένδη, δημοσίου εἰσπράκτορος, καὶ διὰ χωροφυλάκων καὶ βασιμποζούκων ἠνάγκασεν ἅπαν τὸ 

χωρίον εἰς ἐκπατρισμόν».513 Ολόκληρη η περιουσία, κινητή και ακίνητη, των Ελλήνων κατοίκων 

του χωριού παραδόθηκε στους μουσουλμάνους πρόσφυγες.514    

Στις 29 Μαρτίου ο πατριάρχης διαμαρτυρόταν εγγράφως στον υπουργό Δικαιοσύνης και Θρη-

σκευμάτων της τουρκικής κυβέρνησης για την ώθηση των Ελληνορθόδοξων χριστιανών σε ανα-

γκαστικό εκπατρισμό.515 Τον Απρίλιο του 1914 καταγράφονται εξαιρετικά δεινά που συνόδευαν 

την αυθαίρετη εγκατάσταση των μουατζήριδων από τη Σερβία και την ελληνική Μακεδονία, όπως 

δολοφονίες χωρικών, αρπαγές ποιμνίων, λεηλασίες σπιτιών, τρομοκρατία, αναγκαστικός εκπα-

τρισμός. Αυτές τις συνθήκες βίωσε και το Αϊβαλή.516 Στις 27 Μαΐου 1914 ο υπουργός Δικαιοσύνης 

και Θρησκευμάτων απαντώντας στην από 29 Μαρτίου έγγραφη διαμαρτυρία του πατριάρχη σχε-

τικά με την ώθηση των Ελληνορθόδοξων σε αναγκαστικό εκπατρισμό, ανέφερε, μεταξύ άλλων, ότι 

 
Εκκλησιαστική Αλήθεια 38(1914), έτος ΛΔ΄ αρ. 15, σελ. 176· Οικουμενικόν Πατριαρχείον (εκδ.), Μαύρη Βίβλος, ό.π., σελ. 42, 
54-55, 319-321, 324, 332-333, 335· Φιλίππου Μανουηλίδου, «Πόλις και Νομός Ραιδεστού», ό.π., σελ. 200-227, 246-251, 258, 
270-272· Κωνσταντίνου Γ. Λουΐζου, «Ιστορία Καλλιπόλεως Ανατολικής Θράκης», Θρακικά 25(1956), σελ. 7-148, ιδίως σελ. 72-
109· Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Διωγμοί, ό.π., σελ. 34, 231-239, 242-244, 246-260, 271-278, 282, 285-286, 292, 294-
295, 304-305, 308-309, 312-313· Απόστολου Π. Ευθυμιάδη, Η συμβολή της Θράκης, ό.π., σελ. 457, 458, 589, 605-610, 686-
688.  
511 Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Διωγμοί, ό.π., σελ. 248. 
512 Οικουμενικόν Πατριαρχείον (εκδ.), Μαύρη Βίβλος, ό.π., σελ. 9. 
513 Οικουμενικόν Πατριαρχείον (εκδ.), Μαύρη Βίβλος, ό.π., σελ. 9-10· Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Διωγμοί, ό.π., σελ. 
352.  
514 Οικουμενικόν Πατριαρχείον (εκδ.), Μαύρη Βίβλος, ό.π., σελ. 10.  
515 Ό.π., σελ. 330-331.   
516 Οικουμενικόν Πατριαρχείον (εκδ.), Μαύρη Βίβλος, ό.π., σελ. 10· Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Διωγμοί, ό.π., σελ. 290, 
352.   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

144 
 

οι Ελληνορθόδοξοι από το Αϊβαλή μετανάστευσαν επειδή τους υποκίνησαν οι συμπατριώτες τους 

που βρίσκονταν στην Ελλάδα.517  

Με τον διωγμό του 1914, τον «πρώτο διωχμό», κατά την έκφραση των προσφύγων,518 ολό-

κληρο το χωριό κατέφυγε στο ελληνικό κράτος και συγκεκριμένα στη Μακεδονία.519 Οι Αϊβαλιώτες 

πρόσφυγες εγκαταστάθηκαν σε διάφορους οικισμούς της περιφέρειας του Κιλκίς,520 το οποίο μό-

λις είχε απελευθερωθεί από τη βουλγαρική κυριαρχία (21 Ιουνίου 1913).521   

Μετά την απελευθέρωση της Ανατολικής Θράκης (Ιούλιος 1920) άρχισε η διαδικασία της επί-

σημης παλιννόστησης των Ανατολικοθρακών προσφύγων στις 16 Σεπτεμβρίου 1920.522 Η 

 
517 Οικουμενικόν Πατριαρχείον (εκδ.), Μαύρη Βίβλος, ό.π., σελ. 336-339, ιδίως σελ. 338.    
518 Πληροφορητής Δημήτριος Γ. Κατής (προσωπικό αρχείο).  
519 Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Διωγμοί, ό.π., σελ. 299.  
520 Το Κιλκίς είναι πόλη της Κεντρικής Μακεδονίας. Είναι κτισμένο στους πρόποδες του λόφου του Αγίου Γεωργίου πάνω στον 
οποίο σώζεται ο ομώνυμος ναός που κτίσθηκε πιθανόν κατά τις πρώτες δεκαετίες του 19ου αιώνα. Η περιοχή κατοικούνταν 
ήδη από την αρχαϊκή εποχή. Κατά τον 17ο αιώνα αποτελούσε σημαντικό αγροτικό και εμπορικό κέντρο του καζά Αβρέτ Χισάρ. 
Στα μέσα του 18ου αιώνα η πρωτεύουσα του καζά μεταφέρθηκε από το Αβρέτ Χισάρ (Γυναικόκαστρο) στο Κιλκίς. Η πόλη και 
η περιφέρειά της βίωσε μετά τα μέσα του 19ου αιώνα τις εθνικο-θρησκευτικές αντιπαλότητες και τους ανταγωνισμούς στο 
έπακρο. Αποτέλεσε κέντρο της βουλγαρικής δράσης. Αν και είχε λιγοστό ελληνικό πληθυσμό γηγενών κατοίκων, ωστόσο προ-
σέφερε στον Μακεδονικό Αγώνα. Την εποχή των Βαλκανικών πολέμων ήταν κάτω από τη βουλγαρική κυριαρχία. Παραστρα-
τιωτικές ομάδες κομιτατζήδων εξαπέλυσαν διωγμό εναντίον των μουσουλμάνων με αποτέλεσμα αυτοί στην πλειοψηφία 
τους να εγκαταλείψουν την περιοχή. Στις 21 Ιουνίου 1913 το Κιλκίς απελευθερώθηκε από τον ελληνικό στρατό μετά από την 
πολύνεκρη μάχη του Κιλκίς – Λαχανά (19-21 Ιουνίου 1913). Μετά και τη μάχη της Δοϊράνης (23 Ιουνίου 1913) απελευθερώ-
θηκε και μεγάλο μέρος της περιφέρειάς του. Μετά την αποχώρηση των Βούλγαρων κατοίκων του ήταν έρημο και ήδη από το 
1913 άρχισαν να εγκαθίστανται στο Κιλκίς και στην περιφέρειά του πρόσφυγες από τη Στρώμνιτσα. Τα επόμενα χρόνια εγκα-
ταστάθηκαν πρόσφυγες από την Ανατολική Θράκη, την Ανατολική Ρωμυλία, κυρίως από τη Στενήμαχο, τη Μικρά Ασία, τον 
Καύκασο, κυρίως από το Καρς, και τον Πόντο. Στην περιοχή του Κιλκίς διαδόθηκε πολύς νωρίς ο χριστιανισμός, εφόσον ήδη 
τον 4ο αιώνα απαντάται η επισκοπή Δοβήρου, η οποία εμφανίζεται περί τα τέλη του 6ου αιώνα. Τον 10ο αιώνα εμφανίζεται 
η επισκοπή Βαρδαριωτών, η οποία από το β΄ μισό του 15ου αιώνα απαντάται ως επισκοπή Πολυανής και Βαρδαριωτών με 
έδρα την Πολυανή (Δοϊράνη). Υπαγόταν στη δικαιοδοσία του μητροπολίτη Θεσσαλονίκης. Από το 1913 άρχισε να φέρει τον 
τίτλο «Πολυανής και Κιλκισίου» και η έδρα της επισκοπής μεταφέρθηκε από τη Δοϊράνη στο Κιλκίς. Το 1924 ανυψώθηκε σε 
μητρόπολη. Γενικά, για το Κιλκίς βλ. Σ. Σκληρός, Η νέα Ελλάς, τόμ. Α΄, εν Αλεξανδρεία 1913, σελ. 192-196· Α. Λευκίδης, Το 
Κιλκίς και η επαρχία του, Κιλκίς 1990· Γιώργος Εχέδωρος, Μακεδονία, Ιστορία του Κιλκίς: (Η Μεταξύ Πάικου και Κρουσίων 
Χώρα), Από τους προϊστορικούς χρόνους μέχρι σήμερα, Κιλκίς 32007· Στράτος Δορδανάς, «Το Κιλκίς των προσφύγων: Εγκα-
τάσταση και συλλογική οργάνωση» στον τόμο: Οι πρόσφυγες στη Μακεδονία: Από την τραγωδία, στην εποποιΐα, (Θεσσαλο-
νίκη 2009), σελ. 280-294. Για την ιστορία της μητρόπολης Κιλκίς βλ. Χριστίνα Παπαδοπούλου, H Iερά Mητρόπολη Πολυανής 
και Κιλκισίου μετά την έλευση των προσφύγων του 1922, μεταπτυχιακή διπλωματική εργασία, Θεολογική Σχολή, Τμήμα Θε-
ολογίας, Αριστοτέλειο Πανεπιστήμιο Θεσσαλονίκης, Θεσσαλονίκη 2021, όπου και παλαιότερη βιβλιογραφία.   
521 Για την απελευθέρωση του Κιλκίς και της περιφέρειάς του από τον ελληνικό στρατό βλ. Χρήστος Π. Ίντος, «Τα οικεία 
κοσμείν και σώζειν…»: κείμενα για τη γενέθλια γη, Κιλκίς 1999, σελ. 53-62· του ίδιου, Βαλκανικοί πόλεμοι (1912-1913): από 
το Κιλκίς στη Δοϊράνη και στη Στρώμνιτσα, (Αθήνα 2013)· Βασίλης Ρώτας, Η μάχη του Κιλκίς: από αφήγηση στη σύντροφό του 
Βούλα Δαμιανάκου, επιμ. Γκαράνης Μανόλης, Κιλκίς 22000.   
522 Μιχ. Χρ. Αιλιανού, Το έργον της Ελληνικής Περιθάλψεως, ό.π., σελ. 353. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

145 
 

παλιννόστηση οργανώθηκε και εξελίχθηκε με σχεδιασμό που προέβλεπε την αποβίβαση των ε-

παναπατριζόμενων σε συγκεκριμένα λιμάνια ή σταθμούς ανάλογα με τον τόπο προορισμού τους. 

Σύμφωνα με τον σχεδιασμό, όσοι προορίζονταν για το Λουλέ-Μπουργάζ είχαν ως σημείο άφιξης 

το λιμάνι του Δεδέαγατς (Αλεξανδρούπολη) ή το Τύρνοβο,523 όσοι θα μετακινούνταν μέσω Μου-

ρατλή.524 Όπως αναφέρθηκε πιο πάνω, οι Αϊβαλιώτες παλιννόστησαν, αν και όχι όλοι.525  

Το έργο της ελληνικής πολιτικής διοίκησης της Θράκης περιλάμβανε, μεταξύ άλλων, και την 

αναδιάρθρωση της αγροτικής οικονομίας με την όσο το δυνατόν πιο αποτελεσματική αξιοποίηση 

της καλλιεργήσιμης γης προκειμένου να αυξηθεί η γεωργική παραγωγή. Στην ανάπτυξη του αγρο-

τικού τομέα συνέβαλε ουσιαστικά η σύσταση γεωργικών συνεταιρισμών.526 Το 1921 συστήθηκαν 

5 συνεταιρισμοί στην υποδιοίκηση Αρκαδιουπόλεως, ανάμεσα τους και ο «Γεωργικός Πιστωτικός 

Συνεταιρισμός Αϊβαλή» που ήταν απεριορίστου ευθύνης και το καταστατικό του εγκρίθηκε στις 

11 Ιουνίου 1921. Οι ιδρυτές ήταν 24 με ποσόν μερίδας 100 και κεφάλαιο Συνεταιρισμού 2.400.527  

Η επιστροφή των Ανατολικοθρακών προσφύγων στις γενέτειρές τους, η επανεγκατάσταση στα 

σπίτια τους και η προσπάθεια να ξαναβρούν τον βηματισμό τους σε μία ελεύθερη πατρίδα στα-

μάτησε σχεδόν στην έναρξή της, εφόσον το 1922 υποχρεώθηκαν να εγκαταλείψουν οριστικά την 

πατρώα γη, ως ανταλλάξιμοι πληθυσμοί.  

Μετά την ανακωχή των Μουδανιών (28 Σεπτεμβρίου/11 Οκτωβρίου 1922) και το χάος που 

προκλήθηκε στην Ανατολική Θράκη,528 ακολούθησε η αποχώρηση του ελληνικού στρατού, η 

 
523 Το Τύρνοβο ήταν κωμόπολη της Ανατολικής Θράκης επί του όρους Μικρός Αίμος (Στράντζα). Ήταν πρωτεύουσα του καζά 
Τυρνόβου, που υπαγόταν στο σαντζάκι των Σαράντα Εκκλησιών. Τον 19ο αιώνα η περιοχή επηρεάστηκε από την ανάπτυξη 
του βουλγαρικού εθνικού κινήματος και την απόσχιση της βουλγαρικής Εκκλησίας από το Οικουμενικό Πατριαρχείο. Στα τέλη 
του 19ου αιώνα κατοικούνταν από Βούλγαρους και λίγους Τούρκους, βλ. Μελισσηνού Χριστοδούλου, «Σαράντα Εκκλησίαι», 
ό.π., σελ. 350-352, 358-359, 361, 372, 374. Σήμερα ονομάζεται Μάλκο Τάρνοβο (Μικρό Τάρνοβο), ανήκει στη Βουλγαρία και 
απέχει 5 χλμ. από τα σύνορα Βουλγαρίας – Τουρκίας, βλ. https://en.m.wikipedia.org/wiki/Malko_Tarnovo. Ανακτήθηκε 
18/7/2018. Για την ιστορία της βουλγαρικής Εκκλησίας βλ. Βασ. Μουστάκης, «Βουλγαρική Εκκλησία», Θρησκευτική και Ηθική 
Εγκυκλοπαίδεια, τόμ. 3, στ. 993-1016· Δημητρίου Β. Γόνη, Ιστορία των Ορθοδόξων Εκκλησιών Βουλγαρίας και Σερβίας, Αθήνα 
32001. 
524 Τον σχεδιασμό της παλιννόστησης βλ. Μιχ. Χρ. Αιλιανού, Το έργον της Ελληνικής Περιθάλψεως, ό.π., σελ. 349-350. Πρβλ. 
Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Διωγμοί, ό.π., σελ. 50-51· Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Θρακική Έξοδος, ό.π., σελ. 80-
81.  
525 Βλ. πιο πάνω σελ. 8.  
526 Δημ. Κ. Σβολοπούλου, Η Θράκη υπό την Ελληνικήν Διοίκησιν, Κωνσταντινούπολις 1922, σελ. 49· Κωνσταντίνος Απ. Βακα-
λόπουλος, Η Θρακική Έξοδος, ό.π., σελ. 292-293, 299. 
527 Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Η Θρακική Έξοδος, ό.π., σελ. 303.  
528 Για την ανακωχή και τη Συνθήκη των Μουδανιών βλ. Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Θρακική Έξοδος, ό.π., σελ. 354-
366. 

https://en.m.wikipedia.org/wiki/Malko_Tarnovo


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

146 
 

άτακτη φυγή των Ανατολικοθρακών και η τελική έξοδος.529 Στο σχέδιο εξόδου που εκπόνησε η 

Γενική Διοίκηση αναφέρεται η αποχώρηση του στρατού από την περιφέρεια της υποδιοικήσεως 

Αρκαδιουπόλεως, αλλά δεν αναφέρεται η οδός διαφυγής των κατοίκων της υποδιοικήσεως.530 

Ίσως, επειδή η Αρκαδιούπολη ήταν συγκοινωνιακό κέντρο και συνδεόταν οδικώς με τη Δυτική 

Θράκη. Πάντως, σε επιπρόσθετες οδηγίες οριζόταν ότι οι κάτοικοι της ενδοχώρας έπρεπε, όσοι 

μπορούσαν, να αναχωρήσουν οδικώς. Οι υπόλοιποι ήταν υποχρεωμένοι να συγκεντρωθούν στους 

σιδηροδρομικούς σταθμούς Σαράντα Εκκλησιών, Αρτισκού και Αρκαδιουπόλεως.531 Προφανώς, 

αυτό ίσχυσε και για τους Αϊβαλιώτες.  

Η στρατιωτική εκκένωση της περιφέρειας Αρκαδιουπόλεως έγινε στις 9 Οκτωβρίου. Μετά την 

αποχώρηση του ελληνικού στρατού, τουρκικές ομάδες ανενόχλητες λεηλατούσαν τα χωριά της 

περιοχής, καθώς η ελληνική χωροφυλακή δεν μπορούσε να βρίσκεται παντού και το γαλλικό στρα-

τιωτικό απόσπασμα που επιτηρούσε την πόλη και δεν μπορούσε να στέλνει περιπολίες και στην 

ύπαιθρο. Η πολιτική διοίκηση παραδόθηκε στις 22 Οκτωβρίου, οπότε αναχώρησαν οι ελληνικές 

πολιτικές αρχές και η χωροφυλακή.532     

Ο ανατολικοθρακικός ελληνισμός αναγκάστηκε να εγκαταλείψει τις αρχέγονες πατρογονικές 

εστίες του. Κάτω από εξαιρετικά αντίξοες συνθήκες και υπό το κράτος πανικού οι Ανατολικοθρα-

κιώτες πήραν για δεύτερη φορά τον δρόμο της προσφυγιάς. Το Αϊβαλή της υποδιοικήσεως Αρκα-

διουπόλεως και της εκκλησιαστικής επαρχίας Αδριανουπόλεως αποτελεί έναν από τους οικισμούς 

που οι Έλληνες αναγκάστηκαν να εγκαταλείψουν στην Τουρκία το 1922.533  

 
529 Η Συνθήκη των Μουδανιών μεταξύ των συμμαχικών δυνάμεων (Άγγλων, Γάλλων, Ιταλών) και των Τούρκων όριζε να απο-
συρθούν τα ελληνικά στρατεύματα από την Ανατολική Θράκη δυτικά του ποταμού Έβρου μέσα σε 15 μέρες, να εκκενωθεί 
πλήρως η Ανατολική Θράκη μέσα σε 30 μέρες μετά την αποχώρηση του ελληνικού στρατού και να παραδοθεί η πολιτική 
εξουσία στους συμμάχους για την μεταβιβάσουν στους Τούρκους. Για την κατάσταση στην Ανατολική Θράκη μετά την ανα-
κωχή των Μουδανιών και για τις συνθήκες κάτω από τις οποίες εξελίχθηκε ο ξεριζωμός των Ανατολικοθρακών βλ. Κώστα 
Γεραγά, Αναμνήσεις εκ Θράκης, σελ. 143-146, 148-156, 158-171, 174-181· Φωτίου Γ. Αποστολίδου, «Μία θλιβερά επέτειος. 
Σημειώματα από την εκκένωσιν της Θράκης», Θρακικά 27(1957), σελ. 66-77, ιδίως σελ. 69-76· Απόστολου Π. Ευθυμιάδη, Η 
συμβολή της Θράκης, ό.π., σελ. 734· Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Θρακική Έξοδος, ό.π., σελ. 46-48, 360, 369-370, 374-
375, 381-382, 383-389, 393-394, 397-398. 
530 Το σχετικό τηλεγράφημα του αναπληρωτή Γενικού Διοικητή Κώστα Γεραγά βλ. στο: Κώστα Γεραγά, Αναμνήσεις εκ Θράκης, 
ό.π., σελ. 156-157· Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Η Θρακική Έξοδος, ό.π., σελ. 382-383.       
531 Το σχετικό τηλεγράφημα του νέου Γενικού Διοικητή Γεωργίου Κατεχάκη βλ. στο: Κώστα Γεραγά, Αναμνήσεις εκ Θράκης, 
ό.π., σελ. 159-161· Κωνσταντίνος Απ. Βακαλόπουλος, Η Θρακική Έξοδος, ό.π., σελ. 386.      
532 Κώστα Γεραγά, Αναμνήσεις εκ Θράκης, ό.π., σελ. 178. 
533 Κωνστ. Σ. Ιορδανίδη, «Οι εγκαταλειφθέντες εν Τουρκία το 1922 ελληνικοί οικισμοί», Αρχείον Πόντου 34(1977-1978), σελ 
88-131, ιδίως σελ. 109. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

147 
 

Η κατάσταση οριστικοποιήθηκε με την υπογραφή της Συνθήκης της Λωζάννης (24 Ιουλίου/6 

Αυγούστου 1923), με την οποία η Ανατολική Θράκη παραχωρήθηκε επίσημα στην Τουρκία και 

αποφασίστηκε η υποχρεωτική ανταλλαγή πληθυσμών.534  

Στον δεύτερο διωγμό οι Αϊβαλιώτες κατέφυγαν και πάλι στη Μακεδονία και διασκορπίστηκαν. 

Πολλοί μετακινήθηκαν ξανά προς το Κιλκίς, όπου εγκαταστάθηκαν και μετεγκαταστάθηκαν σε 

διάφορους τόπους. Τριαντατρείς (33) οικογένειες προσφύγων από το Αϊβαλή εγκαταστάθηκαν 

στο Χασάν Όμπαση ή Χασάνοβα,535 το οποίο το 1927 μετονομάστηκε σε Πεδινό536 και είναι ένας 

αμιγώς προσφυγικός οικισμός.  

 
534 Απόστολου Π. Ευθυμιάδη, Η συμβολή της Θράκης, ό.π., σελ. 734-735, 758.  
535 Στο πρώτο Δημοτολόγιο της Κοινότητας Χασάν Όμπαση, το οποίο φέρει ημερομηνία 1/9/1927, ενεγράφησαν όλοι οι πρό-
σφυγες χωρίς αναφορά στην ιδιαίτερη πατρίδα του καθενός. Αναγράφεται ως τόπος προέλευσης γενικώς η Ανατολική 
Θράκη. Ωστόσο, οι πληροφορητές Δημήτριος Γ. Κατής και Λουκία Κατή παρέχουν μαρτυρίες για την ιδιαίτερη καταγωγή των 
προσφύγων. Εξαιρετικά πολύτιμη αναδεικνύεται η μαρτυρία του Δημητρίου Γ. Κατή, ο οποίος πρόλαβε να γνωρίσει πολλούς 
από τους πρόσφυγες της πρώτης γενιάς. Από τον συνδυασμό των στοιχείων του πρώτου Δημοτολογίου, του μεταγενέστερου 
Γενικού Μητρώου Δημοτών και τις μαρτυρίες των πληροφορητών προκύπτει ότι εγκαταστάθηκαν, ως οικογένειες, από το 
Αϊβαλή στο Πεδινό οι: Αλεξιάδης Αλέξανδρος του Νικολάου, Αλεξόγλου Αθανάσιος του Ιωάννη, Αλέξογλου Αθανάσιος του 
Σταύρου, Αλέξογλου Ιωάννης του Ανδρέα, Αλέξογλου Φανή σύζυγος του Ανδρέα, Αλεπλιώτης Αθανάσιος του Δήμου, Αλε-
πλιώτης Κωνσταντίνος του Δήμου, Αλεπλιώτης Νικόλαος του Δήμου, Αλεπλιώτου Βενετιά του Αθανασίου, Καβάζη Κανελλιώ 
σύζυγος του Δημητρίου, Κατής Θεόδωρος του Αναστασίου, Κατής Γεώργιος του Θεοδώρου, Κέλης Χριστόδουλος του Σταύ-
ρου, Κιοσές Δημήτριος του Αθανασίου, Κιοσές Ιωάννης του Αθανασίου, Κοτσάφτης Αθανάσιος του Ευσταθίου, Κουρτέση 
Παναγιώτα χήρα του Αποστόλου, Κουρτέσης Γεώργιος του Αποστόλου, Μακρή Φωτεινή του Φωτίου, Μακρής Αφεντούλης 
του Φωτίου, Μακρής Στέφανος του Φωτίου, Μαμαντζή Αθανασία χήρα του Ιωάννη, Μαμαντζής Ευάγγελος του Δημητρίου, 
Μαμαντζής Πασχάλης του Σωτηρίου, Μαμαντζής Σωτήριος του Ιωάννη, Μάρκου Παναγιώτης του Αναστασίου, Μιχαηλίδης 
Γεώργιος του Παναγιώτη, Μιχαηλίδης Χρήστος του Παναγιώτη, Μιχαηλίδου Παναγιώτα σύζυγος του Χρήστου, Σκαλιστήρης 
Λεμπέρης του Παναγιώτη, Σταμπουλής Παναγιώτης του Θεοδώρου, Στεργιακίδης Ιωάννης του Δημητρίου, Τρυγώνης Κων-
σταντίνος του Αλεξάνδρου. 
536 Για τη μετονομασία του Χασάν Όμπαση βλ. Εφημερίς της Κυβερνήσεως, 179Α-30/8/1927, σελ. 1256-1257. Πρβλ. Κεντρική 
Ένωση Δήμων και Κοινοτήτων Ελλάδας (ΚΕΔΚΕ) – Ελληνική Εταιρία Τοπικής Ανάπτυξης και Αυτοδιοίκησης (ΕΕΤΑΑ), Λεξικό 
Διοικητικών Μεταβολών των Δήμων και Κοινοτήτων (1912-2001), επιμ. έκδ. Γιάννης Μπαχάρας, τόμ. Α΄ (α-κ) - τόμ. Β΄ (λ-ω), 
Αθήνα 2002, ιδίως τόμ. Β΄, σελ. 287, 561. Επίσης, βλ. Ελένη Κυραμαργιού, Οι μετονομασίες των οικισμών της Μακεδονίας, 
1913-1940: ένας πίνακας, πτυχιακή εργασία, Σχολή Κοινωνικών Επιστημών, Τμήμα Κοινωνικής Ανθρωπολογίας και Ιστορίας, 
Πανεπιστήμιο Αιγαίου, Μυτιλήνη 2003, σελ. 45· (Χωρίς όνομα), «Πεδινόν», Μεγάλη Ελληνική Εγκυκλοπαίδεια, τόμ. 19, σελ. 
833.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

148 
 

Σύμφωνα με τον πληροφορητή Δημήτριο Κατή του Γεωργίου,537 Αϊβαλιώτες πρόσφυγες εγκα-

ταστάθηκαν και στο Κιουρκιούτ (Τέρπυλλος), στο Αρμουτσή (Μεγάλη Βρύση), στο Χατζή Γιουν-

νούς538 (Σταυροχώρι)  και στο Χαϊνταρλή (Βαπτιστής) του Κιλκίς.539 

Η τραγωδία του 1922 σήμανε για το Αϊβαλή της Ανατολικής Θράκης και τον Ελληνισμό του το 

τέλος της ιστορικής πορείας του, ωστόσο οι πρόσφυγες Αϊβαλιώτες κράτησαν ζωντανή την ανά-

μνηση της καταγωγής του. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
537 Προσωπικό αρχείο. 
538 Στο: Εφημερίς της Κυβερνήσεως, 179Α-30/8/1927, σελ. 1256 ο οικισμός αναγράφεται ως «Χατζηγιαννούς». 
539 Μέσα στις παρενθέσεις παρατίθενται οι νέες ονομασίες των οικισμών. Για τις μετονομασίες των οικισμών της περιοχής 
του Κιλκίς βλ. ενδεικτικά Εφημερίς της Κυβερνήσεως, 346Α-4/10/1926, σελ. 2765-2766· Εφημερίς της Κυβερνήσεως, 179Α-
30/8/1927, σελ. 1256- 1257· Γενική Διεύθυνσις Εποικισμού Μακεδονίας. Τμήμα Στατιστικής, Πίναξ μετονομασιών προσφυ-
γικών συνοικισμών Μακεδονίας, (Θεσσαλονίκη 1927)· Πίναξ μετονομασθεισών κοινοτήτων και συνοικισμών του κράτους, 
Αθήναι 1929· Στοιχεία ανατάσεως και εξελίξεως των δήμων και κοινοτήτων, 25, νομός Κιλκίς, (Έκδοσις Κεντρικής Ενώσεως 
Δήμων και Κοινοτήτων της Ελλάδος), Αθήναι 1962· Μ. Σταματελάτος – Φ. Βάμβα-Σταματελάτου, Επίτομο Γεωγραφικό Λεξικό 
της Ελλάδος, Αθήνα 2001, σποραδικά· Κεντρική Ένωση Δήμων και Κοινοτήτων Ελλάδας (ΚΕΔΚΕ) – Ελληνική Εταιρία Τοπικής 
Ανάπτυξης και Αυτοδιοίκησης (ΕΕΤΑΑ), Λεξικό Διοικητικών Μεταβολών, ό.π., σποραδικά.   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

149 
 

Το πένθος λόγω απώλειας ζωής υπό το πρίσμα της Ορθόδοξης Πίστης. Ποιμαντικοψυχολογική 

Θεώρηση 

Μπαφαλούκος Λ. Αντώνιος540 

 

Περίληψη  

Ο θάνατος και η θρησκεία είναι δύο αντικείμενα που θα κεντρίζουν πάντοτε το ενδιαφέρον 

του ανθρώπου, καθώς αμφότερα ακροβατούν στη σφαίρα του απλησίαστου (Becker, 1973). Μέ-

χρι τώρα, οι επιστημονικές μελέτες που εξετάζουν τη μεταβλητή της χριστιανικής θρησκείας συ-

γκεκριμένα, σε συνάρτηση με το φαινόμενο της διαχείρισης του πένθους είναι περιορισμένες. Ως 

εκ τούτου, το  παρόν άρθρο έχει ως κεντρικό του στόχο τον εντοπισμό και την ανάδειξη της υπάρ-

χουσας  βιβλιογραφίας σχετικής με το θέμα ενδιαφέροντος, δηλαδή το πένθος λόγω απώλειας 

ζωής προσεγγιζόμενο υπό το πρίσμα της ορθόδοξης χριστιανικής πίστης.  Για την εκπόνησή του, 

προτιμήθηκε το είδος της μη συστηματικής αφηγηματικής βιβλιογραφικής ανασκόπησης 

(narrative review). 

Λέξεις κλειδιά: θάνατος, απώλεια, πένθος, ορθόδοξη πίστη, διαχείριση 

 

Εισαγωγή 

Αν και αποτελεί κατ’ εξοχήν αντικείμενο μελέτης μεταξύ της επιστημονικής κοινότητας των 

φιλοσόφων και των θεολόγων, οι περισσότεροι άνθρωποι αποφεύγουν συστηματικά το ζήτημα 

του θανάτου. Ήδη από την αρχαιότητα η απώλεια των οικείων, αλλά και άλλων αγαπημένων προ-

σώπων, οδηγούσε στην έντονη τελετουργική εξωτερίκευση της θλίψης. Δεν είναι τυχαίο ότι ο τε-

λετουργικός θρήνος ανήκει στα, κατά τεκμήριο, αρχαιότερα είδη Άσματος. Οι δε διάφορες φιλο-

σοφικές σχολές, με ηγέτιδα αυτή των Στωικών,  σε μία προσπάθεια εκλογίκευσης του πένθους 

εξέφρασαν τη θέση ότι αυτό αποτελεί πάθος, το οποίο οφείλει να ιαθεί. (Ραφτόπουλος, 2011). 

Και ενώ διαχρονικά η έλευση του θανάτου αποτελεί το πλέον αδιαφιλονίκητο τέλος όλων των 

έγχρονων θνητών όντων, ο  ξαφνικός και αιφνίδιος θάνατος, ο σοβαρός τραυματισμός, η ανίατη 

ασθένεια ή ακόμα και το φυσικό γήρας πλήττει σφόδρα μέλη της οικογένειας ή του περίγυρού 

 
540 Dr. Pontificia Universita Urbaniana, Μεγάλος Πρωτοπρεσβύτερος του Θρόνου του Αγίου Μάρκου. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

150 
 

μας, τα θεμέλια του κόσμου μας κλονίζονται, καθώς ξεχασμένοι φόβοι και ανασφάλειες έρχονται 

στην επιφάνεια. Οι ψυχοδυναμικές ροές των τραυματικών γεγονότων της ζωής μας, με τον θάνατο 

να αποτελεί ένα από αυτά, αποκαλύπτουν τη θυελλώδη και υποβόσκουσα σύγκρουση δύο πολύ 

ισχυρών ενστίκτων -τα οποία αποκάλυψε και ενέταξε ο Freud στη θεωρία της Ψυχανάλυσης- αυ-

τού της ορμής της ζωής και εκείνου της ορμής του θανάτου. Η ορμή του θανάτου είναι, κατά τον 

πατέρα της Σχολής της Ψυχανάλυσης, η τάση της φύσης για την αποκατάσταση των πραγμάτων 

«στην πρότερη κατάστασή τους», καταλήγοντας ότι η ίδια η ζωή στη δυναμική της ορμή κρύβει 

την προετοιμασία για τον θάνατο, (Στάνφορντ-Κλαρκ, 2013). 

Αν και η νεωτερική εποχή, όπου η άνοδος του ατομικισμού τοποθέτησε τον θάνατο στην ιδιω-

τική σφαίρα (Moltmann 2013), εντούτοις η εισβολή του θανάτου μας αναγκάζει να εξετάσουμε 

εκείνα τα πράγματα που ενστικτωδώς θέλουμε περισσότερο να αποφύγουμε προκειμένου να μην 

πονέσουμε  ή ακόμα χειρότερα να μην παραδεχτούμε ότι παρά την άνοδο της ιδιότυπης ατομι-

στικής εποχής, στην οποία ζούμε και κινούμαστε, συνεχίζουμε να αγαπάμε τον άλλο, και ο απο-

χωρισμός δεν είναι κάτι το οποίο μπορούμε εύκολα να αποδεχτούμε. Άλλωστε «πενθεί βαθιά ό-

ποιος αγάπησε πολύ» (Moltmann, 2013), το πένθος δεν είναι άλλο από την κραυγή της αγάπης 

μας για τα αγαπημένα μας πρόσωπα, που χάθηκαν σε μια στιγμή και έγιναν από αισθητή, βιού-

μενη πραγματική παρουσία, μη αισθητή και διαρκής απουσία. Είναι σαφές, εξάλλου, από την ε-

μπειρία ότι την πραγματικότητα του θανάτου την ζει ο άνθρωπος μέσα από την αγάπη του για τη 

ζωή του αγαπημένου άλλου (Moltmann, 2013). Η άρνηση του Δυτικού πολιτισμού να δει κάποιο 

σκοπό πίσω από τον θάνατο αλλά και η προσπάθειά του να κρύψει την υπαρξιακή αγωνία που 

γεννά η οδύνη του τέλους, μεταμορφώνει το πένθος από δημιουργική και παιδαγωγική «μνήμη 

θανάτου» σε ανθρωποκτόνο απελπισία. 

 Έτσι σε αυτή την περίπτωση, το πένθος που γεννιέται μέσα στην άρνηση της κοινωνίας της 

αγάπης, στην έλλειψη μεταφυσικής ελπίδας, στην αποξένωση και τη μοναξιά του σύγχρονου πο-

λιτισμού, όπου κυριαρχούν οι ιδεοληπτικοί ψυχαναγκασμοί και οι εικονικές σχέσεις, γίνεται και 

αυτό γεννήτωρ και παράγοντας εκδήλωσης της απελπισίας (Μελισσάρης, 2012). 

Αυτή η λήθη του θανάτου, στη συνάντησή μας μαζί του,  δημιουργεί συνθήκες σύνθλιψης κατά 

τις οποίες αναδύονται μεταφυσικά ερωτήματα και φιλοσοφικά ζητήματα που μέχρι τότε φαίνο-

νταν αφηρημένα και αποφεύξιμα και τώρα αποκτούν συγκεκριμένη συνάφεια και αμεσότητα. Υ-

παρξιακές έννοιες, όπως η «μοναξιά» κάθε ατόμου στο σύμπαν, λαμβάνουν απτή υπόσταση όταν 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

151 
 

αντιμετωπίζουμε την επερχόμενη και αναπόφευκτη απώλεια όλων όσων γνωρίζουμε και αγαπάμε 

(Byock, 2002).          

Ανεξάρτητα από την κουλτούρα, την κοινωνικο-οικονομική του θέση, τα επιτεύγματα ή την 

εκπαίδευσή του, ο άνθρωπος δεν είναι σε θέση να επιλέξει τη στιγμή που θα έρθει αντιμέτωπος 

με την πραγματικότητα του θανάτου. Αντίθετα, «δέσμιος» των νόμων που διέπουν τον φυσικό 

κόσμο, μπορεί δυνητικά να παραστεί ανά πάσα στιγμή ενώπιον του θανάτου και του πόνου που 

εκείνος επιφέρει. Ως προς την αντιμετώπισή του, υπάρχουν διάφορες πτυχές που μπορούν να 

επηρεάσουν την αντίληψη και την αντίδραση του καθενός μας στην απώλεια, συμπεριλαμβανο-

μένων της ηλικίας, των  διαφόρων κοσμοθεωριών, της αξίας της ανθρώπινης ζωής, της ετοιμότη-

τας, της ευαλωτότητας, της ανθεκτικότητας και της αντιληπτής τραγικότητας του θανάτου. Εν τού-

τοις, ανεξαρτήτως των κατά περίπτωση παραγόντων, ο απλός άνθρωπος, όσο αντιλαμβάνεται την 

ευπάθειά του ως θνητού, είναι καταδικασμένος να φοβάται τον θάνατο και να καταβάλλεται από 

το πένθος (Hupp, 2017).  

Διαφορετικά φαίνεται να είναι τα πράγματα για τον ορθόδοξο χριστιανό. Ενώ η αρχαιότητα 

εξόρκιζε  τον θάνατο, εκείνος, αποδεχόμενος ως αληθινά τα δόγματα της Εκκλησίας και μετέχο-

ντας εμπειρικά στις θείες ενέργειες μέσω των ιαματικών ιερών μυστηρίων, γνωρίζει ότι έχει δυ-

νατότητα και ελπίδα αθανασίας, η οποία στη βαθύτερη ουσία της είναι πίστη και ελπίδα στον 

Θεό, ο οποίος νικά τις μηδενιστικές δυνάμεις που κατακλύζουν την κτιστή μας φύση, (Ματσούκας, 

2017). Έτσι, όχι μόνο αψηφά τον φόβο του θανάτου, αλλά πολλές φορές σφοδρά επιθυμεί τη 

συντομότερη έλευση αυτού, για να οδηγηθεί στη μετά θάνατον «αληθινή ζωή» και στην απρό-

σκοπτη κοινωνία με τον Δημιουργό του. Η διαφορετική αυτή προσέγγιση κάνει το άτομο ψυχικά 

ιδιαίτερα ανθεκτικό στο να υπερπηδά τα επώδυνα βιώματα του πένθους, που φυσιολογικά ακο-

λουθεί την απώλεια (Αθανασίου, 2017). 

Παρόλα αυτά, η δυνατή εμπειρία του πένθους, γκρεμίζει, πολλές φορές το κάστρο που χτίζει 

η ελπίδα και η απελπισία χάσκει σαν το στόμα του θανάτου κάτω από τα πόδια μας. Δυστυχώς, 

στη νεωτερική κοινωνία, η ιδέα του πένθους απωθείται και ο θάνατος δεν κατονομάζεται 

(Moltmann, 2013). Ξεχνάμε έτσι το γεγονός ότι, όπως χαρακτηριστικά αναφέρει και ο - εκλιπών 

πλέον- ευαγγελιστής, θεολόγος και καθηγηγής  Jurgen Moltmann, «όποιος πενθεί βαθιά έχει α-

γαπήσει πολύ, εκείνος που δεν μπορεί να πενθήσει δεν αγάπησε ποτέ» (Moltmann, 2013). Το πέν-

θος είναι μία μεταμόρφωση.  Εδώ καλείται ο ποιμένας, έχοντας κατανοήσει το φαινόμενο του 

πένθους και με τη βεβαιότητα της ελπίδας της αθανασίας στο πρόσωπο του αναστημένου Θεού 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

152 
 

Λόγου, με τη βοήθεια της Ποιμαντικής Ψυχολογίας,  να αξιολογήσει το πένθος ως μία προκλητική 

ποιμαντική ευκαιρία σε μία εποχή που έχει κλείσει τα αυτιά της στο ευαγγελικό μήνυμα της Ανά-

στασης.                                                                        

Το ερευνητικό ερώτημα, λοιπόν, που προκύπτει από τις παραπάνω απορίες είναι πώς η ποιμα-

ντική πράξη της Εκκλησίας, λαμβάνοντας υπόψη τα πορίσματα της ψυχολογίας, αλλά σε μία, δια-

χρονικά πατερική βάση, θα βοηθήσει τον ποιμαινόμενο στην ανακάλυψη του αληθινού εαυτού 

του, ως ενός όντος που έχει αρχή αλλά, ως εικόνα Θεού, δεν έχει τέλος, αλλά τελείωση εν Χριστώ. 

Τότε μόνο θα αποκτήσει για εκείνον σημασία το Παύλειο «Έσχατος εχθρός καταργείται ο θάνατος» 

(Α΄ Κορ. 15, 26) και θα οδηγηθεί στη διαχείριση του πένθους, όχι με την έννοια του τέλους της 

σχέσης με τον θανόντα συνάνθρωπο, αλλά  ως μεταμόρφωσης αυτής της σχέσης σε συνθήκες 

αιωνιότητας εντός του Σώματος του Χριστού, της Χώρας των ζώντων.  

 

Κεφάλαιο 1ο 

1.1.  Ορισμός του κανονικού πένθους  

Το κανονικό πένθος είναι ένα φυσικό φαινόμενο που εμφανίζεται μετά την απώλεια ενός α-

γαπημένου προσώπου. Επισημαίνεται εξ αρχής ότι το «πένθος» μπορεί να χρησιμοποιηθεί στην 

καθημερινή ζωή και με ευρύτερο τρόπο, εννοώντας την αντίδραση σε οποιοδήποτε είδος απώ-

λειας, καθώς οι άνθρωποι θρηνούν για την απώλεια του αγαπημένου τους αντικειμένου, της νε-

ότητάς τους, των ευκαιριών, των λειτουργικών τους ικανοτήτων κ.α. Στην παρούσα μελέτη εξετά-

ζεται αποκλειστικά το πένθος λόγω απώλειας ζωής. 

O πατέρας της Σχολής της Ψυχανάλυσης, Sigmund Freud, βλέπει το πένθος ως  «το σύνολο της 

επώδυνης εσωτερικής διεργασίας που πραγματοποιείται μέσα σε κάθε άνθρωπο ως αντίδραση 

απέναντι σε μια πραγματική απώλεια με σκοπό να την αποδεχτεί και να προσαρμοστεί στη νέα 

πραγματικότητα» (Freud, 1917). 

Πρόκειται για μια απολύτως εξατομικευμένη διαδικασία η οποία διαφέρει από άτομο σε ά-

τομο, από στιγμή σε στιγμή και περιλαμβάνει ταυτόχρονα τόσες πολλές πτυχές της ύπαρξης του 

πενθούντος, ώστε κάθε προσπάθεια να περιοριστεί το εύρος της μέσα στα στενά όρια ενός ορι-

σμού είναι βέβαιο ότι θα αποτύχει (Shuchter & Zisook, 1993). To πένθος ορίζεται από τους Lang 

και Caplan (1993)  ως «η εξαιρετικά μοναδική, προσωπική αντίδραση στην απώλεια». Αυτός ο 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

153 
 

ορισμός επιτρέπει τη συμπερίληψη όλων των πτυχών της αντίδρασης στο πένθος (π.χ. συναισθη-

ματική, κοινωνική, γνωστική, σωματική, συμπεριφορική κ.λπ.), εστιάζοντας στην εμπειρία της α-

πώλειας, όπως αυτή προσδιορίζεται υποκειμενικά από το άτομο, και όχι σε ένα συγκεκριμένο 

τύπο αντίδρασης προς διερεύνηση ή στους εσωτερικούς/εξωτερικούς μηχανισμούς που μπορεί 

να μεσολαβούν στην αντίδραση στο πένθος (Harris, 2010).  

Προς διασαφήνιση, οι όροι «bereavement» και «grief» (=πένθος, θλίψη, απώλεια) χρησιμο-

ποιούνται με ασυνέπεια στη βιβλιογραφία για να αναφερθούν είτε στην κατάσταση της απώλειας 

κάποιου προσώπου από θάνατο είτε στην αντίδραση σε μια τέτοια απώλεια. Οι ερευνητές έχουν 

προτείνει να χρησιμοποιείται ο όρος «bereavement» όταν γίνεται αναφορά στο γεγονός της απώ-

λειας, και αντίστοιχα ο όρος «grief» για να περιγράφει τις συναισθηματικές, γνωστικές, λειτουρ-

γικές και συμπεριφορικές αντιδράσεις στο θάνατο. Τέλος, ο όρος «mourning» (=θρήνος) χρησιμο-

ποιείται μερικές φορές ως εναλλακτικός των παραπάνω δύο, ενώ συνήθως αναφέρεται πιο συ-

γκεκριμένα στις συμπεριφορικές εκδηλώσεις του πένθους, οι οποίες επηρεάζονται από κοινωνικά 

και πολιτισμικά τελετουργικά, όπως κηδείες, επισκέψεις ή άλλα έθιμα (Zisook & Shear, 2009). 

 

1.2. Θεωρίες των σταδίων διαχείρισης πένθους 

Το παλαιότερο μοντέλο που περιγράφει τη διαδικασία του πένθους -και ίσως σήμερα το λιγό-

τερο  γνωστό- ανήκει στον Erich Lindemann (1944), ο οποίος παρουσίασε ένα μοντέλο πέντε στα-

δίων: 

1. Σωματική ενόχληση 

2. Έντονη προσήλωση στην εικόνα του θανόντος 

3. Ενοχή 

4. Επιθετικότητα ή οργή 

5.   Δυσκολία στην εκτέλεση καθημερινών δραστηριοτήτων  (Lindemann, 1944) 

Αργότερα, o Bowlby (1973) ανέπτυξε ένα μοντέλο 4 δυναμικών και αλληλοεπικαλυπτόμενων 

φάσεων: 

1.  Σοκ 

2.  Λαχτάρα και διαμαρτυρία 

3.  Απόγνωση 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

154 
 

4.  Αποθεραπεία (Buglass, 2010) 

Στο ίδιο μήκος κύματος κινείται και ο  Parkes (1998) στα τέλη του 20αι., προτείνοντας το δικό 

του μοντέλο διαχείρισης πένθους, το οποίο περιλαμβάνει 4 στάδια: 

1. Σοκ, αίσθημα μουδιάσματος 

2. Αναπόληση, νοσταλγία 

3. Αποδιοργάνωση και απελπισία 

4. Αποθεραπεία (Buglass, 2010) 

 

1.3.  Το δυναμικό μοντέλο του Worden 

Ο Worden θέλησε να παρουσιάσει στην επιστημονική κοινότητα μία άλλη, πιο καινοτόμα, σε 

σχέση με τις συνήθεις, προσέγγιση. Έτσι, κινούμενος πάνω στις αρχές του Freud περί ανάληψης 

δράσης για την προσέγγιση και την εσωτερική επεξεργασία της απώλειας (Yousuf-Abramson, 

2020), ο Worden προτείνει ένα δυναμικό μοντέλο που αφορά, όχι τις παθητικές φάσεις του πέν-

θους, αλλά εκείνες τις ενεργητικές διεργασίες που οδηγούν στην αποθεραπεία (Buglass, 2010). 

Έτσι κατά τον Worden υπάρχουν 4 στάδια ενεργητικής αντιμετώπισης του πένθους: 

1. Αποδοχή της πραγματικότητας της απώλειας 

2. Επεξεργασία και βίωμα του πόνου του πένθους 

3. Αποδοχή ενός περιβάλλοντος στο οποίο δεν υπάρχει ο αποβιώσας 

4. Εύρεση τρόπου ενθύμησης/σύνδεσης με τον αποθανόντα στο υπόλοιπο ταξίδι της ζωής  

(Yousuf-Abramson, 2020) 

 

1.4.  Η θεωρία των σταδίων της Kübler-Ross 

           Ιδιαίτερη μνεία ποιούμε σε αυτό το άρθρο του μοντέλου των πέντε σταδίων της Kübler-

Ross (1969), το οποίο είναι ένα από τα παλαιότερα -και πιθανόν σήμερα πιο γνωστά- μοντέλα που 

περιγράφουν τη διαδικασία του πένθους. Το έργο της διατυπώθηκε αρχικά για να παρέχει ένα 

πλαίσιο στο οποίο να προσδιορίζονται τα στάδια ή οι φάσεις που περνάει κάθε άτομο στην πορεία 

αντιμετώπισης του θανάτου.  

Αρχικά, εισηγήθηκε πέντε στάδια: 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

155 
 

1. Άρνηση 

2. Θυμός  

3. Διαπραγμάτευση 

4. Κατάθλιψη 

5. Αποδοχή 

Αργότερα δε, πρόσθεσε ένα έκτο στάδιο, την Ελπίδα.  

Η καινοτομία της Kübler-Ross περιγράφεται από τον καθηγητή Ιατρικής  Ira Byock (2013) στον 

πρόλογό του που δημοσιεύτηκε στην επετειακή έκδοση του πολύ σημαντικού έργου της με τίτλο 

«Πλησιάζοντας τον Θάνατο» (Kübler-Ross, 2019) και αυτή αφορούσε την τόλμη της να αμφισβη-

τήσει τον συντηρητισμό εκείνης της εποχής, όπου η συζήτηση με τους πάσχοντες από θανατηφό-

ρες ασθένειες ήταν ένα ταμπού και το θάρρος της να μιλήσει και να ακούσει τους ασθενείς, που 

βίωναν την εμπειρία του τέλους τους. 

Το έργο της Kübler-Ross έχει δεχθεί πολλές επικρίσεις, ιδίως όσον αφορά τον κανονιστικό χα-

ρακτήρα αυτών των άκαμπτων και γραμμικών σταδίων. Οι άνθρωποι, όπως αντιπαρατέθηκε, δεν 

περνούν από τα στάδια του πένθους με ομαλό τρόπο και ορισμένοι βιώνουν περισσότερα από 

ένα στάδια κάθε φορά. Η θεωρία της οδήγησε στον χαρακτηρισμό των ανθρώπων, που δεν κατά-

φεραν να ξεκινήσουν ή να τερματίσουν ένα στάδιο με επιτυχία, ως παθολογικών (Goldsworthy, 

2005).  

Έρευνες που έχουν διεξαχθεί τις τελευταίες δύο δεκαετίες έχουν αποκαλύψει ότι η θλίψη, 

σπάνια βιώνεται ως μια σταθερή εξέλιξη από το στάδιο της έντονης συναισθηματικής κατάστασης 

σε εκείνο της τελικής θεραπείας. Μάλιστα, ένα μικρό υποσύνολο ατόμων δεν ενσωματώνει ποτέ 

πλήρως την απώλεια στη ζωή του και συνεχίζει να βιώνει σοβαρές διαταραχές στην καθημερινή 

ζωή πολλά χρόνια μετά το γεγονός της απώλειας (Arizmendi & O’Connor, 2015). Αν και υπάρχει 

ξεκάθαρη συμφωνία πάνω στο γεγονός ότι η θλίψη αποτελεί μια καθολική, φυσιολογική αντί-

δραση στην απώλεια, παρουσιάζεται διαφωνία σχετικά με το πότε πρέπει να τελειώσει αυτή η 

διαδικασία, ιδίως όταν η συζήτηση μεταβαίνει στη θλίψη που δεν σχετίζεται με τον θάνατο 

(Goldsworthy, 2005). 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

156 
 

1.5.  Διάκριση κανονικού και παθολογικού πένθους 

Πρωτοπόρος στην ανάπτυξη της θεωρίας του πένθους ο Lindemann, εκτός των άλλων, καθό-

ρισε τις παραμέτρους διάκρισης μεταξύ κανονικού και παθολογικού πένθους (Lindemann, 1944).  

Ωστόσο σήμερα πολλά από αυτά τα χαρακτηριστικά που ο ίδιος θεωρούσε παθολογικά έχουν 

γίνει αποδεκτά ως κανονικά και φυσιολογικά μέρη της εκδήλωσης του πένθους (Buglass, 2010). 

Το πένθος, ενώ είναι επώδυνο και αποπροσανατολιστικό, δε δικαιολογεί από μόνο του κλινική 

παρέμβαση, καθώς αποτελεί φυσιολογική και αναμενόμενη αντίδραση. Παρόλα αυτά, μια υποο-

μάδα πενθούντων, κάποιες φορές, βιώνει επίμονες αντιδράσεις που παρεμποδίζουν τη λειτουρ-

γικότητά τους και καθιστούν αναγκαία την κλινική διάγνωση και παρέμβαση. Οι αντιδράσεις αυ-

τές κυμαίνονται από Μείζονα Καταθλιπτική Διαταραχή (ΜΚΔ) έως Διαταραχή Μετατραυματικού 

Στρες (ΜΤΣ) και παθολογική αντίδραση στο πένθος, που στη βιβλιογραφία αναφέρεται ως παρα-

τεταμένο, περίπλοκο ή τραυματικό πένθος. Οι εκτιμήσεις για τον επιπολασμό δείχνουν ότι τα ε-

πίπεδα διαταραχής λόγω πένθους μπορεί να φτάνουν έως και το 10% στον γενικό πληθυσμό σε 

όλες τις διαγνωστικές κατηγορίες (Papa et al., 2013).  

Το παρατεταμένο αυτό πένθος χαρακτηρίζεται από έντονη νοσταλγία και λαχτάρα, αποφυγή 

των αναμνήσεων, δυσκολία αποδοχής του θανάτου, πικρία, μούδιασμα και διαταραχές στην ταυ-

τότητα και την κοινωνική υπόσταση του ατόμου. Παρόλο που μοιράζεται ορισμένα κοινά χαρα-

κτηριστικά με τη διαταραχή μετατραυματικού στρες και την κατάθλιψη (π.χ. ιδεοληψίες, αίσθημα 

ότι η ζωή είναι ανεκπλήρωτη ή χωρίς νόημα), η έρευνα έχει δείξει ότι το παθολογικό πένθος είναι 

διακριτό από τις υπόλοιπες ψυχικές ασθένειες. Μελέτη στο συγκεκριμένο πεδίο προτείνει διάφο-

ρους παράγοντες κινδύνου για την εμφάνιση παρατεταμένου πένθους, όπως είναι το γυναικείο 

φύλο, η χαμηλότερη εκπαίδευση, η στενή σχέση με τον αποθανόντα, η βίαιη, απροσδόκητη και 

πολλαπλή απώλεια και η συνυπάρχουσα ψυχοπαθολογία (Comtesse et al., 2020). 

 

1.6.  Αναζήτηση νοήματος 

 Γεγονότα που αλλάζουν δραματικά τη ζωή μας  - όπως η απώλεια ή ο επικείμενος θάνατος -  

συχνά πυροδοτούν την ανάγκη αναζήτησης νοήματος που πολλές φορές, καταπιέζουμε μέσα μας, 

προκειμένου να διευθετηθούν οι υποχρεώσεις στους γρήγορους ρυθμούς της ζωής. Η οικοδό-

μηση νοήματος, συμπεριλαμβανομένων των ουσιαστικών ερμηνειών για τον εαυτό και τον κόσμο 

έναντι της απώλειας, και η εκ νέου εκμάθηση ενός ουσιαστικού τρόπου αλληλεπίδρασης με το 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

157 
 

φυσικό,  το κοινωνικό και το διαπροσωπικό περιβάλλον είναι κοινές αντιδράσεις στο πένθος. Αυτή 

η νοηματοδότηση πηγάζει ως αναγκαιότητα για τον άνθρωπο, ο οποίος επιζητά να καθορίσει τη 

θέση του στο σύμπαν καθώς αντιμετωπίζει και ενσωματώνει το απροσπέλαστο του θανάτου 

(Moremen, 2005). Έχουν γίνει συνδέσεις μεταξύ της προσαρμογής στο πένθος και της σχεδόν πα-

νταχού παρούσας προσπάθειας των ανθρώπων να κατανοήσουν τη ζωή μέσω της πνευματικότη-

τας ή της θρησκείας. Ο Baumeister (1991) αναφέρει εύστοχα: «Η θρησκεία είναι … μοναδικά ικανή 

να προσφέρει νόημα υψηλού επιπέδου στην ανθρώπινη ζωή». Αντίστοιχα, ορισμένοι ερευνητές 

έχουν υποστηρίξει ότι το να είναι κανείς θρησκευόμενος μπορεί να αποτελέσει οχύρωμα για τον 

επερχόμενο θάνατο και καθοριστικό παράγοντα για την αντιμετώπιση του πένθους. Για παρά-

δειγμα, ο Park (2005) επισημαίνει ότι, όταν ένα άτομο διαθέτει ένα θεμέλιο πνευματικότητας – 

θρησκευτικότητας, του παρέχεται  μια έτοιμη υποδομή για την κατανόηση της εμπειρίας του. 

Σύμφωνα με τον ίδιο, η προσέγγιση της ζωής υπό την προϋπόθεση της πίστης διευκολύνει τη γνω-

στική αναδιαμόρφωση του κόσμου, η οποία μπορεί να είναι ιδιαίτερα χρήσιμη στην αντιμετώπιση 

δύσκολων δοκιμασιών της ζωής. 

 

Κεφάλαιο 2ο  

Στο δεύτερο μέρος της εργασίας που ακολουθεί, θα αποτολμηθεί η προσέγγιση του ζητήματος 

του θανάτου και του πένθους όπως αυτά βιώνονται στην ορθόδοξη χριστιανική πραγματικότητα. 

 

2.1. Ορισμός της πίστης και του πιστού 

Μεταξύ των αναρίθμητων προκλήσεων που συναντούμε κατά τη μελέτη της πίστης και της 

θρησκείας, προβάλλει και το θεμελιώδες ζήτημα του ορισμού της. Παρά την μακραίωνη έρευνα 

και θεωρητική εργασία που αφιερώθηκε στη θρησκεία, δεν υπάρχει ένας ευρέως αποδεκτός ορι-

σμός. Η διερεύνηση γύρω από τη θρησκευτικότητα είναι πιο πρόσφατη και οι προσπάθειες ορι-

σμού της είναι ακόμη πιο δύσκολες. Ορισμένοι συγγραφείς αρνούνται σταθερά να ασχοληθούν 

με θέματα ορισμού, ενώ άλλοι αφιερώνουν ατελείωτες σελίδες σε αυτούς (Hood et al., 1996). Οι 

περισσότεροι θα συμφωνούσαν μάλλον με το συμπέρασμα στο οποίο κατέληξε ο κοινωνιολόγος 

J. Milton Yinger το 1957, ότι «κάθε ορισμός της θρησκείας είναι πιθανό να θεωρείται τελικά απο-

δεκτός μόνο από τον συγγραφέα του».  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

158 
 

Αναζητώντας τον ορισμό της πίστης στα συγγράμματα των Πατέρων της Εκκλησίας, που απο-

τελούν την αυθεντική έκφραση του ορθόδοξου δόγματος, απαντά κανείς τον λόγο του Αγίου Ιω-

άννου του Χρυσοστόμου, σύμφωνα με τον οποίο πίστη είναι «το να θεωρούμε ως πιο αξιόπιστα 

από εκείνα που βλέπονται και βρίσκονται μπροστά στα μάτια μας εκείνα που υποσχέθηκε ο Θεός 

και που δεν βλέπονται με τα μάτια του σώματος». Αντίστοιχα, ο Άγιος Γρηγόριος ο Παλαμάς την 

πίστη τη χαρακτηρίζει ως έναν διαφορετικό τρόπο όρασης δια της καρδιάς, που υπερβαίνει όλες 

τις αισθήσεις και τις νοήσεις. Είναι, όχι απλώς μια ευσεβής ομολογία περί υπάρξεως του Θεού, 

αλλά η αμετάβλητη εδραίωση ολόκληρης της ζωής του ανθρώπου πάνω σε αυτήν. Συμπληρωμα-

τική των παραπάνω είναι η περιγραφή που βρίσκουμε στην πατερική βιβλιογραφία για τα δια-

κριτά γνωρίσματα του πιστού χριστιανού. Ο πραγματικός πιστός είναι εκείνος που παραχωρεί τον 

εαυτό του αυτοβούλως στο θέλημα του Θεού, ο οποίος και σπεύδει με προθυμία να τηρεί τις 

θεϊκές εντολές. Με την εμπράκτως εφαρμοσμένη πίστη του δεν ομολογεί μόνο τη γνωσιακή συ-

ναίνεσή του ως προς τις αλήθειες που τη διέπουν, αλλά πρωτίστως εκφράζει το γεγονός ότι ο ίδιος 

κατευθύνεται υπαρξιακά προς τον Θεό και έλκεται υπ’ αυτού («Θρησκευτική και Ηθική Εγκυκλο-

παίδεια», 1966). 

 

2.2. Θάνατος, Πένθος  και καιρός εξ’ απόψεως ποιμαντικής 

Το γεγονός του θανάτου δεν αποτελεί μόνο ένα βιολογικό συμβάν, μία νομοτέλεια των έγχρο-

νων θνητών όντων, αλλά ένα γεγονός, οντολογικό, ψυχολογικό και πρωτίστως ποιμαντικό. Το ίδιο 

ισχύει και για το βίωμα του πένθους για τους ζωντανούς. Η Χριστιανική Θεολογία, πατώντας στους 

δύο ακλόνητους πυλώνες της, την αγιογραφική και την πατερική παράδοση, μίλησε εξ’ αρχής, χω-

ρίς υπεκφυγές, για το αδιαφιλονίκητα τραγικό γεγονός του θανάτου, αφού στον πυρήνα της χρι-

στοκεντρικής της θεώρησης βρίσκεται η σταυρική θυσία και η ανάσταση του Χριστού.  

Το ευαγγέλιο της Ανάστασης και της νίκης του Ιησού ενάντια στις δυνάμεις του θανάτου όπως 

αυτό αποτυπώνεται στο Απολυτίκιο της λαμπρής ημέρας του Πάσχα, μας ξεκαθαρίζει εξ’ αρχής ότι 

αυτή η αποκάλυψη είναι η καρδιά της ελπίδας για ζωή και η πορεία προς ένα νέο ουρανό και μια 

νέα γη, όπου θάνατος δεν θα υπάρχει. Παρόλα αυτά ο ίδιος ο Ιησούς, στους μακαρισμούς, τους 

οποίους παρέδωσε στην επί του Όρους Ομιλία του, διακήρυξε τη μακαριότητα των πενθούντων 

λέγοντας πως είναι «μακάριοι οἱ πενθοῦντες, ὅτι αὐτοὶ παρακληθήσονται» (Μτθ. 5,4).  Άρα η πα-

ραμυθία στους πενθούντες για τον ορθόδοξο χριστιανό δεν αποτελεί μόνο μία εκδήλωση συμπό-

νοιας αλλά μία ποιμαντική υποχρέωση που πηγάζει από την ευαγγελική επιταγή.   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

159 
 

Ο θάνατος του ανθρώπου για τη χριστιανική θεολογία «σημαίνει απώλεια του προσώπου, των 

διαπροσωπικών και κοινωνικών σχέσεων» (Ματσούκας, 2017). Η τραγικότητα του θανάτου ως 

σχάση της σχέσης της φυσικής παρουσίας που μεταβάλλεται σε θορυβώδη απουσία, γίνεται ο 

καιρός της Θεολογίας και η ευκαιρία της Ποιμαντικής. Και αυτό γιατί μπορεί ο θάνατος και το 

συνακόλουθο πένθος να είναι μια πορεία στο σκοτάδι, αλλά είναι αυτό το ίδιο σκοτάδι που γίνεται 

συνάμα, «το πέρασμα προς της ζωή και το νόημά της» (Ματσούκας, 2017).  Και παρόλο που στις 

παραμυθητικές επιστολές προς τους πενθούντες του Μ. Βασιλείου, ο θάνατος χαρακτηρίζεται αρ-

νητικά, ως «πάθος αφόρητο, ανιαρό συμβάν, απευκτή αγγελία, κακό, πληγή» (Ραφτόπουλος, 

2011),  από την άλλη όμως μπορεί να γίνει ευκαιρία διαποίμανσης, κατά τα πρότυπα των Θείων 

Πατέρων. 

Σε αυτό το σημείο η ποιμαντική συναντά την υπαρξιακή ψυχολογία, όπου οι «υπαρξιακοί ανα-

λυτές… ισχυρίζονται ότι η αναμέτρηση με τον θάνατο  δίνει τη θετικότερη πραγματικότητα στην 

ίδια τη ζωή» (Rollo May, 2016), επιπλέον - σύμφωνα και με τα λεγόμενα του Brock στην εισαγωγή 

της παρουσίασης του εμβληματικού έργου του Χάιντεγγερ “Existence and Being” ο θάνατος «ως 

απαρομοίαστη δυνατότητα ξεχωρίζει τον άνθρωπο και ως εκ τούτου, τον εξατομικεύει, κάνοντάς 

τον να καταλάβει την δυναμική της ύπαρξης στους άλλους», (Werner Brock, 1949).  

Το πένθος σε αυτήν την περίπτωση δεν χαρακτηρίζεται απλά ως ο καιρός του βιώματος της 

απώλειας αλλά και ευκαιρία σωτηρίας, καιρός διαποιμάνσεως. Σε αυτά τα πλαίσια η αγιογραφική 

προτροπή του προφητάνακτα Δαυίδ «καιρός του ποιήσαι τω Κυρίω» (Ψλμ.118), αποκτά νέο, ελ-

πιδοφόρο και δυναμικό, νόημα. Στην υπαρξιακή προσέγγιση, πάλι, της ψυχολογίας, μας πληρο-

φορεί ο Ευδόκας ότι ο καιρός «σημαίνει τη μοναδική, την κατάλληλη στιγμή στη ζωή ενός ατόμου, 

που μπορεί κάτι το μοναδικό να επισυμβεί ή να επιτευχθεί» (Ευδόκας, 1979), στη δε χριστιανική 

θεολογία αυτός ο καιρός είναι η ευκαιρία της σωτηρίας. Η ενσυναισθητική αντίληψη του ποιμένα 

προς τους πενθούντες, δύναται να ανοίξει τον δρόμο μίας νέας ελπίδας καθώς στην κατάσταση 

του πόνου και της απώλειας λειτουργεί το παράδοξο της ανάδυσης του αυθεντικού - πραγματικού 

εαυτού (Τσιτσίγκος, 2024).   

Η παρεμβατική ποιμαντική της Εκκλησίας, ως έκφραση αγάπης προς τον πάσχοντα άνθρωπο 

αποτυπώνεται ορθά στην ανθρωποκεντρική προσέγγιση του Μ. Βασιλείου, όπου στα κηρύγματά 

του προσπαθεί να αμβλύνει τον πόνο, επικαλούμενος τη θύραθεν παρηγοριά και τις κοινές διαπι-

στώσεις του κόσμου σχετικά με την κοινή σε όλους τους ανθρώπους, εμπειρία του θανάτου, 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

160 
 

παραμένοντας ωστόσο πιστός στους σωτηριολογικούς στόχους της ποιμαντικής (Ραφτόπουλος, 

2011).  

Σε κάθε περίπτωση η ελπίδα είναι το κλειδί της παραμυθίας των πενθούντων, αφού ο Θεός 

είναι «Πατήρ του Μέλλοντος», το μέλλον που προβάλλεται στον χρόνο και την ιστορία είναι η 

ελπίδα των ανθρώπων για την υπέρβαση του πένθους και του θανάτου. Ο ίδιος Πατέρας της Εκ-

κλησίας, ο Μ. Βασίλειος, ερμηνεύοντας το αγιογραφικό «Μακάριος ἀνήρ, ὃς οὐκ ἐπορεύθη ἐν 

βουλῇ ἀσεβῶν καὶ ἐν ὁδῷ ἁμαρτωλῶν οὐκ ἔστη καὶ ἐπὶ καθέδρᾳ λοιμῶν οὐκ ἐκάθισεν» (Ψλμ. 1,1), 

τονίζει την «μεταμορφωτική δύναμη της ελπίδας των ουρανίων αγαθών» (Ραφτόπουλος, 2011)   

γράφοντας «ἵνα τῇ ἐλπίδι τῶν ἀποκειμένων ἀγαθῶν ἀλύπως τοῦ βίου τὰ ἀλγεινὰ διαφέρωμεν» 

(PG 29.216.4-19).  Έρχεται σε αυτό το σημείο να συναντήσει την Kübler-Ross, η οποία στην αγωνία 

της να μελετήσει το βίωμα των μελλοθάνατων ασθενών της, επικαλείται την ελπίδα όχι απλά ως 

ένα έκτο στάδιο στη διαχείριση του πένθους, αλλά ως το κοινό βίωμα όλων των σταδίων (Kübler-

Ross, 2019).  Η δύναμη της ελπίδας είναι και η δύναμη της ποιμαντικής πράξης, το κλειδί της με-

ταμόρφωσης και ο καιρός, η ευκαιρία της σωτηρίας, μέσα από τη θεραπεία της σχέσης του αν-

θρώπου με τους άλλους, μίας σχέσης που μπορεί να είναι αιώνια, πέραν του χρόνου και του χώ-

ρου. Η ελπίδα της αναστάσεως περικλείει τις έννοιες του θανάτου και της έγερσης στην αιωνό-

τητα. Έτσι από τη μία ο θάνατος είναι ο χωρισμός με τους άλλους, και η αποδόμηση της προσω-

πικότητας του θανόντος, αλλά από την άλλη η ανάσταση είναι «η δύναμη της ενοποίησης» και 

δεν είναι «ανάσταση του επιμέρους ατόμου, αλλά μόνο μία κοινωνική ανάσταση σε μία νέα κοι-

νότητα. Διαφορετικά η αιώνια ζωή δεν θα μπορούσε να είναι αγάπη», (Moltmann, 2013). Η ελπίδα 

και η αγάπη είναι λοιπόν ο «καιρός» της ποιμαντικής διακονίας, ως έκφραση της αγάπης προς τον 

συνάνθρωπο, και τα μέλη του σώματος του Χριστού. 

 

2.3. Το πένθος στην ορθόδοξη πίστη  

Όταν ένας άνθρωπος συνειδητοποιεί την τραγική αλήθεια ότι δε θα ξαναδεί και δε θα συνα-

ναστραφεί ποτέ πλέον το αγαπημένο του πρόσωπο, τότε κατακλύζεται από οδυνηρά συναισθή-

ματα και τίποτα δε βρίσκεται που να μπορεί να ανακουφίσει την ταραγμένη του ψυχή. Ο θάνατος 

για την ορθόδοξη πίστη και παράδοση αποτελεί κατ’ αρχάς ένα μυστήριο, του οποίου την ολότητα 

ο ανθρώπινος νους δε θα δυνηθεί να συλλάβει όσο βρίσκεται σ’ αυτή τη ζωή. «Όντως φοβερώτα-

τον το του θανάτου μυστήριον», σύμφωνα με την εξόδιο ακολουθία.  Όμως ο Θεός «δε μας άφησε 

σε πλήρη αγνωσία» σύμφωνα με τα λόγια του Αγίου Ιωάννου του Δαμασκηνού, αλλά υποσχέθηκε 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

161 
 

σε εκείνους που τον πιστεύουν την καλή αγγελία της ανάστασης των νεκρών και τη μέλλουσα 

αιώνια ζωή. Έτσι, κάθε χριστιανός πεπεισμένος για τις αλήθειες που αποκάλυψε προς παρηγορία 

η αγάπη του Θεού, έχει τη δυνατότητα να προσεγγίζει τον φυσιολογικό θάνατο και το πένθος με 

μια διαφορετική, ελπιδοφόρα προοπτική (Βασιλειάδης, 1998).  

Θα λέγαμε ότι η απελπισία από τον φόβο του μόνιμου αποχωρισμού και της οριστικότητας 

δεν έχει θέση στον ψυχισμό του πιστού, αφού ο θάνατος για εκείνον δε θεωρείται ούτε οριστικός 

ούτε διαχωριστικός του ίδιου από τον αποθανόντα, παρά μόνο με τη σωματική έννοια, και αυτό 

μόνο προσωρινά (Mantala-Bozos, 2003). Ο απόστολος των εθνών Παύλος υποδεικνύει την ορθό-

δοξη στάση και συμπεριφορά απέναντι στον θάνατο στην προς Θεσσαλονικείς επιστολή του, προ-

τρέποντας τους παραλήπτες του «να μη λυπούνται για αυτούς που έχουν πεθάνει όπως λυπού-

νται οι υπόλοιποι άνθρωποι, που δεν έχουν καμίαν ελπίδα αναστάσεως και αιωνίου ζωής» (Α' 

Θεσ. 4,13). Στο χωρίο αυτό, ο απόστολος δεν απαγορεύει στους χριστιανούς τις διεργασίες του 

κανονικού πένθους, την πιθανή άρνηση, την έκφραση πόνου, το κλάμα, την αναμενόμενη λύπη, 

καθώς αναγνωρίζει την αδυναμία της ανθρώπινης φύσης. Μάλλον ακριβώς γι’ αυτόν τον λόγο, 

σπλαχνιζόμενος και θέλοντας να βοηθήσει τους ανθρώπους, συστήνει, ενώπιον κεκοιμημένων 

συγγενών και αγαπημένων, να αποφεύγεται ο παράλογος και υπέρμετρος θρήνος.  

Βέβαια, στις συνειδήσεις των ανθρώπων, εντός ή εκτός της Εκκλησίας, πολλές φορές διακινεί-

ται η ιδέα ότι η θλίψη αποτελεί μια αντιχριστιανική ή εφάμαρτη αντίδραση στον θάνατο αγαπη-

μένων προσώπων και ότι η χριστιανική ελπίδα στην αιώνια ζωή εξαλείφει εξ ολοκλήρου το πένθος 

για όσους έχουν πεθάνει (Φάρος, 2013). Μια τέτοια άποψη αποτελεί παρανόηση και δε φέρει τη 

γνησιότητα της ορθόδοξης πίστης. Πώς θα μπορούσε, άλλωστε, να καταδικαστεί η φυσιολογική 

εκδήλωση ανθρώπινου πόνου, όταν ο ίδιος ο Θεάνθρωπος Ιησούς Χριστός αντικρύζοντας τον 

τάφο του Λαζάρου και τη δυστυχία του πλήθους που θρηνούσε γι’ αυτόν «συγκινήθηκε βαθιά και 

δάκρυσε» (Ιω. 11,34); Και πώς αντίστοιχα η Παναγία, η γυναίκα που υπερτερεί όλων των αγίων 

και είναι ενδοξότερη των αγγέλων - όπως περιγράφεται, τόσο σε λαϊκά όσο και σε θρησκευτικά 

κείμενα - έκλαψε μέχρι λιποθυμίας από τη θλίψη της για το πάθος και τον θάνατο του Υιού της 

Ιησού Χριστού (Σακαλής, 1977);  

Ο χριστιανός λυπάται αλλά δε λυπάται απεγνωσμένα, βασιζόμενος στη ζωντανή πίστη του ότι 

ο θάνατος δε συνεπάγεται τον αφανισμό του ανθρώπου, αλλά αποτελεί πέρασμα για την είσοδο 

σε έναν νέο τρόπο ύπαρξης ασύλληπτα ομορφότερου (Νάσσος, 2017). Αποτελεί έμπνευση και 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

162 
 

βαθιά, εσωτερική βεβαιότητα γι’ αυτόν ο θείος λόγος του Χριστού «όποιος πιστεύει σε εμένα, 

ακόμη κι αν πεθάνει, θα ζήσει. Και όποιος πιστεύει σε εμένα δε θα πεθάνει ποτέ» (Ιω. 11,26). 

 

2.4. Παράδειγμα ορθόδοξης αντιμετώπισης του θανάτου 

     Η πατερική διδασκαλία  όσον αφορά τον θάνατο φέρει πολύ αισιόδοξους οραματισμούς 

απέναντι στο ζήτημα του θανάτου, με τρόπο που εύλογα εγείρεται το ακόλουθο ερώτημα: Σε τι 

βαθμό είναι εφικτή η εφαρμογή της; 

 Παρμένη από το ομώνυμο βιβλίο της Παλαιάς Διαθήκης, η ιστορία του Ιώβ έρχεται ως μια 

από τις αντιπροσωπευτικότερες να επιβεβαιώσει την αλήθεια των προλεχθέντων, ότι δηλαδή η 

δύναμη της πίστης υπερνικά την απελπισία του φυσιολογικά αφόρητου πένθους. Ο Ιώβ, που υ-

πήρξε ο πλουσιότερος στην Ανατολή και ταυτόχρονα ο πιο πιστός άνθρωπος στη γη για την εποχή 

του, ενώ υπέστη τραγικές συμφορές στη ζωή του, δε σταμάτησε να δοξάζει τον Θεό μέχρι τέλους. 

Μια εκ των συμφορών ήταν ο απροσδόκητος και ακαριαίος χαμός των 10 νεαρών παιδιών του, τα 

οποία καταπλακώθηκαν λόγω σεισμού μέσα στο ίδιο τους το σπίτι. Περιγράφει ο Άγιος Ιωάννης 

ο Χρυσόστομος την εικόνα του δύστυχου πατέρα που ανασύρει από τα χαλάσματα τα σπασμένα 

και ακρωτηριασμένα μέλη των παιδιών του (Ι.Μ. Τιμίου Προδρόμου Καρέας, 2007). Κατά παρά-

δοξο τρόπο, ο Ιώβ δεν παρέλυσε με εκστατικό θρήνο μπροστά στη θέα των νεκρών αγοριών και 

κοριτσιών που με λαχτάρα είχε φέρει στον κόσμο, όπως φυσιολογικό ήταν να πράξει, αλλά εμπι-

στευόμενος για την τύχη του το θέλημα του Θεού είπε «Ο Κύριος μου έδωσε τα παιδιά, ο Κύριος 

μου τα πήρε. Όπως θεώρησε ο Κύριος καλό, έτσι και έγινε. Ας είναι το όνομά Του ευλογημένο» 

(Στάμος, 2008). Όσο οδυνηρή και δυσβάσταχτη ήταν η συμφορά που γεύτηκε μέσα σε μία στιγμή 

ο πιο δίκαιος των ανθρώπων, όσο βαρύ ήταν το πένθος που επισκίαζε ανθρωπίνως την καρδιά 

του, άλλο τόσο η φλογερή πίστη του στον Θεό τον ανακούφιζε και τον ενδυνάμωνε, ώστε να ανα-

πέμπει δοξολογικές ευχαριστίες στον Πατέρα του (Αθανασίου, 2017). 

 

3. Μεθοδολογία έρευνας 

Το παρόν άρθρο αποτελεί μια συνοπτική επισκόπηση της ελληνικής και ξενόγλωσσης βιβλιο-

γραφίας σχετικά με το πένθος λόγω ανθρώπινης απώλειας και την συμβολή της ορθόδοξης πίστης 

στο πένθος.   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

163 
 

Οι πηγές που συμπεριλαμβάνονται στην παρούσα μελέτη αναζητήθηκαν και εντοπίστηκαν με 

δύο τρόπους. Πρώτον, ένα σημαντικό μέρος της συμπεριλαμβανό-μενης βιβλιογραφίας εντοπί-

στηκε κατόπιν αναζήτησης στην ηλεκτρονική βάση δεδομένων google scholar 

(https://scholar.google.com/). Συγκεκριμένα, το υπό συζήτηση θέμα αναζητήθηκε χρησιμοποιώ-

ντας τις ακόλουθες λέξεις-κλειδιά: «απώλεια και χριστιανική πίστη», «απώλεια και ορθοδοξία», 

«απώλεια και θρησκεία», «απώλεια και χριστιανισμός», «απώλεια και πατερική θεολογία», «πέν-

θος και χριστιανική πίστη», «πένθος και ορθοδοξία», «πένθος και θρησκεία», «πένθος και χριστια-

νισμός», «πένθος και πατερική θεολογία», «πιστός και πένθος», «πίστη και πένθος», «θάνατος 

και χριστιανική πίστη», «θάνατος και ορθοδοξία», «θάνατος και θρησκεία», «θάνατος και χριστια-

νισμός», «θάνατος και πατερική θεολογία». Επίσης, έγινε προσπάθεια εντοπισμού έντυπης βι-

βλιογραφίας με αναζήτηση στις τοπικές  βιβλιοθήκες. Συγκεκριμένα, εντοπίστηκαν 19 βιβλία, εκ 

των οποίων κρίθηκαν σχετικά και συμπεριλαμβάνονται στην παρούσα μελέτη τα 11. Και στις δύο 

περιπτώσεις, η αναζήτηση περιορίστηκε σε ελληνόγλωσσες και αγγλόγλωσσες πηγές, ενώ βιβλιο-

γραφία γραμμένη σε οποιαδήποτε άλλη γλώσσα απορρίφθηκε. Ως προς τον χρόνο δημοσίευσης, 

δεν τέθηκαν αυστηροί περιορισμοί λόγω του περιορισμένου βιβλιογραφικού εύρους του υπό συ-

ζήτηση θέματος. Συγκεκριμένα, στην παρούσα ανασκόπηση περιλαμβάνονται βιβλιογραφικές πη-

γές που εκδόθηκαν από το 1917 και έπειτα. Επιπλέον, λόγω του χρονικού περιορισμού για τη σύ-

νταξη του παρόντος άρθρου δεν ήταν χρονικά δυνατή η συστηματική ανασκόπηση της βιβλιογρα-

φίας. Για τον λόγο αυτό, προτιμήθηκε το είδος της μη συστηματικής αφηγηματικής βιβλιογραφι-

κής ανασκόπησης (narrative review).  

 

4. Συζήτηση 

Στο πρώτο μέρος της εργασίας επεξηγήθηκαν οι ορισμοί του πένθους και η συναφής ορολογία, 

παρουσιάστηκαν διάφορα μοντέλα σταδίων του πένθους και έγινε διάκριση μεταξύ φυσιολογικού 

και παθολογικού πένθους. Στο δεύτερο μέρος, περιγράφηκε ο ορισμός των εννοιών πίστη/πιστός 

από τη σκοπιά των πατέρων της ορθόδοξης εκκλησίας, επιχειρήθηκε η συγκέντρωση των ουσια-

στικότερων στοιχείων της ορθόδοξης διδασκαλίας και εμπειρίας ως προς το πένθος και έγινε ανα-

φορά στην περίπτωση του βιβλικού προσώπου του Ιώβ.  Η διαδοχική παρουσίαση των δύο δια-

κριτών βιβλιογραφικών αξόνων, από τη μία του πένθους και από την άλλη της ορθόδοξης στάσης 

ως προς αυτό, αποσκοπεί  στην εναργέστερη κατανόηση και ανάδειξη των μεταξύ τους συσχετί-

σεων και αποκλίσεων. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

164 
 

Το πένθος, ως εξατομικευμένη διαδικασία αντίδρασης κάθε ανθρώπου απέναντι στον φυσικό 

και αναπόφευκτο θάνατο αγαπημένων του προσώπων, είναι μια, κοινώς χαρακτηριζόμενη, δυσά-

ρεστη εμπειρία (Shuchter & Zisook, 1993).  Σύμφωνα με το μοντέλο της ψυχιάτρου  Elisabeth 

Kübler-Ross, υπάρχουν 6 στάδια - με μεταγενέστερη προσθήκη του έκτου - , τα οποία διανύει το 

άτομο που πενθεί: η άρνηση, ο θυμός, η διαπραγμάτευση, η κατάθλιψη, η αποδοχή και, τέλος, η 

ελπίδα (Kübler-Ross, 1969). Πιο σύγχρονες έρευνες αμφισβητούν την αξιοπιστία της γραμμικότη-

τας των σταδίων και συγκλίνουν προς ένα πιο ρευστό πεδίο έκφανσης του πένθους, διαφορετικό 

για κάθε άτομο (Arizmendi & O’Connor, 2015). Οι αντιδράσεις στην απώλεια, αν και βιώνονται με 

οδυνηρό τρόπο, είναι φυσιολογικές, με ένα μικρό μόνο μέρος των πενθούντων να εμπίπτουν σε 

παθολογία (Papa et al., 2013). Η αντιμετώπιση της δύσκολης συνθήκης του πένθους οδηγεί συνή-

θως τον άνθρωπο στην ανάγκη νοηματοδότησης της όλης του εμπειρίας, η οποία πολλές φορές 

βρίσκει ικανοποίηση μέσω της θρησκείας (Park, 2005). 

Μια από τις πιο διαδεδομένες και εδραιωμένες θρησκείες παγκοσμίως είναι ο ορθόδοξος χρι-

στιανισμός. Η πίστη στον Χριστό λειτουργεί ευεργετικά για τη θλίψη του πιστού που πενθεί, κα-

θώς του προσφέρει έναν διαφορετικό τρόπο όρασης, μια σταθερή και ασφαλή βάση για την ύ-

παρξή του (Βενέδικτου Ιεροµόναχου, 2008). Κεντρική αλήθεια στην ορθόδοξη διδασκαλία, πάνω 

στην οποία θεμελιώνεται η ανακούφιση του πιστού, αποτελεί η προοπτική της ανάστασης των 

νεκρών και η αιώνια χαρά της μέλλουσας ζωής (Βασιλειάδης, 1998). Ο χριστιανός δεν καταπιέζει 

τα συναισθήματά ή τις εκδηλώσεις λύπης που έπονται φυσιολογικά μετά τον θάνατο οικείου προ-

σώπου, αλλά μαθαίνει να εναποθέτει τις ελπίδες του στον παντοδύναμο Θεό (Σακαλής, 1977). 

Αντιπροσωπευτικό παράδειγμα έμπρακτης εφαρμογής της θεωρητικής πίστης, ο Ιώβ ο οποίος, 

μετά την αιφνίδια και τραγική απώλεια των 10 νεαρών παιδιών του, αντιμετώπισε με υπερφυσική 

δύναμη το πένθος του στρεφόμενος δοξολογικά προς τον Θεό. 

 

Βιβλιογραφία 

Arizmendi B. J., & O’Connor M-F., (2015). What is “normal” in grief? Australian Critical Care, 28(2), 

58-62. Doi:10.1016/j.aucc.2015.01.005 

Baumeister R. F., (1991). Meanings of life. New York: Guilford Press. 

Becker S. D., (1973). The denial of death. New York: Macmillan. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

165 
 

Buglass E., (2010). Grief and bereavement theories. Nursing Standard. 24, 41, 44-47. 

Brock W., (1949). Ηeidegger  Martin, Εxistence and being, introduction and analysis gateway edi-

tions. 

 Byock Ι., (2002). The meaning and value of death. Journal of Palliative Medicine, 5(2), 279-288. 

Doi:10.1089/109662102753641278 

Comtesse H., Vogel A., Kersting A., Rief W., Steil R., & Rosner R. (2020). When does grief become 

pathological? Εvaluation of the ICD-11 diagnostic proposal for prolonged grief in a treatment-seek-

ing sample. European Journal of Psychotraumatology, 11(1). Doi:10.1080/20008198.2019.1694348 

Freud S., (1917). Mourning and melancholia. London: Hogarth. 

Goldsworthy K. K., (2005). Grief and loss theory in social work practice: All changes involve loss, 

just as all losses require change. Australian Social Work, 58(2), 167-178. Doi:10.1111/j.1447-

0748.2005.00201.x 

Harris, D., (2010). Oppression of the bereaved: A critical analysis of grief in western society. OMEGA 

- Journal of Death and Dying, 60(3), 241-253. Doi:10.2190/om.60.3.c 

Hood R. W.,  Spilka, Jr. B., Hunsberger B., & Gorsuch R., (1996). The psychology of religion: An em-

pirical approach (2nd ed.). New York: Guilford Press. 

Hupp A., (2017). A psychological and philosophical understanding of death: An analysis of platonic 

and epicurean philosophy in modern America. 32. [Honors Bachelor of Arts]. http://www.ex-

hibit.xavier.edu/hab/32 

Kübler-Ross El., (1969). On death and dying. Macmillan, New York. 

Kübler-Ross El., (2019).Πλησιάζοντας το Θάνατο, εκδ. Ίκαρος, Αθήνα.  

Lindemann E., (1944). Symptomatology and management of acute grief. American Journal of Psy-

chiatry. 101, 3, 141-149. 

Mantala-Bozos K., (2003). The role of religion and culture on bereavement: The example of the 

orthodox christian tradition. Journal of Critical Psychology, Counselling and Psychotherapy, 3(2).  

May Rollo, (2016). Η ανακάλυψη του είναι, Αυτογνωσία και νόημα της ζωής, εκδ. Αρμός, Αθήνα. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

166 
 

Migne J. - P, Patrologiae cursus completus, series graeca, volume 1 - 161 Parisiis 1857 - 1866. 

(PG.)     

Moltmann Jürgen, (2013). Ο Ερχόμενος Θεός, Άρτος Ζωής, Αθήνα.  

Moremen R. D., (2005). What is the meaning of life? Women's spirituality at the end of the life 

span. OMEGA - Journal of Death and Dying, 50(4), 309-330. Doi:10.2190/x36m-f7xq-penb-rfbf 

Nestle - Aland, Novum Testamentum Graece. Post Eberhard Nestle et Erwin Nestle, communiter 

ediderunt Kurt Aland, Matthew Black, Carloo M. Martini, Bruce M. Metzger, Allen Wikgren. Appa-

ratum criticum recensuerunt et editionem novis curis elaboraverunt Kurt Aland e Barbara Aland 

una cum Instituto Studiorum textus Novi Testamenti Monasteriensi (Westphalia), Deutsche 

Bibelge sellschaft. Stuttgart, Druck 1979(1a). 1985(8a).          

O'Connor MF., (2019). Grief: A Brief History of Research on How Body, Mind, and Brain Adapt. 

Psychosom Med.  Oct;81(8):731-738. 

Papa A., Sewell M. T., Garrison-Diehn C., & Rummel C., (2013). A randomized open trial assessing 

the feasibility of behavioral activation for pathological grief responding. Behavior Therapy, 44(4), 

639-650. Doi:10.1016/j.beth.2013.04.009 

Park C. L., (2005). Religion and meaning. In C. L. P. R. F. Paloutzian (Ed.), Handbook of the psychol-

ogy of religion and spirituality (pp. 295-314). New York: Guilford Press. 

Shuchter S. R., & Zisook S., (1993). The course of normal grief. In M. S. Stroebe W. Stroebe, & R. O. 

Hansson (Eds.), Handbook of bereavement: Theory, research, and intervention (pp. 23–43). Cam-

bridge University Press.   

Ware Κάλλιστος, Μητρ.. Διοκλείας, (2018). Ο ορθόδοξος δρόμος, εκδ. Εν Πλω,  Αθήνα. 

Yinger J. M., (1957). Religion, society and the individual: An introduction to the sociology of religion. 

Macmillan, New York. 

Yousuf-Abramson Sheila, (2020): Worden’s tasks of mourning through a social work lens, Journal 

of Social Work Practice. 

Zisook S., & Shear K., (2009). Grief and bereavement: What psychiatrists need to know. World Psy-

chiatry, 8(2), 67-74  Doi:10.1002/j.2051-5545.2009.tb00217. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

167 
 

Αθανασίου Δ. πρωτοπρ., (2017). Ο θάνατος και η πέραν του τάφου ζωή. εκδ. Άθως, Αθήνα. 

Βασιλειάδης Ν., (1998). Το μυστήριο του θανάτου. Εκδ. Αδελφότης Θεολόγων “Ο Σωτήρ”, Αθήνα. 

Βενέδικτος Ιεροµόναχος, (2008). Παλαµικόν ταµείον, ήτοι ευρετήριον θεµάτων των απάντων του 

Αγίου Γρηγορίου του Παλαµά επί τη βάσει των εκδόσεων ΕΧ (Εκδόσεις Π. Χρήστου), ΕΠΕ (Έλλη-

νες Πατέρες της Εκκλησίας) και J. Migne PG. Έκδοση συνοδείας Σπυρίδωνος Ιεροµονάχου Νέα 

Σκήτη Άγιο Όρος. 

Δαμασκηνός Ι., (2020). Έκδοσις ακριβής της ορθοδόξου πίστεως. Εισαγωγή - σχόλια Ν. Ματσού-

κας, εκδ. Κυριακίδη, Θεσσαλονίκη. 

Ευδόκας Τάκης, (1979). Εσύ και η ψυχανάλυση, εκδ. Ταμασός. 

Θρησκευτικὴ καὶ Ἠθικὴ Ἐγκυκλοπαιδεία (ΘΗΕ), Ἐκδότης Ἀθ. Μαρτίνος, τ. 1-12, Ἀθῆναι, 1962-1968,  

Πίστις (Λήμμα), τομ. 10ος, στ. 406,  (1966). 

Ι. Μ. Τιμίου Προδρόμου Καρέας, (2007). Προσδοκώ Ανάσταση νεκρών: Η ανάσταση των νεκρών 

κατά τους πατέρες. εκδ. Ετοιμασία. 

Ματσούκας Αθ. Νίκου, (2017). Το πρόβλημα του Κακού, εκδ. Κυριακίδη, Θεσσαλονίκη.  

Μελισσάρης Αθ., (2012). Απελπισία: Ασθένεια προς Θάνατον. Ψυχολογικές και Πνευματικές Δια-

στάσεις, Ελληνικό Ανοικτό Πανεπιστήμιο Σχολή Ανθρωπιστικών Σπουδών, Επιστημονική Επιθεώ-

ρηση του Μεταπτυχιακού Προγράμματος «Σπουδές στην Ορθόδοξη Θεολογία» τομ. Γ΄, Πατρα 

2012,    σσ. 284-313. 

Νάσσος Νικηφ. ιερομ., (2017). Ψηλαφώντας την ορθόδοξη εσχατολογία, εκδ. Ιδιωτική. 

Παπαδημητρακόπουλος Κ., (2009). Ροδόσταγμα χρυσοστομικής σοφίας, ήτοι 8.000 και 2.000 πα-

ραδείγματα Αγ. Ιωάννου Χρυσοστόμου. εκδ. Φωτοδότες, Αττική. 

Ραφτόπουλος Θεοφάνης, πρεσβ. (2011). Η στάση του ανθρώπου έναντι του θανάτου και η ορθό-

δοξη ποιμαντική αντιμετώπιση κατά τον Μέγα Βασίλειο, Διδακτορική Διατριβή, ΕΚΠΑ, Χαϊδάρι . 

Σακαλής Ιγν., μτφρ., (1977). Γρηγορίου του Θεολόγου άπαντα τα έργα 8. Έπη δογματικά. Εκδόσεις 

Γρηγόριος ο Παλαμάς, Ε.Π.Ε., Θεσσαλονίκη. 

Στάμος Π., (2008). Ομιλίαι προς πενθούντας. Ομιλίες του αγίου Ιωάννου του Χρυσοστόμου για την 

αντιμετώπιση του θανάτου.  εκδ. Ο Σταυρός. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

168 
 

Στάφορντ-Κλαρκ Ντέιβιντ, (2013). Τι είπε στ' αλήθεια ο Φρόιντ, εκδ. Μεταίχμιο, Αθήνα.  

Τσιτσίγκος Σπύρος, (2024). «Αυτογνωσία και (Χριστιανική) Πνευματικότητα», στον Εμπειρία και 

Αυτογνωσία, (επ. Μαντζανάς Κ. Μιχάλης), εκδ. Γρηγόρη, Αθήνα, 181-298. 

Φάρος Φ. αρχιμ., (2013). Το πένθος: Ορθόδοξη, λαογραφική και ψυχολογική θεώρηση. Ακρίτας, 

Αθήνα. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

169 
 

Η εκλογή του Μελετίου Μεταξάκη ως Οικουμενικού Πατριάρχη 

Μπιλιανός Αθανάσιος541 

 

Ένα γεγονός που σημάδεψε την ιστορία της Εκκλησίας της Κωνσταντινουπόλεως από το 1918 

μέχρι το 1921 ήταν η εκλογή νέου Οικουμενικού Πατριάρχη. Πρόκειται για μια από τις πιο μακρές 

περιόδους στη νεότερη εκκλησιαστική ιστορία, κατά την οποία η Μεγάλη Εκκλησία διοικήθηκε 

από Τοποτηρητή (και την περί αυτόν Ιερά Σύνοδο), γεγονός που επηρέασε τη συνοχή της ιεραρχίας 

του Φαναρίου και τις αποφάσεις του Πατριαρχείου σε πανορθόδοξο επίπεδο. 

Αναμφίβολα, η μακρά αυτή περίοδος τοποτηρητείας οφείλεται στις παρεμβάσεις της πολιτι-

κής ηγεσίας της Αθήνας για την ανάγκη αναβολής της πατριαρχικής εκλογής, αρχικά λόγω εμπλο-

κής της Ελλάδας στον Α΄ Παγκόσμιο Πόλεμο και έπειτα λόγω της Μικρασιατικής Εκστρατείας. Η 

ελληνική κυβέρνηση, τόσο την περίοδο 1918-1920 όσο και την περίοδο 1920-1921 επιδίωκε να 

συμπεριλάβει την εκλογή νέου Πατριάρχη σε μια συνολική διευθέτηση του Ανατολικού Ζητήματος 

και των ελληνικών συμφερόντων στα μικρασιατικά εδάφη, έναντι του νέου τότε ισχυρού στρατιω-

τικού και πολιτικού παράγοντα της Τουρκίας, του Μουσταφά Κεμάλ πασά. 

Από τον Οκτώβριο του 1918 μέχρι τον Οκτώβριο του 1921 προκηρύχθηκε τρεις φορές η εκλογή 

νέου Οικουμενικού Πατριάρχη. Τις δύο πρώτες φορές η Ιερά Σύνοδος του Πατριαρχείου δέχθηκε 

την εισήγηση της ελληνικής κυβέρνησης και ανέβαλε τις εργασίες για την ανάδειξη νέου Πα-

τριάρχη. Ωστόσο, την τρίτη φορά αρνήθηκε να συμμορφωθεί στις συστάσεις της Αθήνας και διε-

ξήγαγε την πατριαρχική εκλογή στα τέλη Νοεμβρίου του 1921 και εξέλεξε νέο Οικουμενικό Πα-

τριάρχη τον Μητροπολίτη πρώην Αθηνών ως Μελέτιο Δ΄. 

Η ανάδειξη του Μελετίου Μεταξάκη στο ύπατο αξίωμα της Ορθοδοξίας επέφερε ένα ρήγμα 

στη συνοχή των ιεραρχών του κλίματος του Οικουμενικού Θρόνου και επιπλέον προκάλεσε την 

έντονη αντίδραση της Αθήνας, η οποία προσπάθησε με κάθε τρόπο να ακυρώσει την εκλογή του 

νέου Πατριάρχη. 

Η ενθρόνιση του Μελετίου Δ΄ στις αρχές του 1922 αποτέλεσε την αρχή μιας σύντομης πατριαρ-

χίας στην πρωτόθρονη Εκκλησίας της Κωνσταντινούπολης. Τα τραγικά δε γεγονότα της Μικρασια-

τικής Καταστροφής και ο ξεριζωμός ενός και πλέον εκατομμυρίου Ελλήνων ομογενών από την 

 
541 Υποψήφιος Διδάκτωρ της Θεολογικής Σχολής Ε.Κ.Π.Α. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

170 
 

Ανατολική Θράκη, τη Μικρά Ασία και τον Πόντο επέφεραν ριζικές αλλαγές στη λειτουργία του Οι-

κουμενικού Πατριαρχείου και διαμόρφωσαν την άσκηση της εκκλησιαστικής πολιτικής σε ένα πε-

ριβάλλον εχθρικά διακείμενο στο εναπομείναν ελληνορθόδοξο στοιχείο της οθωμανικής επικρά-

τειας. 

 

1. Το Πατριαρχικό Ζήτημα 

Στα πολλά γεγονότα που άφησαν το στίγμα τους στη σύγχρονη εκκλησιαστική ιστορία είναι 

και το Πατριαρχικό Ζήτημα την περίοδο 1918 έως 1921. Μετά την παραίτηση του Οικουμενικού 

Πατριάρχη Γερμανού Ε΄, στις 12 Οκτωβρίου 1918, Τοποτηρητής του Πατριαρχικού Θρόνου εξελέγη 

ο Μητροπολίτης Προύσης Δωρόθεος (Μαμμέλης)542. Στις 17 Οκτωβρίου 1918 αποφασίστηκε η α-

νάδειξη νέου Πατριάρχη σύμφωνα με τη διαδικασία που προέβλεπαν οι Εθνικοί Κανονισμοί543. 

Λόγω όμως των πολιτικών εξελίξεων και ενόψει της επικείμενης τότε Συνδιάσκεψης των Παρισίων 

για το μέλλον της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας, η κυβέρνηση Βενιζέλου υπέδειξε στα τέλη Νοεμ-

βρίου του ίδιου έτους την αναβολή της πατριαρχικής εκλογής μέχρι την οριστική λύση του Ανατο-

λικού Ζητήματος544. 

Το Πατριαρχικό Ζήτημα πήρε νέα τροπή όταν στις 6 Μαρτίου 1921 πέθανε αιφνίδια στο Λον-

δίνο ο Μητροπολίτης Προύσης Δωρόθεος545, ο οποίος είχε μεταβεί λίγες μέρες νωρίτερα στη βρε-

τανική πρωτεύουσα για να παραστεί στη διεθνή συνδιάσκεψη ως εκπρόσωπος του αλύτρωτου 

Ελληνισμού στα εδάφη της Οθωμανικής Αυτοκρατορίας546. Έπειτα, τα δύο διοικητικά σώματα της 

 
542 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΛΗ (1918) 150-151. 
543 Γενικοί Κανονισμοί περί διευθετήσεως των εκκλησιαστικών και εθνικών πραγμάτων των υπό τον Οικουμενικόν Θρόνον 
διατελούντων Ορθοδόξων Χριστιανών υπηκόων της Α. Α. Μεγαλειότητος του Σουλτάνου, Εν Κωνσταντινουπόλει 1900. 
544 Σ. ΝΑΝΑΚΗΣ, Η χηρεία του Οικουμενικού Θρόνου και η εκλογή του Μελετίου Μεταξάκη 1918-1922, [Διδ. Διατριβή], Θεσ-
σαλονίκη 1988, σ. 23-24. 
545 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΑ (1921) 73-76. 
546 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΑ (1921) 23, 54, 62. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

171 
 

Εκκλησίας, η Ιερά Σύνοδος και το Διαρκές Εθνικό Μικτό Συμβούλιο547, εξέλεξαν νέο Τοποτηρητή 

του πατριαρχικού θρόνου τον Μητροπολίτη Καισαρείας Νικόλαο (Σακκόπουλο)548. 

Στις 12 Απριλίου 1921 απεστάλη από το Πατριαρχείο στους Μητροπολίτες του οικουμενικού 

θρόνου Συνοδική εγκύκλιος η οποία όριζε τα της πατριαρχικής εκλογής στα μέσα Ιουνίου του 

1921549. Στην εν λόγω εγκύκλιο καλούνταν οι ιεράρχες να αποστείλουν μέχρι την 6η Ιουνίου 1921 

σφραγισμένο ψηφοδέλτιο με το όνομα του κατά τη γνώμη τους καταλληλότερου υποψηφίου για 

την πλήρωση του πατριαρχικού θρόνου. 

 

2. Μελέτιος Μεταξάκης 

Ωστόσο, το παρασκήνιο για την εκλογή του νέου Πατριάρχη είχε ξεκινήσει πολύ νωρίτερα. Από 

το 1919 ο Ελευθέριος Βενιζέλος, ο οποίος είχε επιβάλει την επ’ αόριστον αναβολή της πατριαρχι-

κής εκλογής, είχε εκφράσει την επιθυμία για την ανάδειξη του τότε Μητροπολίτη Αθηνών Μελε-

τίου Μεταξάκη στον οικουμενικό θρόνο. Την ίδια άποψη συμμερίζονταν και αρκετοί κληρικοί και 

λαϊκοί του Πατριαρχείου, οι οποίοι στο πρόσωπο του Μελετίου έβλεπαν τον ιεράρχη ο οποίος σε 

μια κρίσιμη περίοδο θα μπορούσε να αναλάβει τα ηνία της Μεγάλης Εκκλησίας. 

Ο Μελέτιος Μεταξάκης είχε γεννηθεί το 1871 στο χωριό Παρσάς του Νομού Λασιθίου Κρήτης. 

Σπούδασε στη Θεολογική Σχολή του Τιμίου Σταυρού στα Ιεροσόλυμα. Το 1903 διορίστηκε Αρχι-

γραμματεύς του Πατριαρχείου Ιεροσολύμων και το 1910 εξελέγη Μητροπολίτης Κιτίου της Εκκλη-

σίας της Κύπρου. Το 1918 αναδείχθηκε Μητροπολίτης Αθηνών, γεγονός που αποδόθηκε στην α-

προκάλυπτη παρέμβαση της βενιζελικής παράταξης στα εκκλησιαστικά πράγματα, καθώς λίγους 

μήνες νωρίτερα είχε διαταχθεί η καθαίρεση του Αθηνών Θεοκλήτου και η επιβολή του Μελετίου 

ως προκαθημένου της Εκκλησίας της Ελλάδος. Μετά την πολιτική μεταβολή στην Ελλάδα το 1920, 

 
547 Το Διαρκές Εθνικόν Μικτόν Συμβούλιον υπήρξε για εξήντα και πλέον χρόνια (1862-1923) το δεύτερο μετά την Ιερά Σύνοδο 
του Οικουμενικού Πατριαρχείου διοικητικό σώμα της Εκκλησίας στην Κωνσταντινούπολη. Όπως και η Ιερά Σύνοδος, ήταν 
δωδεκαμελές όργανο, αποτελούμενο από τέσσερις αρχιερείς, οι οποίοι εκλέγονταν από τη Σύνοδο του Πατριαρχείου και 
οκτώ λαϊκούς, επιφανή μέλη της ελληνικής κοινότητας, που εκλέγονταν από τις ενορίες της Αρχιεπισκοπής Κωνσταντινουπό-
λεως. Το Διαρκές Εθνικό Μικτό Συμβούλιο είχε ως κύριο έργο την επιμέλεια της εκπαίδευσης, τη λειτουργία των ευαγών 
ιδρυμάτων και τη διαχείριση των εισοδημάτων από την εκμετάλλευση της περιουσίας του Πατριαρχείου. Επιπλέον, είχε ση-
μαντικό ρόλο στην ανάδειξη του εκάστοτε Πατριάρχη του Οικουμενικού Θρόνου, βλ. Γενικοί Κανονισμοί..., ό. π., σ. 41-52. 
548 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΑ (1921) 77. 
549 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΑ (1921) 157. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

172 
 

ο Μελέτιος απομακρύνθηκε από τον μητροπολιτικό θρόνο των Αθηνών και κατέφυγε στην Αμε-

ρική, όπου μερίμνησε για την οργάνωση του Ορθόδοξου Ελληνισμού στη Νέα Ήπειρο550. 

Μέχρι τον Νοέμβριο του 1920 και την απώλεια της εξουσίας από τον Βενιζέλο το Οικουμενικό 

Πατριαρχείο έδειχνε να συμμορφώνεται πλήρως με τις υποδείξεις της Αθήνας αναφορικά με το 

ζήτημα της πατριαρχικής εκλογής. Στη συνέχεια, ωστόσο, λόγω της πολιτικής μεταβολής στην Ελ-

λάδα και του απρόοπτου θανάτου του Τοποτηρητή, Μητροπολίτη Προύσης Δωροθέου, πιεζόμενο 

το Φανάρι από μια σημαντική μερίδα ιεραρχών, οι οποίοι επιθυμούσαν το κλείσιμο αυτής της 

εκκρεμότητας, προέβη στην προκήρυξη της εκλογής του νέου Πατριάρχη. 

 

3. Συνέλευση της Αδριανούπολης 

Την ίδια περίοδο η ελληνική κυβέρνηση δεν επιθυμούσε να προχωρήσουν οι διαδικασίες της 

πατριαρχικής εκλογής ερήμην αυτής, καθώς δεν ήθελε να εκλεγεί Πατριάρχης ένα πρόσωπο που 

θα δημιουργούσε εμπόδια στην άσκηση της εθνικής πολιτικής στη Μικρά Ασία. Για τον λόγο αυτό, 

θέλοντας να παρεμποδίσει τις διαδικασίες εκλογής νέου Πατριάρχη στην Κωνσταντινούπολη, α-

ποφάσισε τη σύγκληση στην Αδριανούπολη της Ανατολικής Θράκης συνέλευσης, η οποία θα απο-

τελείτο από τους ιεράρχες των νέων και νεότερων περιοχών του ελληνικού κράτους. Στην πρό-

σκληση ανταποκρίθηκαν οι περισσότεροι από τους μητροπολίτες των Νέων Χωρών, οι οποίοι, 

παρά τις επιφυλάξεις για τον τρόπο που η Αθήνα προσπαθούσε να επιβάλει τη θέλησή της στην 

ανώτατη εκκλησιαστική τους αρχή, τελικά δέχτηκαν να μεταβούν στην Αδριανούπολη. 

Είναι γεγονός πως ο Εθνικός Διχασμός στην Ελλάδα την περίοδο του Α΄ Παγκοσμίου Πολέμου 

είχε αφήσει πολλές πληγές σε πολιτικό, κοινωνικό και εκκλησιαστικό επίπεδο. Η συνοχή της ιεραρ-

χίας της Εκκλησίας της Ελλάδος και του Οικουμενικού Πατριαρχείου είχε δοκιμαστεί, καθώς τα 

δύο κέντρα του Ελληνισμού, με ευθύνη της Αθήνας, προσπαθούσαν κάθε φορά να επιβάλουν στην 

άλλη πλευρά τη θέλησή τους, ακόμα και σε θέματα που ήταν έξω από τις αρμοδιότητές τους. 

Αυτό που επιθυμούσε η Αθήνα, τόσο επί Βενιζέλου όσο και επί των κυβερνήσεων που είχαν 

προκύψει μετά τις εκλογές του 1920, ήταν αφ’ ενός μεν η αποτροπή εμπλοκής του τουρκικού πα-

ράγοντα στη διαδικασία της πατριαρχικής εκλογής, αφ’ ετέρου δε η ανάδειξη ενός προσώπου που 

θα συνέπλεε με τις αποφάσεις του εθνικού κέντρου στο Μικρασιατικό Ζήτημα. Για τον λόγο αυτό, 
 

550 Για περισσότερα στοιχεία σχετικά με την εκλογή και τη θητεία του Μελετίου Μεταξάκη ως Μητροπολίτη Αθηνών, βλ. Δ. 
ΜΑΥΡΟΠΟΥΛΟΣ, Πατριαρχικαί σελίδες Το Οικουμενικόν Πατριαρχείον από 1878-1949, Εν Αθήναις 1960, σ. 170-173. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

173 
 

η ελληνική κυβέρνηση θεωρούσε πως θα έπρεπε πρώτα η χώρα να επιβάλει τους όρους της σε 

στρατιωτικό και πολιτικό επίπεδο στην Τουρκία, μέσω της επικράτησής της στον Πόλεμο της Μι-

κράς Ασίας, και έπειτα να διεξαχθεί η εκλογή νέου Πατριάρχη. 

Από τη συνέλευση των ιεραρχών της Αδριανούπολης προήλθαν τρία κείμενα τα οποία απεστά-

λησαν στον Τοποτηρητή και την Ιερά Σύνοδο του Πατριαρχείου. Το πρώτο, το οποίο χαρακτηρί-

στηκε από τους μητροπολίτες της συνέλευσης υπόμνημα, τόνιζε την ανάγκη αναβολής της πα-

τριαρχικής εκλογής μέχρι το τέλος των πολεμικών επιχειρήσεων στη Μικρά Ασία και προσδιόριζε 

τον τρόπο της εκλογής από το σύνολο της ιεραρχίας του οικουμενικού θρόνου. 

Ενδιαφέρον παρουσιάζει το γεγονός ότι το υπόμνημα, παρά την ψυχρότητα που είχε επέλθει 

μεταξύ Φαναρίου και των μητροπολιτών που είχαν συμμετάσχει στη συνέλευση, τόνιζε την αγάπη 

και τον σεβασμό της ιεραρχίας των Νέων Χωρών προς το Πατριαρχείο, λέγοντας πως «ἡ παροῦσα 

Συνέλευσις ἡμῶν, ἀπόρροια τῆς ἀπείρου ἡμῶν πρὸς τὴν Σεπτὴν Μητέρα Μεγάλην τοῦ Χριστοῦ 

Ἐκκλησίαν στοργῆς καὶ εὐλαβείας τυγχάνουσα», ενώ εξέφραζε την επιθυμία «τῆς ἀναστηλώσεως 

ἐν τῇ συνειδήσει τοῦ Ἔθνους τοῦ κύρους καὶ τοῦ γοήτρου τοῦ ἁγιωτάτου ἡμῶν Οἰκουμενικοῦ Θρό-

νου»551. 

Ταυτόχρονα, τα μέλη της ιεραρχίας υπογράμμιζαν πως η συγκροτηθείσα συνέλευση είχε προ-

κληθεί «οἰκείᾳ βουλήσει καὶ οὐδενὸς ἔξωθεν ἐπιδρῶντος ἢ βιάζοντος»552. Με αυτόν τον τρόπο οι 

μητροπολίτες επιθυμούσαν να αποκρούσουν την κατηγορία πως η κυβέρνηση των Αθηνών είχε 

εξαναγκάσει τους ιεράρχες της Νέας Ελλάδας να συναχθούν στην Αδριανούπολη, επισημαίνοντας 

ότι το ενδιαφέρον και το κρίσιμο των στιγμών επέβαλλαν τη σύγκληση της εν λόγω συνέλευσης. 

Η επιστολή έκλεινε με την προειδοποίηση πώς, εάν το Φανάρι δεν έκανε δεκτούς τους όρους 

του υπομνήματος και προχωρούσε μονομερώς στην πατριαρχική εκλογή, οι μητροπολίτες των 

Νέων Χωρών αφ’ ενός δεν επρόκειτο να αναγνωρίσουν μια τέτοια αντικανονική εκλογή, αφ’ ετέ-

ρου δεσμεύονταν να προβούν, σύμφωνα με τα αρχαία θέσμια της Εκκλησίας, στη συγκρότηση 

Επαρχιακών Συνόδων για την επίλυση των εκκλησιαστικών ζητημάτων και την πλήρωση των κενών 

μητροπολιτικών εδρών. 

 
551 Το Αρχείον του εθνομάρτυρος Σμύρνης Χρυσοστόμου όπως διεσώθη από τον Μητροπολίτη Αυστρίας Χρυσόστομο Τσίτερ, 
Εισαγωγή - Σημειώσεις Αλέξης Αλεξανδρής, τ. Γ΄, Αθήνα 2000, σ. 155-156. 
552 Το Αρχείον του εθνομάρτυρος Σμύρνης Χρυσοστόμου..., ό. π., σ. 155. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

174 
 

Το δεύτερο έγγραφο της συνέλευσης της Αδριανούπολης αφορούσε τον ορισμό και την απο-

στολή στην Κωνσταντινούπολη επιτροπής αρχιερέων προκειμένου να επέλθει συνεννόηση με το 

Φανάρι σχετικά με το ζήτημα της πατριαρχικής εκλογής. Η θετική αυτή εξέλιξη στην προσέγγιση 

των δύο πλευρών προέκυψε από τη μετάβαση στην Αδριανούπολη του Αρχιγραμματέα της Ιεράς 

Συνόδου του Πατριαρχείου, Αρχιμανδρίτη Διονυσίου553, ο οποίος, ενώ αρχικά ανέγνωσε στη συ-

νέλευση τηλεγράφημα του Πατριαρχείου για την άμεση επιστροφή των ιεραρχών στις επαρχίες 

τους554, έπειτα αποδέχθηκε την έλευση στην Πόλη επιτροπής η οποία θα εξέταζε από κοινού με 

τα μέλη της Ιεράς Συνόδου τον χρόνο και τον τρόπο εκλογής του νέου Πατριάρχη555. 

Μέλη της επιτροπής, η οποία θα μετέβαινε για συνομιλίες στην Κωνσταντινούπολη, ορίστηκαν 

οι Μητροπολίτες Ηρακλείας Γρηγόριος556, Αδριανουπόλεως Πολύκαρπος557, Ιωαννίνων Σπυρί-

δων558 και Σμύρνης Χρυσόστομος559, οι οποίοι ανέλαβαν να μεταφέρουν τη βούληση της συνέλευ-

σης για τον καθορισμό του καταλληλότερου τρόπου για την επικείμενη πατριαρχική εκλογή. 

Το τρίτο κείμενο της συνέλευσης, το οποίο χαρακτηρίστηκε πρωτόκολλο, επαναλάμβανε τους 

όρους που είχαν διατυπωθεί στο υπόμνημα της συνέλευσης περί αναβολής της πατριαρχικής ε-

κλογής και συμμετοχής όλης της ιεραρχίας σε αυτή και επιπλέον διατύπωνε την ανάγκη για σύ-

νταξη νέου Καταστατικού Χάρτη της Εκκλησίας μετά την εκλογή του νέου Οικουμενικού Πα-

τριάρχη. Το πρωτόκολλο έκανε και πάλι αναφορά στην απόφαση των ιεραρχών των Νέων Χωρών 

να μην αναγνωρίσουν τον Πατριάρχη ο οποίος θα αναδεικνύετο χωρίς να έχουν τηρηθεί οι όροι 

της συνέλευσης, υπενθυμίζοντας την πρόθεσή τους αφ’ ενός να συγκροτήσουν Επαρχιακές 

 
553 Ο μετέπειτα Μητροπολίτης Βρυούλλων (1922) και Μηθύμνης (1922-1951) Διονύσιος Μηνάς. 
554 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΑ (1921) 166. 
555 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΑ (1921) 174. 
556 Ο από Ναζιανζού (1875-1879), Τραπεζούντος (1879-1884), Θεσσαλονίκης (1884-1889) και Ιωαννίνων (1889-1902) Μητρο-
πολίτης Ηρακλείας (1902-1925). Στις 22 Μαΐου 2003 το Οικουμενικό Πατριαρχείο κατέταξε τον Μητροπολίτη Ηρακλείας Γρη-
γόριο στο αγιολόγιο της Ορθόδοξης Εκκλησίας. Η μνήμη του τιμάται στις 25 Ιουλίου (ημέρα της κοιμήσεώς του) και στις 20 
Οκτωβρίου (επέτειο της ανακομιδής των ιερών λειψάνων του). Για περισσότερα βλ. Α. ΠΑΤΡΙΚΙΟΥ, Ο Άγιος Γρηγόριος (Καλλί-
δης) Μητροπολίτης Ηρακλείας και Ραιδεστού Βίος - Ακολουθία - Παρακλητικός Κανόνας, Κατερίνη 2004. 
557 Ο από Ελασσώνος (1900-1910) και Αδριανουπόλεως (1910-1931) Μητροπολίτης Χίου (1931-1933) Πολύκαρπος Βαρβάκης. 
558 Ο από Βελλάς και Κονίτσης (1906-1916), Μητροπολίτης Ιωαννίνων (1916-1922), Αμασείας (1922-1924), Ιωαννίνων (1924-
1949) και έπειτα Αρχιεπίσκοπος Αθηνών και πάσης Ελλάδος (1949-1956) Σπυρίδων Βλάχος. 
559 Ο από Δράμας (1902-1910) Μητροπολίτης Σμύρνης (1910-1922) Χρυσόστομος Καλαφάτης. Με την υπ’ αριθμ. 
2556/5.7.1993 εγκύκλιο της Ιεράς Συνόδου της Εκκλησίας της Ελλάδος ο Σμύρνης Χρυσόστομος ανεγράφη στις αγιολογικές 
δέλτους της Εκκλησίας, βλ. ΝΙΚΟΔΗΜΟΣ ΒΑΛΛΗΝΔΡΑΣ [Μητροπολίτης Πατρών], Ασματική Ακολουθία του Αγίου Ιερομάρτυ-
ρος Χρυσοστόμου Μητροπολίτου Σμύρνης († 1922), Αθήνα 1993, σ. 18-19. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

175 
 

Συνόδους για τη διοίκηση των τοπικών Εκκλησιών και αφ’ ετέρου να διακόψουν κάθε σχέση και 

επικοινωνία με την Κωνσταντινούπολη. 

Η αποφασιστικότητα και οι προειδοποιήσεις των μελών της επιτροπής για τις επιπτώσεις που 

θα είχε η απόρριψη των προτάσεών τους από τη Σύνοδο του Φαναρίου φαίνεται πως διαμόρφω-

σαν μια συμβιβαστική λύση. 

Συγκεκριμένα, αποφασίστηκε η προσωρινή αναβολή της πατριαρχικής εκλογής μέχρι την ολο-

κλήρωση των απαιτούμενων προπαρασκευαστικών εργασιών της εκλογικής διαδικασίας, η συμ-

μετοχή όλων των ιεραρχών του Οικουμενικού Πατριαρχείου στην εκλογική συνέλευση, η δυνατό-

τητα ανάθεσης της ψήφου των αρχιερέων που κωλύονταν να προσέλθουν στην Κωνσταντινού-

πολη σε κάποιον άλλο ιεράρχη και το δικαίωμα όλων των επαρχιών του οικουμενικού θρόνου να 

αποστείλουν αντιπροσώπους για την πατριαρχική εκλογή560. 

Στη συμφωνία που επετεύχθη ικανοποιούνταν με τον καλύτερο δυνατό τρόπο οι αποφάσεις 

της συνέλευσης των ιεραρχών των Νέων Χωρών. Επιπλέον, η αποδοχή των αποφάσεων για τον 

χρόνο της πατριαρχικής εκλογής εκ μέρους του Φαναρίου ικανοποιούσε και την ελληνική κυβέρ-

νηση, η οποία, σχεδιάζοντας το καλοκαίρι του 1921 μια συντονισμένη επίθεση εναντίον των κε-

μαλικών στόχων στα βάθη της Ανατολίας, επιθυμούσε να συμπεριλάβει την εκλογή του νέου Πα-

τριάρχη σε μια συνολική διευθέτηση του Ανατολικού Ζητήματος και των ελληνικών συμφερόντων 

στα μικρασιατικά εδάφη. 

 

4. Πατριαρχική Εκλογή 

Η εξέλιξη των στρατιωτικών επιχειρήσεων στη Μικρά Ασία το καλοκαίρι του 1921 δεν είχε τα 

επιθυμητά αποτελέσματα. Οι ελληνικές δυνάμεις, παρά τον ηρωισμό και τη γενναιότητα των Ελ-

λήνων στρατιωτών, δεν κατάφεραν να εξουδετερώσουν τις δυνάμεις του Κεμάλ, γεγονός που ο-

δήγησε την Ελλάδα σε ένα πρωτοφανές για την εποχή πολιτικό και στρατιωτικό αδιέξοδο561. 

Υπό αυτά τα δεδομένα, η Ιερά Σύνοδος του Πατριαρχείου έλαβε στις 6 Οκτωβρίου 1921 την 

οριστική και αμετάκλητη απόφαση να προκηρύξει για τρίτη φορά την εκλογή νέου Οικουμενικού 

 
560 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΑ (1921) 183. Τα σημεία της συμφωνίας ανέλαβαν να ανακοινώσουν στους εν Αδριανουπόλει 
ιεράρχες των Νέων Χωρών οι Μητροπολίτες Αδριανουπόλεως Πολύκαρπος και Σμύρνης Χρυσόστομος. 
561 Για περισσότερα στοιχεία σχετικά με την πορεία και το τέλος των στρατιωτικών επιχειρήσεων στη Μικρά Ασία, βλ. Ν. 
ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ, «Οι στρατιωτικές επιχειρήσεις Ιουνίου – Σεπτεμβρίου 1921», Ιστορία του Ελληνικού Έθνους ΙΕ (1978) 172-186. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

176 
 

Πατριάρχη. Στην κατεύθυνση αυτή, απεστάλη από το Πατριαρχείο η σχετική Συνοδική εγκύκλιος 

με την οποία καλούνταν στην Κωνσταντινούπολη όλοι οι εν ενεργεία μητροπολίτες του οικουμε-

νικού θρόνου, προκειμένου να συμμετάσχουν αυτοπροσώπως στην πατριαρχική εκλογή, συνο-

δευόμενοι από τους λαϊκούς αντιπροσώπους των επαρχιών τους562. 

Από την άλλη, η ελληνική κυβέρνηση, η οποία είχε περιέλθει σε εξαιρετικά δύσκολη θέση στο 

Μικρασιατικό Ζήτημα και αναζητούσε απεγνωσμένα λύση σε διπλωματικό επίπεδο, ζήτησε την εκ 

νέου αναβολή της πατριαρχικής εκλογής τουλάχιστον μέχρι τον Ιανουάριο του 1922. Έτσι, κάλεσε 

τους ιεράρχες των Νέων Χωρών να αποστείλουν τηλεγράφημα στο Πατριαρχείο ζητώντας την α-

ναβολή της εκλογής, ενώ απαγόρευσε τη μετάβασή τους στην Κωνσταντινούπολη. Για μια ακόμα 

φορά οι περισσότεροι μητροπολίτες των ελληνικών και ελληνοκρατούμενων περιοχών, άλλοι από 

επιλογή και άλλοι υπό πίεση, συμμορφώθηκαν στην κυβερνητική εντολή και δέχτηκαν να εισηγη-

θούν στο Φανάρι την ανάγκη αναβολής της πατριαρχικής εκλογής563. 

Κατά τον Μητροπολίτη Αμασείας Γερμανό Καραβαγγέλη, η δυσάρεστη αυτή εξέλιξη προέκυψε 

όταν ένας από τους αντιβενιζελικούς μητροπολίτες μετέβη στην Αθήνα και έπεισε την ελληνική 

κυβέρνηση να παρέμβει στην εκλογή, απαγορεύοντας στους μητροπολίτες των Νέων Χωρών να 

μεταβούν στην Κωνσταντινούπολη. Η ενέργεια αυτή της Αθήνας εξόργισε την Κωνσταντινούπολη 

και τα δύο Σώματα της Εκκλησίας αποφάσισαν να προβούν αμέσως στην εκλογή και χωρίς τη συμ-

μετοχή των μητροπολιτών των Νέων Χωρών. Ορίστηκε δε και η ημέρα της πατριαρχικής εκλογής. 

Συνέπεια αυτής της απόφασης ήταν να αποχωρήσουν από την Ιερά Σύνοδο επτά βασιλόφρονες 

μητροπολίτες και να αντικατασταθούν από άλλους»564. Στην ίδια κατεύθυνση η ελληνική κυβέρ-

νηση απαγόρευσε αυστηρά τόσο τη μετάβαση των ιεραρχών των Νέων Χωρών στην Πόλη και την 

αποστολή ψηφοδελτίων για την πατριαρχική εκλογή, όσο και τον διορισμό των λαϊκών αντιπρο-

σώπων από κάθε επαρχία565. 

Όπως ήταν αναμενόμενο, μεταξύ Αθήνας και Κωνσταντινούπολης δημιουργήθηκε ένα κλίμα 

πόλωσης και ανταγωνισμού, την περίοδο που θα έπρεπε όλες οι δυνάμεις της Εκκλησίας και του 

Έθνους να εκπέμπουν μηνύματα αρραγούς ενότητας και συνεργασίας. 

 
562 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΑ (1921) 317-318. 
563 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΑ (1921) 358, 368. 
564 Α. ΜΠΕΛΛΟΥ ΘΡΕΨΙΑΔΗ, Μορφές Μακεδονομάχων και τα Ποντιακά του Γερμανού Καραβαγγέλη, Αθήνα 1984, σ. 116. 
565 Το Αρχείον του εθνομάρτυρος Σμύρνης Χρυσοστόμου..., ό. π., σ. 167-168, 352. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

177 
 

Η εκλογή του νέου Οικουμενικού Πατριάρχη ορίστηκε για τις 25 Νοεμβρίου 1921566. Μετά την 

κυβερνητική απαίτηση για αποχή όλων των ιεραρχών των Νέων Χωρών και των λοιπών ελληνο-

κρατούμενων επαρχιών, την εκλογική συνέλευση αποτέλεσαν δεκαοκτώ μητροπολίτες, εκ των ο-

ποίων οι πέντε εκπροσωπήθηκαν και απέστειλαν ψηφοδέλτιο, και ενενήντα πέντε λαϊκοί αντιπρό-

σωποι από διάφορες επαρχίες του οικουμενικού θρόνου567. 

Όπως ελέχθη, κατά τη διάρκεια της διακυβέρνησης της Ελλάδας από τον Ελευθέριο Βενιζέλο 

εκφράστηκε πολλές φορές η ιδέα να αναδειχθεί ο τότε Μητροπολίτης Αθηνών Μελέτιος Μεταξά-

κης Οικουμενικός Πατριάρχης568. Επρόκειτο για μια κορυφαία εκκλησιαστική προσωπικότητα με 

πολλές αρετές και σπάνια χαρίσματα. Ωστόσο, μετά τις εκλογές του 1920 οι πιθανότητες ανάδει-

ξης του Μελετίου στον Πατριαρχικό Θρόνο εξανεμίστηκαν, καθώς ο Μητροπολίτης πρώην Αθηνών 

είχε ταυτιστεί με το βενιζελικό καθεστώς στην Ελλάδα την περίοδο 1917-1920. Επιπλέον, ο Μετα-

ξάκης δεν έχαιρε μεγάλης εκτίμησης σε ένα σημαντικό κομμάτι της ιεραρχίας του Φαναρίου, κα-

θώς δεν ανήκε στο κλίμα του οικουμενικού θρόνου. 

Τις παραμονές της πατριαρχικής εκλογής όλα έδειχναν ότι νέος Οικουμενικός Πατριάρχης ε-

πρόκειτο να εκλεγεί ο Μητροπολίτης Αμασείας Γερμανός Καραβαγγέλης. Ο σπουδαίος αυτός ιε-

ράρχης, ως Τοποτηρητής του Πατριαρχείου το 1913, ήταν και πάλι υποψήφιος για το ύψιστο αξί-

ωμα της Ορθοδοξίας. Ωστόσο, υποχώρησε τότε και διέθεσε τις ψήφους του υπέρ του Χαλκηδόνος 

Γερμανού, ο οποίος και εξελέγη Οικουμενικός Πατριάρχης. 

Μέχρι την τελευταία στιγμή η εκλογή του Μητροπολίτη Αμασείας στον οικουμενικό θρόνο ή-

ταν βέβαιη, όταν την παραμονή της εκλογικής συνέλευσης τον επισκέφθηκε τριμελής επιτροπή 

της Εθνικής Άμυνας και τον παρακάλεσε να αποσύρει την υποψηφιότητά του υπέρ του Μελετίου. 

Τα μέλη της επιτροπής ανέφεραν πως ο Μελέτιος θα εξασφάλιζε από εράνους πολλά χρήματα για 

τις ανάγκες του Πατριαρχείου, ενώ με τις φιλικές σχέσεις του με τον Αρχιεπίσκοπο Καντουαρίας 

και τους Επισκόπους της Αμερικανικής Επισκοπιανής Εκκλησίας θα μπορούσε να συμβάλλει θε-

τικά στην έκβαση της εθνικής υπόθεσης στον Πόλεμο της Μικράς Ασίας. Πρόσθεσαν δε ότι αυτή 

ήταν και η επιθυμία του Ελευθερίου Βενιζέλου, να εκλεγεί νέος Οικουμενικός Πατριάρχης ο Με-

λέτιος Μεταξάκης. 

 
566 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΑ (1921) 368. 
567 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΒ (1922) 74. 
568 Σ. ΝΑΝΑΚΗΣ, Η χηρεία του Οικουμενικού Θρόνου..., ό. π., σ. 25. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

178 
 

Ο Γερμανός Καραβαγγέλης είπε πως την επόμενη μέρα, πριν τη συγκρότηση της Εθνοσυνέλευ-

σης, θα έδινε την απάντηση σε αυτό που του ζητούσαν. Ο Μητροπολίτης Αμασείας ανέφερε πως 

όλη εκείνη τη νύχτα της 24ης προς την 25η Νοεμβρίου 1921 δεν κοιμήθηκε καθόλου. Η σκέψη του 

περιστρεφόταν στο οικονομικό αδιέξοδο του Πατριαρχείου, καθώς η ελληνική κυβέρνηση είχε προ 

πολλού σταματήσει να αποστέλλει τα επιδόματα και οι πατριαρχικοί υπάλληλοι είχαν εννέα μήνες 

να πληρωθούν, ενώ τα κοινοτικά φιλανθρωπικά ιδρύματα της Πόλης τελούσαν υπό κατάρρευση. 

Αναλογιζόμενος ο Καραβαγγέλης το οικονομικό χάος που θα αντίκρυζε και έχοντας κατά νου ότι ο 

Μελέτιος θα εξασφάλιζε οικονομική βοήθεια από το εξωτερικό και σκεπτόμενος την κίνηση των 

αποστράτων αξιωματικών της Εθνικής Άμυνας που είχαν ταχθεί στο πλευρό του Μελετίου πήρε 

την απόφαση να υποχωρήσει και να υποστηρίξει την υποψηφιότητα του Μελετίου, όπως είχε κά-

νει και το 1913 για τον γηραιό Μητροπολίτη Χαλκηδόνος Γερμανό569. 

Όπως αποδείχτηκε, την ημέρα εκείνη, ευρισκόμενος ο Βενιζέλος στην Αμερική είχε αποστείλει 

στους αξιωματικούς της Εθνικής Άμυνας στην Κωνσταντινούπολη και την Ιερά Σύνοδο του Πα-

τριαρχείου τηλεγράφημα, με το οποίο καλούσε τους εν Φαναρίω, για λόγους Εθνικούς, να εκλέ-

ξουν νέο Οικουμενικό Πατριάρχη τον Μελέτιο Μεταξάκη570. Ενδιαφέρον παρουσιάζει το γεγονός 

ότι ενώ το σύνολο σχεδόν των μητροπολιτών που θα μετείχαν στην εκλογική συνέλευση, οι δεκαέξι 

από τούς δεκαοκτώ, είχαν εκφράσει τη στήριξη και είχαν αναθέσει τις ψήφους τους στον ίδιο τον 

Γερμανό Καραβαγγέλη571 και ενώ οι περισσότεροι εξ αυτών είχαν εκφράσει την άρνησή τους για 

την ανάρρηση του Μελετίου στον οικουμενικό θρόνο ως εξωκλιματικού ιεράρχη, μετά τη λήψη 

του βενιζελικού τηλεγραφήματος, η πλειοψηφία των κληρικών και των λαϊκών του Πατριαρχείου 

έδειξε να συμμορφώνεται πλήρως με τη βούληση του Βενιζέλου και υποστήριξε αναφανδόν την 

εκλογή του Μελετίου. 

Στις 25 Νοεμβρίου 1921, μετά την υποχώρηση του Αμασείας Γερμανού και την αναγκαία υπο-

στήριξή του στην υποψηφιότητα του Μεταξάκη, Οικουμενικός Πατριάρχης εξελέγη ο Μητροπολί-

της πρώην Αθηνών ως Μελέτιος Δ΄572. 

 

 
569 Α. ΜΠΕΛΛΟΥ ΘΡΕΨΙΑΔΗ, Μορφές Μακεδονομάχων..., ό. π., σ. 116-117. 
570 Δ. ΜΑΥΡΟΠΟΥΛΟΣ, Πατριαρχικαί σελίδες..., ό. π., σ. 158-159. 
571  Σ. ΑΝΕΣΤΙΔΗΣ, «Από το Αρχείο του Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών», Δελτίο Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών 11 (1995) 
365. 
572 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΑ (1921) 369-378. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

179 
 

5. Συνέλευση της Θεσσαλονίκης 

Μια σημαντική παράμετρο στο ζήτημα της πατριαρχικής εκλογής αποτέλεσε η στάση που κρά-

τησαν επτά από τα έντεκα Συνοδικά μέλη της ιεραρχίας του Οικουμενικού Θρόνου. Οι Μητροπο-

λίτες Κυζίκου Κωνσταντίνος, Πισιδίας Γεράσιμος, Αίνου Ιωακείμ, Βιζύης Άνθιμος, Σηλυβρίας Ευγέ-

νιος, Τυρολόης Χρυσόστομος και Δαρδανελλίων Ειρηναίος, υποστηριζόμενοι από τους Μητροπο-

λίτες Τραπεζούντος Χρύσανθο, Πελαγονίας Χρυσόστομο και Φιλιππουπόλεως Βενιαμίν, αν και α-

ποτελούσαν την πλειοψηφία της Ιεράς Συνόδου προ της πατριαρχικής εκλογής, είχαν αποχωρήσει 

στις 22 Νοεμβρίου 1921 από τις εργασίες της Συνόδου, κατηγορώντας τα υπόλοιπα μέλη για πρω-

τοφανείς μεθοδεύσεις στην εκλογική διαδικασία573. 

Οι εν λόγω μητροπολίτες, επικαλούμενοι κανόνες και αποφάσεις Οικουμενικών Συνόδων για 

τον τρόπο εκλογής του Πατριάρχη Κωνσταντινουπόλεως και συντασσόμενοι με τις οδηγίες της ελ-

ληνικής κυβέρνησης για τον χρόνο της πατριαρχικής εκλογής, κήρυξαν αντικανονική την εκλογή 

του Μελετίου Μεταξάκη574. Μετά το πέρας δε της εκλογικής διαδικασίας απέστειλαν στους ιεράρ-

χες του οικουμενικού θρόνου σχέδιο για τον τρόπο ακύρωσης της εκλογής του Μελετίου στον Πα-

τριαρχικό Θρόνο575. 

Όπως ήταν αναμενόμενο, η εκλογή του Μελετίου προκάλεσε θύελλα αντιδράσεων στην Α-

θήνα. Πληροφορούμενη η ελληνική κυβέρνηση από τους επτά Συνοδικούς τις μεθοδεύσεις που 

είχαν προηγηθεί της πατριαρχικής εκλογής, κατήγγειλε τη διαδικασία ανάδειξης του νέου Πα-

τριάρχη ως προϊόν εκβιασμού και τρομοκρατίας απέναντι στα μέλη της εκλογικής συνέλευσης. 

Η Αθήνα είχε πολλούς λόγους να αντιδρά στην ανάδειξη του Μεταξάκη στον οικουμενικό 

θρόνο. Αρχικά, ο Μελέτιος είχε ταυτιστεί ως Μητροπολίτης Αθηνών με τη διακυβέρνηση Βενιζέλου 

την περίοδο 1917-1920. Έπειτα, η ελληνική κυβέρνηση, η οποία είχε περιέλθει σε πολιτικό και 

στρατιωτικό αδιέξοδο στο μικρασιατικό μέτωπο, δεν επιθυμούσε την περίοδο εκείνη η εθνική πο-

λιτική να ετεροκαθορίζεται από το δεύτερο κέντρο του Ελληνισμού, την Κωνσταντινούπολη, όταν 

μάλιστα η πολιτική αυτή επρόκειτο να συνδιαμορφωθεί από ένα πρόσωπο τόσο εχθρικά διακεί-

μενο στις γενικές κατευθύνσεις της Αθήνας. 

 
573 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΑ (1921) 390. 
574 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΒ (1922) 78-85. 
575 Το Αρχείον του εθνομάρτυρος Σμύρνης Χρυσοστόμου..., ό. π., σ. 169-170. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

180 
 

Για τον λόγο αυτό, με προτροπή της ελληνικής κυβέρνησης, οι αυτοαποκαλούμενοι κανονικοί 

Συνοδικοί μητροπολίτες του Φαναρίου συγκάλεσαν στη Θεσσαλονίκη νέα συνέλευση της ιεραρ-

χίας των ελληνικών και ελληνοκρατούμενων επαρχιών, προκειμένου να αποφανθούν για το κύρος 

της πατριαρχικής εκλογής. Η διαδικασία σύγκλησης των ιεραρχών ήταν παρόμοια με αυτή που 

ακολουθήθηκε για τη συνέλευση της Αδριανούπολης. Οι κατά τόπους ελληνικές αρχές διατάχθη-

καν να ζητήσουν από τους οικείους μητροπολίτες των Νέων Χωρών να μεταβούν στη Θεσσαλονίκη 

για την επικείμενη συνέλευση. Για άλλη μια φορά οι περισσότεροι ιεράρχες που διακονούσαν στις 

νέες κτήσεις του διευρυμένου τότε ελληνικού κράτους δέχτηκαν να συμμορφωθούν στις συστά-

σεις της ελληνικής κυβέρνησης. 

Η συνέλευση της Θεσσαλονίκης ξεκίνησε τις εργασίες της στις 16 Δεκεμβρίου 1921 και ολο-

κλήρωσε το έργο της στις 22 του ίδιου μήνα. Σε αυτή συμμετείχαν είκοσι εννέα μητροπολίτες, 

στους οποίους είχαν ανατεθεί οι ψήφοι εννέα ακόμα ιεραρχών που απουσίαζαν. Μετά από έντο-

νες αντεγκλήσεις και κατηγορίες μεταξύ των μελών της Συνόδου, αποφασίστηκε η κήρυξη άκυρης 

και αντικανονικής της εκλογής του Μελετίου, ο ορισμός επιτροπής που θα μετέβαινε στο Φανάρι 

για συνομιλίες με στόχο την πραγματοποίηση εκλογής άλλου Πατριάρχη και η αποστολή τηλεγρα-

φήματος στον Μεταξάκη, που θα τον καλούσε να μην ταξιδέψει από την Αμερική, όπου βρισκόταν, 

για την Κωνσταντινούπολη, καθώς δεν αναγνωρίζονταν τα γενόμενα της 25ης Νοεμβρίου576. 

 

6. «Καθαίρεση» Μελετίου Δ΄ 

Όπως αναφέρθηκε, η ανάδειξη του Μεταξάκη στον Οικουμενικό Θρόνο είχε έντονα πολιτικά 

και ιδεολογικά χαρακτηριστικά, καθώς στη διαδικασία και τον τρόπο εκλογής του είχαν εμπλακεί 

με τον πιο απροκάλυπτο τρόπο οι δυνάμεις που είχαν οδηγήσει την Ελλάδα λίγα χρόνια νωρίτερα 

στον Εθνικό Διχασμό577. 

Η ελληνική κυβέρνηση, η οποία επιθυμούσε να εξαναγκάσει τον Μελέτιο σε παραίτηση προ-

τού μεταβεί στην Κωνσταντινούπολη και ενθρονιστεί, προχώρησε σε ένα ακόμα μέτρο εναντίον 

του. Στις 22 Δεκεμβρίου 1921, την ημέρα που η συνέλευση της Θεσσαλονίκης ολοκλήρωνε τις ερ-

γασίες της και κήρυσσε άκυρη και αντικανονική την εκλογή του Μεταξάκη, συνήλθε στην Αθήνα 

 
576 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΒ (1922) 89-95. 
577 Χ. ΑΝΔΡΟΥΤΣΟΣ, Η εκλογή του Μητροπολίτου Μελετίου Μεταξάκη κανονικώς και κατά τους Γενικούς Κανονισμούς εξετα-
ζομένη, Εν Αθήναις 1921. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

181 
 

«κυβερνητικῇ ἐντολῇ» η Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος με σκοπό την καθαίρεση του 

νέου Πατριάρχη. Οι κατηγορίες που αποδόθηκαν στον Μελέτιο ήταν η αντικανονική εκλογή του 

στον μητροπολιτικό θρόνο των Αθηνών το 1918 και η δράση του στις εκκλησιαστικές κοινότητες 

της Αμερικής, η διοίκηση των οποίων είχε παραχωρηθεί από το 1908 στην ελλαδική Εκκλησία. Στις 

29 Δεκεμβρίου 1921 η Ιερά Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος καταδίκασε τον Μελέτιο σε κα-

θαίρεση από το αξίωμα της αρχιερωσύνης και διέταξε τον εγκλεισμό του στην Ιερά Μονή Στροφά-

δων νότια της Ζακύνθου578. 

Ωστόσο, για το ζήτημα της καθαίρεσης του Μελετίου Μεταξάκη διατυπώθηκαν πολλές ενστά-

σεις579 δεδομένου ότι ο τότε Μητροπολίτης Αθηνών Θεόκλητος Μηνόπουλος ήταν καθηρημένος 

από το Ανώτατο Εκκλησιαστικό Δικαστήριο της Εκκλησίας της Ελλάδος, λόγω της συμμετοχής του 

το 1916 στο «Ανάθεμα» εναντίον του Ελευθερίου Βενιζέλου. Οι μητροπολίτες δε που μετείχαν 

στην Ιερά Σύνοδο για την επιβολή της εσχάτης των εκκλησιαστικών ποινών στον εκλεγμένο Οικου-

μενικό Πατριάρχη Μελέτιο Δ΄, είχαν επίσης καταδικασθεί από το Ανώτατο Εκκλησιαστικό Δικαστή-

ριο και είχαν εκπέσει των επισκοπικών τους θρόνων580. 

 

7. Το έργο του νέου Πατριάρχη 

Στις 24 Ιανουαρίου 1922 ο νέος Οικουμενικός Πατριάρχης Μελέτιος Δ΄ αφίχθη ατμοπλοϊκώς 

στην Κωνσταντινούπολη και την ίδια μέρα πραγματοποιήθηκε με κάθε επισημότητα η ενθρόνισή 

του στον Ιερό Ναό του Αγίου Γεωργίου στο Φανάρι581. 

Ευθύς μετά την ανάληψη των καθηκόντων του ο Μελέτιος προέβη στη διευθέτηση πολλών 

εκκλησιαστικών ζητημάτων που είχαν προκύψει μετά το τέλος του Α΄ Παγκοσμίου Πολέμου και τη 

χάραξη νέων συνόρων στα Βαλκάνια. Συγκεκριμένα, δια Πατριαρχικού και Συνοδικού Τόμου πα-

ραχωρήθηκαν στη Σερβική Εκκλησία όλες οι επαρχίες του Οικουμενικού Θρόνου που είχαν περιέλ-

θει στο κράτος των Σέρβων και αναγνωρίσθηκε το Πατριαρχείο της Σερβίας582. 

 
578 Σ. ΝΑΝΑΚΗΣ, Η χηρεία του Οικουμενικού Θρόνου..., ό. π., σ. 125-126. 
579 ΚΑΛΛΙΝΙΚΟΣ ΔΕΛΙΚΑΝΗΣ [Μητροπολίτης Κυζίκου], «Η δήθεν καθαίρεσις του Πατριάρχου», βλ. Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΒ 
(1922) 105-115. 
580 Ανώτατον Εκκλησιαστικόν Δικαστήριον, Απόφασις καταδίκης των μελών της Ιεράς Συνόδου της ΞΔ΄ περιόδου, Αθήναι 
1917, σ. 30. 
581 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΒ (1922) 25-30, 37-38, 41-46. 
582 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΒ (1922) 170-171. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

182 
 

Με Πατριαρχική και Συνοδική Πράξη οι Ορθόδοξες Εκκλησίες της διασποράς, η διοίκηση των 

οποίων είχε παραχωρηθεί επί Ιωακείμ Γ΄ στην Εκκλησία της Ελλάδος, υπήχθησαν και πάλι στη 

δικαιοδοσία του Οικουμενικού Πατριαρχείου583, ενώ λίγο αργότερα ακολούθησε η σύσταση της 

Αρχιεπισκοπής Βορείου και Νοτίου Αμερικής584. 

Επί Μελετίου Μεταξάκη ιδρύθηκαν η Ιερά Μητρόπολη Θυατείρων και Εξαρχία Ευρώπης Δυτι-

κής και Κεντρώας585, οι Μητροπόλεις Βρυούλλων, Περγάμου και Μοσχονησίων στη Μικρά Ασία 

και η Μητρόπολη Αλεξανδρουπόλεως στη Θράκη, ενώ οι Μητροπόλεις Βοδενών, Μογλενών και 

Μελενίκου στη Μακεδονία μετονομάστηκαν Εδέσσης, Φλωρίνης και Σιδηροκάστρου αντί-

στοιχα586. 

Με Πατριαρχικό και Συνοδικό Τόμο ιδρύθηκε η Ορθόδοξη Αρχιεπισκοπή Τσεχοσλοβακίας587, 

ανακηρύχθηκε αυτόνομη η Ορθόδοξη Εκκλησία της Αλβανίας588 και παραχωρήθηκε αυτονομία 

στις Ορθόδοξες Εκκλησίες της Φινλανδίας589 και της Εσθονίας590. 

Σε διαχριστιανικό επίπεδο εκδόθηκε απόφαση υπέρ του κύρους των αγγλικανικών χειροτο-

νιών591, ως επιστέγασμα των μακροχρόνιων συνομιλιών μεταξύ Ορθοδόξων και Αγγλικανών, οι 

οποίες είχαν ξεκινήσει επί Κωνσταντίνου Ε΄, γεγονός που αποτέλεσε ένα επιπλέον βήμα στην προ-

σέγγιση των δύο πλευρών. 

Στη διάρκεια της σύντομης πατριαρχίας του Μελετίου Δ΄ θα πρέπει να προστεθεί η υιοθέτηση 

του νέου Γρηγοριανού ημερολογίου592 και η περαιτέρω σύσφιξη των σχέσεων των κατά τόπους 

Αυτοκεφάλων Ορθοδόξων Εκκλησιών μέσω της πραγματοποίησης στην Κωνσταντινούπολη Πα-

νορθόδοξου Συνεδρίου593, εξ ου και η ανάπτυξη της ιδέας της Πανορθόδοξης Συνόδου594. Εκτός 

 
583 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΒ (1922) 129-130. 
584 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΒ (1922) 218-220. 
585 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΒ (1922) 193-195. 
586 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΒ (1922) 425, 432, 472. 
587 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΓ (1923) 69-72. 
588 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΓ (1923) 162-163. 
589 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΓ (1923) 251-253. 
590 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΓ (1923) 254-255. 
591 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΒ (1922) 327-328, 343-344. 
592 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΓ (1923) 49-51, 53-54, 140-142, 171-177, 229-231. 
593 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΓ (1923) 131-132, 163-166, 189-199. 
594 Στο Πανορθόδοξο Συνέδριο, το οποίο πραγματοποιήθηκε το 1923 στην έδρα του Οικουμενικού Πατριαρχείου, έλαβαν 
μέρος αντιπρόσωποι των Εκκλησιών Κωνσταντινουπόλεως, Ρωσίας, Σερβίας, Ρουμανίας, Ελλάδος και Κύπρου, ενώ απείχαν 
τα Πατριαρχεία Αλεξανδρείας, Αντιοχείας και Ιεροσολύμων, βλ. Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΓ (1923) 129. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

183 
 

από τη ρύθμιση του ημερολογιακού ζητήματος, το Πανορθόδοξο Συνέδριο του 1923 ασχολήθηκε 

επί μακρόν και με το ζήτημα του δεύτερου γάμου των εν χηρεία ιερέων και διακόνων και επιπλέον 

καθόρισε πολλά από τα θέματα που επρόκειτο να απασχολήσουν τη συγκληθησομένη Πανορθό-

δοξη Σύνοδο595. 

Σε λίγους μήνες ο νέος Οικουμενικός Πατριάρχης ανέλαβε πρωτοβουλίες και ρύθμισε μείζονα 

εκκλησιαστικά ζητήματα που απασχολούσαν για δεκαετίες τον ορθόδοξο χριστιανικό κόσμο596. 

 

Συμπεράσματα 

Το Πατριαρχικό Ζήτημα την περίοδο 1918 έως 1921 αποτέλεσε μια αμφιλεγόμενη εξέλιξη στη 

συνολική διαχείριση του Ανατολικού Ζητήματος εκ μέρους της Ελλάδας. Με αφορμή την εκλογή 

νέου Πατριάρχη αναβίωσαν οι δυνάμεις που είχαν οδηγήσει τη χώρα στον Εθνικό Διχασμό, γεγο-

νός που επηρέασε το εθνικό και εκκλησιαστικό κέντρο εκατομμυρίων ελληνορθόδοξων πληθυ-

σμών στη Μικρά Ασία. 

Η ανάδειξη του Μελετίου Μεταξάκη στον Οικουμενικό Θρόνο, αν και θεωρήθηκε νίκη της βε-

νιζελικής παράταξης, δημιούργησε ένα ρήγμα ανάμεσα στα δύο κέντρα του Ελληνισμού και απο-

μόνωσε ακόμα περισσότερο τον ήδη εξουθενωμένο από τους διωγμούς του Α΄ Παγκοσμίου Πολέ-

μου Μικρασιατικό Ελληνισμό. Ωστόσο, αυτό που προκαλούσε τις μεγαλύτερες προστριβές μεταξύ 

Αθήνας και Κωνσταντινούπολης ήταν η πρόθεση του νέου Πατριάρχη να αναλαμβάνει πρωτοβου-

λίες για τη διάσωση του ποιμνίου του, την περίοδο που η ελληνική κυβέρνηση προσπαθούσε να 

βγει από το στρατιωτικό αδιέξοδο της Μικρασιατικής Εκστρατείας και αναζητούσε απεγνωσμένα 

λύση σε πολιτικό και διπλωματικό επίπεδο. Η εξέλιξη των γεγονότων απέδειξε πως ούτε η Κων-

σταντινούπολη ούτε η Αθήνα μπόρεσαν τελικά να αποτρέψουν την πορεία προς τη Μικρασιατική 

τραγωδία. 

Ωστόσο, παρά τις αντιξοότητες και τη συρρίκνωση του ελληνορθόδοξου ποιμνίου του, ο νέος 

Οικουμενικός Πατριάρχης ανέλαβε σε σύντομο χρονικό διάστημα σημαντικές πρωτοβουλίες και 

 
595 Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΓ (1923) 164-166.[Η Πανορθόδοξη Σύνοδος ή Αγία και Μεγάλη Σύνοδος της Ορθοδόξου Εκκλη-
σίας συγκλήθηκε τελικά στην Ορθόδοξη Ακαδημία Κρήτης από τις 17 έως τις 27 Ιουνίου 2016. Για περισσότερα στοιχεία 
σχετικά με τα κείμενα και τις αποφάσεις της εν λόγω Συνόδου βλ. Αγία και Μεγάλη Σύνοδος της Ορθοδόξου Εκκλησίας Κεί-
μενα - Ομιλίες, Κρήτη 2016.] 
596 Για περισσότερα στοιχεία σχετικά με το έργο και τη δράση του Μελετίου Μεταξάκη ως Οικουμενικού Πατριάρχη βλ. Β. 
ΣΤΑΥΡΙΔΗΣ, Οι Οικουμενικοί Πατριάρχαι 1860 - σήμερον, Θεσσαλονίκη 1977, σ. 438-480. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

184 
 

αποφάσεις οι οποίες επηρέασαν την Εκκλησία σε πανορθόδοξο επίπεδο και αποτέλεσαν έκτοτε 

τη βάση για την περαιτέρω διευθέτηση πολλών εκκλησιαστικών ζητημάτων. 

 

Βιβλιογραφία 

ΑΝΔΡΟΥΤΣΟΣ Χ., Η εκλογή του Μητροπολίτου Μελετίου Μεταξάκη κανονικώς και κατά τους 

Γενικούς Κανονισμούς εξεταζομένη, Εν Αθήναις 1921. 

ΑΝΕΣΤΙΔΗΣ Σ., «Από το Αρχείο του Κέντρου Μικρασιατικών Σπουδών», Δελτίο Κέντρου Μικρα-

σιατικών Σπουδών 11 (1995). 

Ανώτατον Εκκλησιαστικόν Δικαστήριον, Απόφασις καταδίκης των μελών της Ιεράς Συνόδου της 

ΞΔ΄ περιόδου, Αθήναι 1917. 

Γενικοί Κανονισμοί περί διευθετήσεως των εκκλησιαστικών και εθνικών πραγμάτων των υπό 

τον Οικουμενικόν Θρόνον διατελούντων Ορθοδόξων Χριστιανών υπηκόων της Α. Α. Μεγαλειότητος 

του Σουλτάνου, Εν Κωνσταντινουπόλει 1900. 

Εκκλησιαστική Αλήθεια Κωνσταντινουπόλεως, Σύγγραμμα περιοδικόν, Εν Κωνσταντινουπόλει, 

Εκ του Πατριαρχικού Τυπογραφείου 1880-1923. [Φωτοτυπική επανέκδοσις επιμελεία Πατριαρχι-

κού Ιδρύματος Πατερικών Μελετών, Θεσσαλονίκη 1985-1992.] 

ΚΑΛΛΙΝΙΚΟΣ ΔΕΛΙΚΑΝΗΣ [Μητροπολίτης Κυζίκου], «Η δήθεν καθαίρεσις του Πατριάρχου», βλ. 

Εκκλησιαστική Αλήθεια ΜΒ (1922) 105-115. 

ΜΑΥΡΟΠΟΥΛΟΣ Δ., Πατριαρχικαί σελίδες Το Οικουμενικόν Πατριαρχείον από 1878-1949, Εν Α-

θήναις 1960. 

ΜΠΕΛΛΟΥ ΘΡΕΨΙΑΔΗ Α., Μορφές Μακεδονομάχων και τα Ποντιακά του Γερμανού Καραβαγ-

γέλη, Αθήνα 1984. 

ΝΑΝΑΚΗΣ Σ., Η χηρεία του Οικουμενικού Θρόνου και η εκλογή του Μελετίου Μεταξάκη 1918-

1922, [Διδ. Διατριβή], Θεσσαλονίκη 1988. 

ΝΙΚΟΔΗΜΟΣ ΒΑΛΛΗΝΔΡΑΣ [Μητροπολίτης Πατρών], Ασματική Ακολουθία του Αγίου Ιερομάρ-

τυρος Χρυσοστόμου Μητροπολίτου Σμύρνης († 1922), Αθήνα 1993. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

185 
 

ΟΙΚΟΝΟΜΟΥ Ν., «Οι στρατιωτικές επιχειρήσεις Ιουνίου – Σεπτεμβρίου 1921», Ιστορία του Ελ-

ληνικού Έθνους ΙΕ (1978) 172-186. 

ΠΑΤΡΙΚΙΟΥ Α., Ο Άγιος Γρηγόριος (Καλλίδης) Μητροπολίτης Ηρακλείας και Ραιδεστού Βίος - Α-

κολουθία - Παρακλητικός Κανόνας, Κατερίνη 2004. 

ΣΤΑΥΡΙΔΗΣ Β., Οι Οικουμενικοί Πατριάρχαι 1860 - σήμερον, Θεσσαλονίκη 1977. 

Το Αρχείον του εθνομάρτυρος Σμύρνης Χρυσοστόμου όπως διεσώθη από τον Μητροπολίτη Αυ-

στρίας Χρυσόστομο Τσίτερ, Εισαγωγή - Σημειώσεις Αλέξης Αλεξανδρής, τόμος Γ΄, Αθήνα 2000. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

186 
 

Όψεις του γυναικείου μυστικισμού στη Δύση 

Νάσιος Χρήστος597 

 

1. Εισαγωγή 

Ο όρος μυστικισμός αποτελεί έναν terminus technicus με εξειδικευμένη σημασία στον χώρο 

της θεολογίας, της φιλοσοφίας και της θρησκειολογίας, καθώς χρησιμοποιείται για να περιγράψει 

έναν ιδιαίτερο τύπο θρησκευτικής ή πνευματικής εμπειρίας που συνδέεται με την άμεση και προ-

σωπική συνάντηση και ένωση με το θείο. Είναι παράγωγο του ρήματος μύω (κλείνω το στόμα ή 

τους οφθαλμούς) και από την ίδια ρίζα προέρχονται και οι λέξεις μύστης και μυέω -ῶ (εισάγω στα 

μυστήρια, κατηχώ, διδάσκω, οδηγώ598. Η ρίζα της λέξης μυστικισμός είναι βεβαίως ελληνική, αλλά 

στα νέα ελληνικά ήλθε ως αντιδάνειο από τις ευρωπαϊκές γλώσσες, όπου συναντάται ως mysti-

cism, mysticisme, mystizismus, Mystik. Στις ευρωπαϊκές γλώσσες προήλθε από τον όρο μυστική 

θεολογία, λατ. theologia mystica, ο οποίος έγινε γνωστός στη Δύση μέσω των λατινικών μεταφρά-

σεων των έργων που φέρουν το όνομα του Διονυσίου Αρεοπαγίτη.  

Η ίδια η λέξη μυστικισμός άρχισε να χρησιμοποιείται στο πλαίσιο της θεολογικής γλώσσας του 

Δυτικού Χριστιανισμού από τον 17ο αι.  και  συνδέθηκε στενά με τις χριστιανικές αντιλήψεις και 

πρακτικές που επιδιώκουν την άμεση συνάντηση με τον Θεό. Ο μυστικισμός άρχισε να χρησιμο-

ποιείται σε συνάφεια με μια σειρά εμπειριών, υπερφυσικών ή υπερβατικών, που συνδέονται με 

τη βίωση κάποιου είδους ενότητας με το θείο, η οποία επιτυγχάνεται συνήθως με την προετοιμα-

σία του πιστού μέσω της προσευχής, της άσκησης, του διαλογισμού ή και ειδικών τεχνικών ανα-

πνοής κ.λπ. Στη θεολογική ορολογία της Δύσης αυτή η εσωτερική συνάντηση και βίωση του θείου 

συχνά περιγράφεται ως θεωρία (contemplatio), έκσταση (raptus, extasis), θέωση (deificatio) και 

κυρίως ως μυστική ένωση (unio mystica).  

Ο γνωστός θεολόγος Hans Urs von Balthasar, στηριζόμενος στον ορισμό του Μποναβεντούρα, 

ενός από τους μεγαλύτερους μυστικούς του Δυτικού Χριστιανισμού, ότι η μυστική εμπειρία είναι 

μία εμπειρική γνώση του θεού (cognitio Dei experimentalis), υποστηρίζει πως πρόκειται επίσης 

 
597  Διδάκτωρ Θεολογίας του Τμήματος Θεολογίας Ε.Κ.Π.Α., καθηγητής Δευτεροβάθμιας Εκπαίδευσης, επιστημονικός συνερ-
γάτης του Διορθοδόξου Κέντρου της Εκκλησίας της Ελλάδος. 
598 Για την ετυμολογία και τη σημασία του όρου βλ. Χρήστος Νάσιος, Οι Μυστικοί του Δυτικού Χριστιανισμού, Εκδόσεις Δαι-
δάλεος, Θεσ/νίκη, Αθήνα 2024, σ.  13-14, Μάριος Μπέγζος, Μυστικισμός, Θρησκειολογικό Λεξικό, Αθήνα 2000, σ.  406-407. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

187 
 

για μία υπαρξιακή εμπειρία του θείου599. Εντός του πλαισίου του Δυτικού Χριστιανισμού ο όρος 

μυστικισμός  αναφέρεται σε  ένα ευρύ φάσμα υπερφυσικών φαινομένων όπως προφητείες, ορά-

ματα, ακροάσεις εκστάσεις, αναρπαγές, στιγματισμοί, ακόμη και αιωρήσεις  πιστών που φθάνουν 

στην κατάσταση της μυστικής ένωσης. Μάλιστα, οι μυστικοί της Δύσης, άνδρες και γυναίκες, είναι 

ιδιαίτερα αποκαλυπτικοί για τις προσωπικές τους εμπειρίες, τις οποίες συνήθως καταγράφουν 

και δημοσιοποιούν. Βεβαίως, πολλά από αυτά τα φαινόμενα είναι άγνωστα και ξένα προς το 

πνεύμα της μυστικής θεολογίας, όπως τη γνωρίζουμε στην παράδοση της Ορθόδοξης Εκκλησίας, 

όπου οι περιγραφές προσωπικών εμπειριών είναι περιορισμένες, γι’ αυτό και ο Αρχιεπίσκοπος 

Αναστάσιος Γιαννουλάτος διαπιστώνει ότι «ο Ορθόδοξος μυστικισμός παρουσιάζει ήρεμη νηφα-

λιότητα και ανάταση»600.  

Στην ανάπτυξη του μυστικισμού εντός του Δυτικού Χριστιανισμού καθοριστική ήταν η συμ-

βολή κυρίως δύο παραγόντων. Ο πρώτος έχει να κάνει με την ενασχόληση και μελέτη ορισμένων 

πλευρών της πνευματικής διδασκαλίας του μεγάλου Αυγουστίνου και κυρίως του έργου του Εξο-

μολογήσεις (Confessiones), το οποίο αποτέλεσε πρότυπο για την καταγραφή των προσωπικών 

βιωμάτων πολλών μυστικιστών. Ο δεύτερος καθοριστικός παράγοντας ήταν η ευρεία αποδοχή και 

διάδοση των αρεοπαγιτικών έργων τα οποία, μέσω πολλών μεταφράσεων στα λατινικά, αποτέλε-

σαν πηγή έμπνευσης για πολλούς πιστούς που αναζητούσαν την προσωπική οδό προς τον Θεό601.   

Η άνθηση του μυστικισμού στη Δύση αρχίζει κυρίως τον 12ο αιώνα και συνδέεται τόσο με τις 

πνευματικές αναζητήσεις όσο και με τις κοινωνικοοικονομικές αλλαγές. Μετά από μία μακρά πε-

ρίοδο οπισθοδρόμησης αρχίζει η ανάπτυξη της οικονομίας, των πόλεων και της παιδείας, γι’ αυτό 

και ο αιώνας αυτός χαρακτηρίζεται ως «πρώιμη Αναγέννηση». Ταυτόχρονα πληθαίνουν τα αιτή-

ματα εκκλησιαστικής μεταρρύθμισης, λόγω των φαινομένων διαφθοράς και ηθικής κατάπτωσης 

του κλήρου, ενώ παρατηρείται και μία στροφή προς νέες μορφές θρησκευτικότητας. Σύμφωνα με 

τον εμβριθή μελετητή του δυτικού μυστικισμού Bernard McGinn, από τον 12ο αι. αρχίζει στη Δύση 

η μεγάλη άνθηση, αυτού που ο ίδιος αποκαλεί «νέο μυστικισμό», ο οποίος χαρακτηρίζεται από 

μία διαδικασία «εκδημοκρατισμού» και «εκκοσμίκευσης» της μυστικής εμπειρίας. Αυτή η νέα 

 
599 H. U. von Balthasar, Zur Ortsbestimmung christlicher Mystik, στο W. Beierwaltes (εκδ.) Grundfragen der Mystik, Einsiedeln 
1974, σ. 44, «mystisch ist – nach einer häufig, auch im christlichen Bereich, verwendeten Definition, eine cognitio Dei) bzw. 
Divini experimentalis, eine nicht nur notionelles, sondern existentielles Erfahren des Göttlichen». 
600 Αναστάσιος  Γιαννουλάτος, Ίχνη από την Αναζήτηση του Υπερβατικού, εκδ. Ακρίτας, Αθήνα 2006, σ.  354.  
601 Για τις μεταφράσεις και την αποδοχή των αρεοπαγιτικών έργων στη Δύση, βλ. Χρ. Νάσιος, ό.π., σ.  39-47, Kurt Ruh, Ge-
schichte der abendländischen Mystik, τ. Ι, München 1990, σ. 71-82. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

188 
 

μορφή του μυστικισμού, αν και προέρχεται από τη μοναστική παράδοση, αναπτύσσεται πλέον 

και εκτός των μοναστηριών, από λαϊκούς, γυναίκες και άνδρες, καθώς όλοι έχουν εξίσου τη δυνα-

τότητα της μυστικής θεωρίας και ένωσης με τον Θεό602. 

Η οικονομική άνοδος και η συνακόλουθη ανάπτυξη των αστικών κέντρων και της μεσαίας τά-

ξης, έδωσε τη δυνατότητα σε πολλούς ανθρώπους να μορφώνονται και να διαβάζουν την Αγία 

Γραφή μεταφρασμένη στις λαϊκές γλώσσες, γεγονός που ενίσχυσε και τις  αιρετικές αποκλίσεις603. 

Αυτή την εποχή η αναζήτηση της θρησκευτικής αλήθειας προς εξασφάλιση της σωτηρίας είναι 

ιδιαίτερα έντονη και, σε ορισμένες περιπτώσεις, οδηγεί μεγάλες ομάδες πιστών έξω από το α-

σφυκτικό πλαίσιο της Ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας. Οι μυστικοί, άνδρες και γυναίκες, καθώς ανα-

ζητούν την προσωπική οδό της κοινωνίας με τον Θεό, θα βρεθούν στη μεθόριο μεταξύ της ορθο-

δοξίας και της αίρεσης.  Ορισμένοι θα γίνουν αποδεκτοί, έστω και μετά από πολλές αμφισβητή-

σεις, ενώ άλλοι θα καταδικαστούν ως αιρετικοί.  

Εμβληματική μορφή της νέας εποχής και των μυστικών αναζητήσεών της υπήρξε ο μεγάλος 

Βερνάρδος του Κλαιρβώ (1090-1153), εξέχων θεολόγος της Ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας,  ο ο-

ποίος ανακηρύχθηκε Άγιος και Διδάσκαλος της Εκκλησίας, αλλά ταυτόχρονα υπήρξε και υπέρμα-

χος της επαναφοράς του μοναχικού βίου στην παραδοσιακή, λιτή και αυστηρή μορφή του. Ο μυ-

στικισμός του κυριαρχείται από το ερωτικό στοιχείο, το οποίο θα επηρεάσει στη συνέχεια τον 

μυστικισμό της Δύσης και ιδιαίτερα τις γυναίκες μυστικούς. Την ίδια εποχή περίπου ακμάζει στο 

Παρίσι η Σχολή του Αγίου Βίκτωρος, κυριότεροι εκπρόσωποι της οποίας υπήρξαν οι άγιοι Ούγος 

και Ριχάρδος, οι οποίοι συνδύασαν τη Θεολογία της εποχής τους με την μυστική εμπειρία της 

εσωτερικής βίωσης του θείου604.  

 

Γυναίκες μεταξύ αγιότητας και περιθωρίου 

Τον 12ο αι. εμφανίζονται στη Δύση και αρκετές γυναίκες, μοναχές ή μέλη κοινοτήτων με ημι-

μοναστικό χαρακτήρα, οι οποίες συμπεριλαμβάνονται σε αυτό το νέο ρεύμα πνευματικότητας με 

τα χαρακτηριστικά του μυστικισμού. Πολλές παρέμειναν στο περιθώριο της ιστορίας και άφησαν 

πίσω τους ελάχιστες μαρτυρίες, ορισμένες, όμως, αναδείχθηκαν σε μεγάλες μορφές, απέκτησαν 

 
602 Bernard McGinn, The Flowering of Mysticism: Men and Women in the New Mysticism (1200-1350), New York 1998, σ. 12-
13. 
603 Steven Fanning, Οι Μυστικοί της Χριστιανικής Παράδοσης, Αθήνα 2005, σ. 190. 
604 Σχετικά με τον Βερνάρδο του Κλαιρβώ και τους μυστικούς της ίδιας εποχής στη Δύση βλ. Χρ. Νάσιος, ό.π., σ. 49 κ.ε.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

189 
 

θεολογικό κύρος, περιβλήθηκαν με τιμές και ανακηρύχθηκαν αγίες. Οι γυναίκες μυστικοί της Δύ-

σης αυτής της εποχής, αλλά και των επόμενων αιώνων, παρουσιάζουν μερικά κοινά χαρακτηρι-

στικά, ιδιαίτερου θεολογικού και θρησκειολογικού ενδιαφέροντος.  

Η πρώτη μεγάλη γυναικεία μορφή αυτού του αιώνα, στην οποία θα συναντήσουμε πολλά από 

τα ιδιαίτερα χαρακτηριστικά του γυναικείου μυστικισμού της Δύσης, είναι η Χίλντεγκαρντ του 

Μπίνγκεν (Hildegard von Bingen, 1098-1179)605. Ήταν το δέκατο τέκνο μίας οικογένειας Γερμανών 

ευγενών της περιοχής του Ρήνου και σε ηλικία περίπου δεκατεσσάρων ετών ακολούθησε τον μο-

ναχικό βίο. Η Χίλντεγκαρντ, όπως και οι υπόλοιπες γυναίκες της εποχής, ανεξαρτήτως κοινωνικής 

τάξης, δεν είχαν πρόσβαση στην εκπαίδευση, πέρα από τη στοιχειώδη, γι’ αυτό και το επίπεδο 

γνώσης τους των Λατινικών, της επίσημης γλώσσας της Εκκλησίας και της εκπαίδευσης, ήταν συ-

νήθως χαμηλό. Αυτός είναι και ο λόγος που πολλά συγγράμματα γυναικών μυστικών γράφηκαν 

στις τοπικές γλώσσες και μάλιστα ορισμένα από αυτά αποτελούν τα πρώτα γραπτά κείμενα αυτών 

των γλωσσών.  

 Επιπλέον, οι γυναίκες της εποχής δεν θεωρούνταν ικανές για θεολογικές σπουδές. Σύμφωνα 

με τις αντιλήψεις της εποχής,  χαρακτηρίζονταν ως θεολογικά αμόρφωτες, illiteratae. Την όποια 

θεολογική μόρφωση είχαν οι γυναίκες μυστικοί, την αποκτούσαν κυρίως μέσω της συμμετοχής 

τους στη θεία Λειτουργία και τις υπόλοιπες ακολουθίες, από το κήρυγμα, από τις συζητήσεις τους 

με τυχόν μορφωμένους πνευματικούς και από την ανάγνωση, πέραν της Αγίας Γραφής, ψυχοφε-

λών βιβλίων, όπως οι βίοι αγίων.  

Μπορεί η έλλειψη αναγνωρισμένης κοσμικής και θεολογικής εκπαίδευσης να  τις έθετε στο 

περιθώριο της κοινωνικής και εκκλησιαστικής ζωής, δεν έλειπαν, όμως, οι περιπτώσεις γυναικών 

οι οποίες είχαν αποκτήσει αξιολογότατη παιδεία, μέσω άτυπων μορφών εκπαίδευσης. Χαρακτη-

ριστικό παράδειγμα αποτελεί η Χίλντεγκαρντ του Μπίνγκεν, η οποία εκτός των θεολογικών γνώ-

σεων, διέθετε μία σπάνια ευρυμάθεια και είχε γράψει έργα σχετικά με τις φυσικές επιστήμες, την 

ιατρική, ενώ συνέθεσε και μουσικά έργα. Αυτό, όμως, για το οποίο έγινε γνωστή στην εποχή της 

και της έδωσε τέτοιο κύρος ώστε να συνομιλεί με πάπες, αυτοκράτορες και καρδινάλιους, ήταν 

τα οράματά της, τα οποία ο πάπας Ευγένιος Γ΄ αναγνώρισε ότι προέρχονται από το Άγιο Πνεύμα 

και επικύρωσε το θεολογικό περιεχόμενό τους.   

 
605 Σχετικά με τη ζωή και τη διδασκαλία της Χίλντεγκαρτν του Μπίνγκεν, βλ. Χρ. Νάσιος, ό.π., σ. 74-76, Bernard McGinn, Patri-
cia McGinn, Early Christian Mystics. The Divine Vision of Spiritual Masters, New York 2003, σ. 97-113, Sabina Flanagan, Hilde-
gard of Bingen, 1098–1179: a visionary life, London 1989, Eduard Gronau, Hildegard von Bingen, Stein am Rhein 1985.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

190 
 

 Την ίδια περίπου εποχή με τη Χίλντεγκαρντ, ζουν και αρκετές άλλες γυναίκες μυστικοί, χωρίς 

να αποκτήσουν τη δική της φήμη και για ορισμένες διασώθηκαν ελάχιστες πληροφορίες.   Ανά-

μεσα τους ξεχωρίζει η Ελίζαμπεθ του Σονάου (Elisabeth von Schönau, †1165), η οποία αλληλογρα-

φούσε με τη Χίλντεγκαρντ, ενώ αναγνώριζε ότι υπήρξε η πηγή έμπνευσης και θάρρους ώστε να 

εξομολογηθεί και τα δικά της οράματα606. Τα οράματα και άλλα παρόμοια υπερφυσικά φαινό-

μενα, όπως οι ακροάσεις και οι διάλογοι με τον Χριστό, το Άγιο Πνεύμα και την Παναγία, αν και 

δεν απουσιάζουν και από τους άνδρες μυστικούς της Δύσης, θα αποτελέσουν το κύριο χαρακτη-

ριστικό γνώρισμα του γυναικείου μυστικισμού.  

Απέναντι στην έλλειψη επίσημης θεολογικής μόρφωσης και εκκλησιαστικής αναγνώρισαν, οι 

γυναίκες προτάσσουν το προσωπικό βίωμα της άμεσης κοινωνίας με τον Θεό. Η δική τους αυθε-

ντία έχει υπερφυσική προέλευση και για ορισμένες αυτό γίνεται αιτία να εξυψωθούν στη σφαίρα 

της αγιότητας, ενώ άλλες θα θεωρηθούν ύποπτες αιρέσεως και θα διωχθούν. Η υποψία της αίρε-

σης βάρυνε ιδιαίτερα τις μεμονωμένες περιπλανώμενες γυναίκες ή ομάδες γυναικών, οι οποίες 

ακολουθούσαν έναν ημιμοναστικό τρόπο ζωής, χωρίς να είναι ενταγμένες σε κάποιο από τα γνω-

στά μοναχικά τάγματα,  γι’ αυτό και δεν βρίσκονταν υπό τον άμεσο εκκλησιαστικό έλεγχο.  

Αυτές ακολουθούσαν ένα θρησκευτικό ρεύμα που έχει τις ρίζες του στον 12ο αι. και γνώρισε 

ιδιαίτερη διάδοση τους δύο επόμενους αιώνες, κυρίως στις Κάτω Χώρες, τη Βόρεια Γαλλία και τις 

γερμανικές περιοχές κατά μήκος του Ρήνου607. Οι γυναίκες αυτές, γνωστές ως μπεγκίνες 

(beguines), εγκατέλειπαν τον κοσμικό βίο, σχημάτιζαν ομάδες και διαβιούσαν στις πόλεις στους 

λεγόμενους «οίκους του Θεού». Χωρίς να είναι μοναχές, ζούσαν με ασκητικό και ενάρετο τρόπο 

κατά το πρότυπο των πρώτων Χριστιανών (vita apostolica), γι’ αυτό και συχνά οι πιστοί τις αποκα-

λούσαν mulieres sanctae (άγιες γυναίκες).  

Παρά την αγιότητα του βίου τους και το κοινωνικό έργο που πρόσφεραν πολλές μπεγκίνες, για 

τις εκκλησιαστικές αρχές ήταν ύποπτες, καθώς με την ένταξή τους σε αυτές τις κοινότητες απε-

λευθερώνονταν από τις κοινωνικές και οικογενειακές υποχρεώσεις και χωρίς να δεσμεύονται από 

 
606 Βλ. K. Ruh, Geschichte abendländischen Mystik, τ. II, Frauenmystik und Franziskanische Mystik der Frühzeit, München 1993, 
σ. 64-80. 
607 Σχετικά με τις beguines, βλ. Χρ. Νάσιος, ό.π., σ. 85-91, Νικολέττα Γιαντσή - Μελετιάδη, Μορφές γυναικείας δράσης περι-
θωριακού χαρακτήρα στη Δυτική Ευρώπη κατά τον Ύστερο Μεσαίωνα. Το κίνημα των Beguinae, Αθήνα 2001, S. Fanning, ό.π., 
σ. 207-220, Ute Weinmann, Mittelalterliche Frauenbewegungen, Pfaffenweiler 1990, Carol Neel, The Origins of the Beguines, 
στο Signs, vol. 14, no. 2, 1989, σ. 321–341. 
 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

191 
 

τους μοναστικούς όρκους, αποκτούσαν μία πρωτόγνωρη, για την εποχή, δυνατότητα χειραφέτη-

σης και αυτοκαθορισμού. Εντασσόμενες σε αυτό το κίνημα δεν ήταν πλέον υποχρεωμένες να πα-

ντρευτούν χωρίς τη θέλησή τους. Αντ’ αυτού, διακήρυτταν τον έρωτά τους για τον Νυμφίο Ιησού 

Χριστό και επιδίωκαν να γίνουν οι νύμφες του και να ενωθούν πνευματικά μαζί του. 

Για την ανδροκρατούμενη, πατριαρχική κοινωνία της εποχής οι μπεγκίνες ήταν διπλά ύποπτες, 

επειδή αρνούνταν τόσο τον παραδοσιακό κοινωνικό τους ρόλο όσο και την εκκλησιαστική πει-

θαρχία, εφόσον δεν έδιναν τους μοναχικούς όρκους. Θεολογικά, επίσης, ήταν ύποπτες αιρέσεως 

καθώς πολλές από αυτές ισχυρίζονταν ότι έφθαναν εν ζωή στην τέλεια ένωση με τον Θεό, σε ση-

μείο που να είναι δυσδιάκριτη οποιαδήποτε μεταξύ τους διαφορά. Για τους κατηγόρους τους, οι 

μπεγκίνες ακολουθούσαν τις αιρετικές αντιλήψεις της κίνησης των «Αδελφών του Ελευθέρου 

Πνεύματος»608. 

Αυτοί οι λόγοι ήταν αρκετοί για να ξεκινήσουν κατά τόπους διώξεις αυτών των γυναικών και 

πολλές οδηγήθηκαν στην Ιερά Εξέταση και τελικά στην πυρά. Η πιο γνωστή περίπτωση είναι αυτή 

της Μαργαρίτας Πορέτ (Marguerite Porète, 1250-1310), η οποία ήταν μία περιπλανώμενη 

μπεγκίνα της εποχής και συγγραφέας του βιβλίου  «Ο Καθρέπτης των απλών ψυχών» (Le Miroir 

des simples ames), στο οποίο υποστήριζε τη δυνατότητα να φτάσει η ψυχή στην ένωση με τον Θεό 

και στον «αφανισμό» της εντός του609. Η Πορέτ οδηγήθηκε στην πυρά, μαζί με το βιβλίο της, στο 

Παρίσι το 1310, ως αμετανόητη αιρετική, καθώς αρνήθηκε να αποκηρύξει τις ιδέες της. Η καταδί-

κης της επικυρώθηκε και από τη Σύνοδο της Βιέννης του 1311, η οποία καταδίκασε συλλήβδην 

όλες τις μπεγκίνες ως αιρετικές και σήμανε την έναρξη γενικευμένων διώξεων εναντίον  τους.  

Ορισμένες απέφυγαν τις διώξεις,  είτε γιατί έζησαν στην πρώιμη περίοδο αυτού του κινήμα-

τος, όταν δεν υπήρχαν ακόμη ισχυρές επιφυλάξεις για την ορθοδοξία τους, είτε επειδή βρίσκονταν 

υπό την πνευματική επιστασία κάποιου από τα γνωστά μοναχικά τάγματα, το οποίο και τις προ-

στάτευε. Δεν ήταν λίγες και οι περιπτώσεις αυτών των γυναικών που τελικά αποφάσιζαν να γίνουν 

μοναχές και να ζήσουν σε οργανωμένες μονές.  

 
608 Σχετικά με την αίρεση των «Αδελφών του Ελευθέρου Πνεύματος» βλ., Χρ. Νάσιος, ό.π., σ. 91-95, Robert E. Lerner, The 
Heresy of the Free Spirit in the Later Middle Ages, Berkeley 1972. 
609 Βλ. Ellen Babinsky, Marguerite Porete: The Mirror of the Simple Souls, New York 1993, Χρ. Νάσιος, ό.π., σ. 95-99, Amy 
Hollywood, The Soul as Virgin Wife. Mechtild of Magdeburg, Marguerite Porete, and Meister Eckhart, Notre Dame 2001, σ. 
87-119, K. Ruh, Geschichte der abendländischen Mystik, τ. II, σ. 340-346, Ulrich Heid, Studien zu Marguerite Porète, στο P. 
Dinzelbacher/D. R. Bauer (εκδ.), Religiöse Frauenbewegung, σ. 192-197, Franz-Josef Schweizer, Marguerite Porète, στο J. Thiele 
(εκδ.), Mein Herz schmilzt wie Eis am Feuer, σ. 194-199. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

192 
 

Χαρακτηριστική περίπτωση αποτελεί η Μεχθίλδη του Μαγδεμβούργου (Mechtild von Magde-

burg, περ. 1208-περ.1294), η οποία αρχικά υπήρξε μία από τις μπεγκίνες της εποχής, αλλά προς 

το τέλος της ζωής της εισήλθε σε οργανωμένη μονή610.  Η Μεχθίλδη κατέγραψε τις μυστικιστικές 

εμπειρίες της στο έργο Το ρέον φως της θεότητας (Das fliessende Licht der Gottheit)611 μετά από 

προτροπή του δομινικανού πνευματικού της και παρά την κριτική που ασκούσε στον κλήρο, το 

έργο της έγινε τελικά αποδεκτό και η ίδια απέκτησε αναγνώριση ως μεγάλη μυστικός. 

Από αρκετές ανάλογες περιπτώσεις συμπεραίνουμε ότι η ύπαρξη ενός έμπιστου εξομολόγου 

ή πνευματικού καθοδηγητή υπήρξε καταλυτική για αυτές τις γυναίκες, τόσο για να αποφασίσουν 

δημοσιοποιήσουν τις εσωτερικές τους εμπειρίες όσο και για να πιστοποιηθεί η ορθότητα των δι-

δασκαλιών τους. Μάλιστα, πολλοί από αυτούς τους άνδρες εκτελούσαν χρέη καταγραφέα των 

εμπειριών τους ή φρόντιζαν για τη λατινική μετάφραση των έργων τους, φροντίζοντας κατά περί-

πτωση και για την ορθή θεολογική απόδοση των βιωμάτων τους. Άγνωστο, βέβαια, παραμένει 

κατά πόσο επενέβαιναν στο περιεχόμενο του κάθε έργου, με σκοπό αυτό να γίνει αποδεκτό από 

την εκκλησιαστική ιεραρχία.  

 Η Χίλντεγκαρντ του Μπίνγκεν πείστηκε από τον μοναχό Βόλμαρ (Volmar) να καταγράψει τις 

εμπειρίες της και ανέλαβε ο ίδιος να τις αποδώσει σε λόγια Λατινικά. Μεταξύ τους αναπτύχθηκε 

ισχυρή πνευματική σχέση μέχρι τον θάνατό του, αλλά και μετά από αυτόν συνδέθηκε με άλλον 

μοναχό που συνέχισε να εκτελεί χρέη γραμματέα και μεταφραστή για τα έργα της. Ανάλογη υ-

πήρξε και η περίπτωση της Άντζελα του Φολίνιο (Angela da Foligno, 1248-1309)612. Ο εξομολόγος 

της ήταν αυτός που την έπεισε να καταγράψει τα οράματά της και ο ίδιος ανέλαβε όχι μόνο να τα 

γράψει στα Λατινικά, αλλά και να απευθυνθεί σε εγνωσμένου κύρους θεολόγους για να  πιστο-

ποιήσαν τη θεία προέλευση των εμπειριών της. Η Μεχθίλδη του Μαγδεμβούργου  άρχισε και 

αυτή, σε ηλικία 40 ετών, να καταγράφει τα οράματα και τις μυστικές εμπειρίες της, μετά από 

προτροπή του δομινικανού πνευματικού της. Ανρί της Χάλης. 

Η σύνδεση με κάποιο από τα μοναχικά τάγματα για την εξασφάλιση προστασίας και η ύπαρξη 

 
610 Για τη ζωή και τη διδασκαλία της, βλ. Χρ. Νάσιος, ό.π., σ. 76-80, K. Ruh, ό.π.,τ. ΙΙ , σ. 247-261, A. Hollywood, ό.π., σ. 57-86 
Margot Schmidt, Mechthild von Magdeburg, στο J. Thiele (εκδ.), Mein Herz schmilzt wie Eis am Feuer, σ. 73-75.  
611 Η Μεχθίλδη ήταν η πρώτη μυστικός που έγραψε στη μεσαιωνική γερμανική γλώσσα της εποχής της. Δυστυχώς, το πρω-
τότυπο κείμενο δεν σώθηκε, αλλά μας παραδίδεται στην Αλαμανική, μία μεσαιωνική, γερμανική διάλεκτο. Η έκδοση του 
βιβλίου στα μεσαιωνικά γερμανικά έγινε από τον Gall Morel, Offenbarungen der Schwester Mechthild von Magdeburg oder 
Das fliessende Licht der Gottheit, Regensburg 1869, επανέκδ. Darmstadt 1980. 
612 Για τη ζωή και τη διδασκαλία της Άντζελα του Φολίνιο, βλ Χρ. Νάσιος, ό.π., σ. 80-84. Βλ. επίσης τα έργα της, Angela of 
Foligno, Complete Works, transl. with an introduction by Paul Lachance, preface Romana Guarnieri, New York 1993. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

193 
 

ενός έμπιστου καταγραφέα που μπορούσε να αποδώσει με τους κατάλληλους θεολογικούς όρους 

τις μυστικές εμπειρίες τους και τις διδασκαλίες τους, εξηγεί σε μεγάλο βαθμό γιατί ορισμένες 

γυναίκες μυστικοί απέφυγαν τις διώξεις και έγιναν αποδεκτές, έστω και μετά από πολλές αμφι-

σβητήσεις, ενώ κάποιες άλλες με παρόμοια βιώματα και αντιλήψεις έμεινα στο περιθώριο ή κα-

ταδικάστηκαν από την Ρωμαιοκαθολική Εκκλησία. Φαίνεται, ότι κάθε γυναίκα μόνη,  η οποία ι-

σχυριζόταν ότι επικοινωνούσε με κάποιο τρόπο με τον Θεό, ήταν εκ προοιμίου ύποπτη, καθώς 

αμφισβητούσε την θεολογική και εκκλησιαστική αυθεντία και απέρριπτε τις πατριαρχικές δομές 

της κοινωνίας. 

 

Οράματα και εκστάσεις  

Τα οράματα και οι εκστάσεις είναι φαινόμενα που χαρακτηρίζουν γενικότερα τον μυστικισμό 

του Δυτικού Χριστιανισμού, ωστόσο στις γυναίκες αποκτούν ιδιαίτερα χαρακτηριστικά συνδυαζό-

μενα με τις υπόλοιπες πλευρές της πνευματικότητάς τους. Πηγή έμπνευσης και πρότυπο για την 

αναζήτηση τέτοιων ασυνήθιστων και θαυμαστών εμπειριών υπήρξαν κυρίως η αναρπαγή (λατ. 

raptus) έως τρίτου ουρανού του Παύλου (Β΄ Κορ. 12, 2 - 4) και το εκστατικό όραμα που περιγράφει 

ο Αυγουστίνος στις Εξομολόγησεις (Confessiones), το οποίο συνέβη κατά τη διάρκεια μιας συζή-

τησης με τη μητέρα του Μόνικα613.  

Αυτές οι οραματικές εμπειρίες χαρακτηρίζονται από μεγάλη ποικιλία, μπορεί να συμβούν κατά 

τη διάρκεια μιας έκστασης ή και ανεξάρτητα από αυτή. Συνήθως, βιώνεται ως ανάβαση της ψυχής 

στην ουράνια, θεία σφαίρα, όπου βλέπει και ακούει άρρητα πράγματα. Τα οράματα των μυστικι-

στριών δεν περιορίζονται στη βίωση μίας άρρητης μακαριότητας και στην βαθύτερη κατανόηση 

των ανέκφραστων και ασύλληπτων θείων μυστηρίων, όπως ήταν συνηθισμένο στη χριστιανική 

μυστική παράδοση. Σε πολλές περιπτώσεις, κατά τη διάρκεια των οραμάτων, συνομιλούν με πρό-

σωπα, κυρίως με τον Ιησού ή την Παρθένο Μαρία ή με γνωστούς αγίους της Εκκλησίας, ενώ άλλες 

φορές περιορίζονται να ακούνε ότι τους απευθύνουν αυτά τα πρόσωπα με σκοπό να τα μεταφέ-

ρουν στους πιστούς.  

Χαρακτηριστική είναι περίπτωση της Άντζελα του Φολίνιο.  Η απόφασή της να εγκαταλείψει 

την κοσμική ζωή συνδέεται με τον διάλογο που είχε σε ένα όραμά της με τον άγιο Φραγκίσκο, ενώ 

σε άλλο όραμα το Άγιο Πνεύμα τη διαβεβαίωσε ότι είναι η αγαπημένη του κόρη και σύζυγος, και 

 
613 Αυγουστίνου, Confessiones, ΙΧ, 10, 23-25 (PL 32, 773-775). 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

194 
 

μάλιστα τη διαβεβαίωσε ότι είναι η πιο αγαπημένη του γυναίκα σε όλη την κοιλάδα του Σπο-

λέτο614.  

Τα οράματα θεωρούνται γενικώς πνευματικό δώρο του Θεού και ο άνθρωπος το μόνο που 

μπορεί να κάνει είναι να διάγει έναν πνευματικό και άμωμο τρόπο ζωής. Υπάρχουν, όμως, περι-

πτώσεις γυναικών οι οποίες υποστηρίζουν ότι είχαν οράματα ήδη από την παιδική τους ηλικία, 

αφήνοντας την υπόνοια ότι υπήρχε μία ειδική εκλογή τους από τον Θεό. Η Χίλντεγκαρντ αναφέρει 

ότι βίωσε τα πρώτα της οράματα σε παιδική, ηλικία, χωρίς να κατανοεί τι της συνέβαινε και πολύ 

αργότερα, ενήλικη πλέον, κατάλαβε τι ακριβώς ήταν αυτό ζούσε, όπως και τη θεία προέλευσή 

του. Ομοίως και η Αικατερίνη της Σιένα αναφέρεται ότι βίωσε το πρώτο όραμά της σε ηλικία έξι 

ετών.  

Η αινιγματική αναχωρήτρια Τζούλιαν του Νόργουιτς (Julian of Norwich, περ.1343 – περ.1416), 

για τη ζωή της οποίας ελάχιστα είναι γνωστά, ήταν βαριά άρρωστη, σχεδόν ετοιμοθάνατη, όταν 

βίωσε μία σειρά οραμάτων που είχαν ως κεντρικό θέμα την αγάπη του Θεού για τον άνθρωπο και 

τον κόσμο615. Η βιωματική κατανόηση της στενής σχέσης και εξάρτησης του ανθρώπου και του 

κόσμου όλου από τον Θεό,  αποτελεί βασικό γνώρισμα γενικότερα του γυναικείου μυστικισμού. 

Στην περίπτωση της Τζούλιαν, τα οράματα είχαν και θεραπευτικό αποτέλεσμα, καθώς αμέσως 

μετά από αυτή την εμπειρία, εντελώς ανεξήγητα, ιάνθηκε σωματικά πλήρως. Το γεγονός αυτό 

μπορεί να θεωρηθεί απόρροια της θεραπευτικής δύναμης των οραμάτων σε πνευματικό και ψυ-

χικό επίπεδο. Σχεδόν όλες οι γυναίκες μυστικοί θεωρούσαν ότι τα οράματά τους έχουν θεραπευ-

τική δράση και βοηθούν πνευματικά τους πιστούς και αυτός είναι ο λόγος που τα δημοσιοποιούν.  

Τα οράματα συνδέονται με διάφορες ψυχοσωματικές καταστάσεις, όπως η πρόσκαιρη απώ-

λεια της συνείδησης, η έκσταση ή η αναρπαγή της ψυχής.  Η  Τερέζα της Άβιλα (1515-1582) είναι 

μία από τις εξέχουσες γυναίκες μυστικούς που έγιναν γνωστές για τα οράματα και τις εκστάσεις 

τους616. Σε πολλά από τα συχνά οράματά της έβλεπε τον Ιησού και συνομιλούσε μαζί του. Η ίδια 

διηγείται ότι, κατά τη διάρκεια της εορτής του Αγίου της μονής της, έπεσε σε έκσταση και το σώμα 

της άρχισε να ανυψώνεται, ενώ η αυτή είχε χάσει τις αισθήσεις της και την επαφή με τον κόσμο. 

 
614 S. Fanning, ό.π., σ. 195, K. Ruh, ό.π., σ. 516 
615 Η Τζούλιαν κατέγραψε τα οράματά της στην αγγλική γλώσσα της εποχής της με τίτλο Revelations of Divine Love. Βλ. τη 
δίγλωσση ελληνική έκδοση, με πρόλογο, σχόλια και επιλογή αποσπασμάτων του Βασίλη Αδραχτά: Julian of Norwich, Αποκα-
λύψεις Θείου Έρωτος (Αποσπάσματα), Αθήνα 2002. Για τη ζωή και τη διδασκαλία της, βλ. Χρ. Νάσιος, ό.π., σ. 129-131. 
616 Για τη ζωή και τη διδασκαλία της, βλ. Χρ. Νάσιος, Οι Μυστικοί του Δυτικού Χριστιανισμού, Θεσ/νίκη, Αθήνα 2024, σ. 148-
154. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

195 
 

Μάλιστα, οι παριστάμενες μοναχές προσπαθούσαν να συγκρατήσουν το σώμα της καθώς αυτό 

ανυψωνόταν617.  Σύμφωνα με την εξήγηση που έδινε η ίδια στο γεγονός, η εκστατική αναρπαγή 

της ψυχής της ήταν τόσο βίαιη, ώστε συμπαρέσυρε και το σώμα της προς τα επάνω. Ανάλογη 

διήγηση παραδίδεται και για την Αικατερίνη της Σιένα.  

Σε αρκετές περιπτώσεις τα οράματα περιέχουν και προφητείες και οι γυναίκες μυστικοί πι-

στεύουν ότι ο Θεός τους εμπιστεύθηκε την αποστολή να νουθετήσουν και να επαναφέρουν την 

διασαλευθείσα τάξη στην Εκκλησία. Η Αικατερίνη της Σιένα προφήτευε την επιστροφή του πάπα 

Γρηγορίου ΙΑ΄ από την Αβινιόν στη Ρώμη, και εργάστηκε πυρετωδώς για τον σκοπό αυτό αναμι-

γνυόμενη στα εκκλησιαστικά και πολιτικά ζητήματα618. Η Χίλντεγκαρντ του Μπίνγκεν ονομάστηκε 

τευτονική προφήτισσα και Σίβυλλα του Ρήνου λόγω των προφητειών της. Στο τελευταίο μέρος του 

έργου της Liber divinorum operum παραδίδει ένα εκτενές όραμα που προφητεύει την πορεία της 

Εκκλησίας, από την αναμόρφωση της και την έναρξη μίας νέας εποχής, μέχρι  την τελική νίκη επί 

του Αντιχρίστου και το τέλος του κόσμου619.  

Η Χίλντεγκαρντ του Μπίνγκεν αποτελεί για πολλούς λόγους μία ιδιαίτερη περίπτωση γυναίκας 

μυστικού. Ένας από αυτούς είναι και ο ιδιαίτερος χαρακτήρας των οραμάτων της. Όπως γράφει η 

ίδια στον πρόλογο του πιο γνωστού έργου της Scivias, τα οράματά της, στα οποία έβλεπε και συ-

νομιλούσε με θεία και άγια πρόσωπα, δεν συνέβαιναν σε κατάσταση έκστασης ή αναρπαγής, ούτε 

σε κατάσταση ύπνου ή ονείρου, ούτε έχανε τις αισθήσεις της, αλλά τα βίωνε σε κατάσταση καθα-

ρού πνεύματος (in pura mente), έβλεπε και άκουγε με τα εσωτερικά μάτια και αυτιά και όχι με τα 

εξωτερικά620.  

Η Ελίζαμπεθ του Σονάου, σύγχρονη αλλά νεότερη της Χίλντεγκαρντ, με την οποία είχε επικοι-

νωνία, αν και τα οράματά της έχουν τη μορφή της έκστασης, κοινό στοιχείο τους είναι οι διάλογοι 

με θεία πρόσωπα. Μάλιστα, τα θεία πρόσωπα τής βάζουν στο στόμα λόγια που δεν είναι δικά της 

και της ζητούν να τα μεταφέρει στους ανθρώπους621. Με τον ίδιο τρόπο και η Χίλντεγκαρντ γίνεται 

αποδέκτης θείου αιτήματος να καταγράψει και να μεταφέρει στους ανθρώπους όσα μαθαίνει και 

 
617 Αγίας Θηρεσίας της Άβιλα, Εξομολογήσεις, κεφ. Κ΄, 5, μετάφρ. Ε. Τυπάλδος, Αθήναι 1957. 
618 Βλ. σχετικά Diana Villegas,  Catherine of Siena’s spirituality of political engagement, HTS Teologiese Studies / Theological 
Studies, 77(2), 2021,  https://doi.org/10.4102/hts.v77i2.6319  
619 Hildegard of Bingen, The Book of Divine Works, trans. by Nathaniel M. Campbell, Washington 2018, σ. 348 κ.ε. 
620 Hildegard of Bingen, Scivias, trans. By Mother Columba Hart and Jane Bishop, New York 1990, σ. 60. 
621 K. Ruh, Geschichte abendländischen Mystik, τ. II Frauenmystik und Franziskanische Mystik der Frühzeit, München 1993, σ. 
75 κ.ε. 

https://doi.org/10.4102/hts.v77i2.6319


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

196 
 

όσα της αποκαλύπτονται κατά τη διάρκεια των οραμάτων.  

Είναι προφανές ότι οι συγκεκριμένες γυναίκες μυστικοί εγκαινιάζουν μία νέα, και αρκετά δια-

φορετική μορφή χριστιανικού μυστικισμού, με έντονο προφητικό χαρακτήρα, κατά την παλαιο-

διαθηκική έννοια, αφού η εμπειρία της συνάντησης με το θείο περικλείει την αποστολή να μετα-

φέρουν στους ανθρώπους ουράνια μηνύματα και εντολές. Αυτή η μορφή του μυστικού βιώματος 

υπερβαίνει το γνωστό μοτίβο της έκστασης ή  αναρπαγής του Παύλου, όπως και του οράματος 

του Αυγουστίνου, που ενέπνεαν έως τότε τους χριστιανούς μυστικούς, και μοιάζει περισσότερο 

με τις αποκαλυπτικές εμπειρίες του ευαγγελιστού Ιωάννη. Η παραδεδομένη κατανόηση της μυ-

στικής εμπειρίας της θεωρίας (contemplatio) του Θεού, ως άρρητης και ανέκφραστης κατά την 

ουσία της, δέχεται μία μεγάλη μεταβολή μέσω των εκστατικών οραμάτων των μυστικιστριών της 

Δύσης. Δεν αποτελεί, συνεπώς, υπερβολή ότι πολλοί ερευνητές χαρακτηρίζουν αυτές τις μυστικές, 

οραματικές εμπειρίες «ως ιδιωτικές ή προσωπικές αποκαλύψεις»622.  

Οι εκστατικές εμπειρίες δεν αφορούν μόνο στην βαθύτερη κατανόηση και ερμηνεία των Γρα-

φών, αλλά σε ορισμένες περιπτώσεις υπεισέρχονται και σε δογματικά θέματα. Η Ελίζαμπεθ του 

Σονάου, σε μία σειρά οραμάτων της, τα οποία κατέγραψε στο βιβλίο της Visio de resurrectione 

beate virginis Mariae623 είδε την Παρθένο Μαρία και αποφάνθηκε ότι πράγματι, κατά την κοίμησή 

της, μετέστη σωματικά στους ουρανούς. Το ζήτημα της σωματικής μετάστασης της Παναγίας α-

πασχολούσε έντονα τους θεολόγους της εποχής και τα οράματα της Ελίζαμπεθ είχαν ουσιαστική 

επίδραση στο να γίνει αποδεκτό στη Ρωμαιοκαθολική Εκκλησία, αν και η επίσημη ανακήρυξή του 

σε δόγμα έγινε το 1950 από τον πάπα Πίο ΙΒ΄.  

Αναφέρεται, επίσης, ότι και η Αικατερίνη της Σιένα αναμείχθηκε στις θεολογικές διαμάχες της 

εποχής της σχετικά με την θεωρία περί Άμωμης Σύλληψης της Παναγίας. Σε ένα όραμα που είχε 

το 1377, η Παναγία τής αποκάλυψε ότι η σύλληψή της δεν ήταν απαλλαγμένη από το προπατο-

ρικό αμάρτημα και συνεπώς δεν ισχύει η θεωρία της Άμωμης Σύλληψης, η οποία πολύ αργότερα 

(1854) έγινε δεκτή ως δόγμα της Ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας. Σημειωτέων ότι το όραμα της Αι-

κατερίνης της Σιένα απηχούσε και ενίσχυε τις θεολογικές απόψεις του τάγματος των Δομινικανών, 

 
622 K. Ruh, ό.π., σ. 68.  
623 Τo βιβλίο, όπως και τα υπόλοιπα έργα της, βρίσκεται στον τόμο 195 της Patrologia Latina και σε αγγλική μετάφραση, 
Elisabeth of Schönau: the complete works, Anne L. Clark, trans. and intro., Barbara J. Newman preface, New York 2000, σ.  209-
212. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

197 
 

μέλος του οποίου ήταν και η ίδια624. 

Μετά από όσα ενδεικτικά αναφέραμε, γίνεται εμφανές ότι οι θεολογικά «ανεκπαίδευτες» γυ-

ναίκες μυστικοί, μέσω των οραματικών και εκστατικών εμπειριών τους διεκδικούν μία ισότιμη, 

τουλάχιστον, θέση με αυτή των ακαδημαϊκών θεολόγων και σε πολλές περιπτώσεις επηρεάζουν 

τόσο τη λαϊκή θρησκευτικότητα όσο και τη Θεολογία της Ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας.  

 

Γαμήλιος Μυστικισμός 

Στην παράδοση του χριστιανικού μυστικισμού ο θείος έρωτας είναι αυτός που ανάβει στην 

ψυχή του πιστού τον πόθο και τον κάνει να αναζητάει την ένωση με τον Θεό. Οι γυναίκες μυστικοί 

της Δύσης, όχι μόνο ακολουθούν αυτή την παράδοση, αλλά ορισμένες φορές την ωθούν ως τα 

άκρα, αναπτύσσοντας έναν ιδιαίτερα ερωτικό μυστικισμό. Πηγή έμπνευσης και αγαπημένο ανά-

γνωσμα υπήρξε το Άσμα Ασμάτων, καθώς σε αυτό θεωρούσαν ότι περιγράφεται αλληγορικά ο 

σφοδρός έρωτας της Ψυχής με τον Χριστό.  

Πολυάριθμα είναι τα ερωτικά ποιήματα,  κυρίως γυναικών μυστικών, τα οποία, ακολουθώντας 

τα πρότυπα των κοσμικών μεσαιωνικών τραγουδιών, εξυμνούν τον έρωτα της Νύμφης-Ψυχής για 

το Νυμφίο-Χριστό. Την παράσταση αυτή διευκόλυνε επίσης το γεγονός ότι η λέξη ψυχή, τόσο στα 

Λατινικά (anima) όσο και στις περισσότερες ευρωπαϊκές γλώσσες είναι θηλυκού γένους.  Από το 

μοτίβο αυτό προέρχεται και ο γερμανικός όρος Brautmystik (γαμήλιος μυστικισμός) για να περι-

γράψει αυτό το ιδιαίτερο ρεύμα στους κόλπους του δυτικού μυστικισμού. 

Σε μία έντονα  πατριαρχική κοινωνία, όπως ήταν η μεσαιωνική, οι γυναίκες ήταν πάντοτε ε-

ξαρτημένες τόσο από τις κοινωνικές όσο και από τις εκκλησιαστικές δεσμεύσεις και η ζωή τους 

ετεροκαθοριζόταν. Όσες, όμως, αποφάσιζαν να γίνουν νύφες του Χριστού και να ενταχθούν σε 

μία μοναστική κοινότητα ή και σε κάποια από τις αυτόνομες ομάδες με μοναστικά χαρακτηρι-

στικά, αποκτούσαν μία ιδιαίτερη ελευθερία. Ο έρωτας για τον Χριστό δεν γνώριζε όρια και οδη-

γούσε στην πολυπόθητη μυστική ένωση (unio mystica) της νύμφης ψυχής με τον Αγαπημένο της. 

Η Μεχθίλδη του Μαγδεμβούργου, η πρώτη μυστικός που έγραψε στη μεσαιωνική γερμανική 

 
624 Στη συνέχεια έγιναν προσπάθειες να υποβαθμιστεί η θέση της Αικατερίνης της Σιένα στο συγκεκριμένο ζήτημα και να 
αποδοθεί σε λανθασμένες προκαταλήψεις, Augustin Poulain, Des grâces d'oraison. Traité de théologie mystique, Paris 1922, 
σ.  355-356. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

198 
 

γλώσσα της εποχής, στο βιβλίο της Το ρέον φως της θεότητας καταθέτει τις μυστικές εμπειρίες 

της και τα οράματά της. Πρόκειται για έξοχο δείγμα της πρώιμης γερμανικής ποίησης, αλλά ταυ-

τόχρονα είναι ένα πνευματικό έργο με τη λυρική και ερωτική γλώσσα, επηρεασμένη από το Άσμα 

Ασμάτων625. Στο μεγαλύτερο μέρος του έχει τη μορφή διαλόγων μεταξύ της ψυχής και του Θεού, 

μεταξύ της ψυχής και της αγάπης, κ.λπ.  και μέσω των συμβολισμών της φωτιάς, της θερμότητας 

και του φωτός που παρουσιάζονται να αναβλύζουν από τον Θεό, η Μεχθίλδη περιγράφει την ε-

ρωτική συνάντηση της ψυχής με την αγάπη του Θεού. Η αγάπη αποτελεί το κοινό υπόβαθρο τόσο 

για την ψυχή όσο και για τον Θεό, αλλά και για την μεταξύ τους ένωση626. Αποτέλεσμα αυτής της 

συνάντησης και της μυστικής ένωσης της ψυχής με τον Θεό είναι η ηδύτητα που πλημμυρίζει τον 

άνθρωπο. Η Μεχθίλδη αντιμετώπισε πολλές διενέξεις με τις εκκλησιαστικές αρχές τόσο για το 

περιεχόμενο του βιβλίου της όσο και για την κριτική της προς την Εκκλησία. Όμως, στο τέλος της 

ζωής της εντάχθηκε σε οργανωμένη Κιστερκιανή μονή και απέκτησε φήμη και αποδοχή.  

Μία άλλη περιπλανώμενη μπεγκίνα της εποχής είχε ανάλογη διαδρομή, αλλά με διαφορετική 

κατάληξη. Η Μαργαρίτα Πορέτ γύρω στο 1290 έγραψε στη γαλλική γλώσσα της εποχής, το βιβλίο  

Ο Καθρέπτης των απλών ψυχών (Le Miroir des simples ames), όπου περιγράφει με λυρικό, λογο-

τεχνικό ύφος όσα της αποκαλύφθηκαν στις μυστικές της εμπειρίες. Υποστηρίζει ότι μέσα από μία 

πορεία επτά σταδίων, η ψυχή αφού απελευθερωθεί από τα θανάσιμα αμαρτήματα, δοκιμάζει την 

πνευματική μέθη και την εκστατική αγάπη που την καλεί στην οδό της ένωσης με τον Θεό627. Τότε 

χάνει πλέον την ίδια βούληση  και δεν επιθυμεί κανένα από τα δημιουργήματα628. Μέσω της α-

γάπης μεταμορφώνεται η ψυχή εν Θεώ, γιατί ο ίδιος ο Θεός είναι αγάπη. Πρόκειται για την αγα-

πητική ένωση με τον προσωπικό Τριαδικό Θεό. Στο έκτο στάδιο η ψυχή, προχωρά πέρα και από 

την Τριάδα καθώς «εκμηδενίζεται», «αφανίζεται» μέσα στη θεότητα, μέσα στον Θεό Πατέρα. Η 

διδασκαλία της Μαργαρίτας Πορέτ για τον πλήρη αφανισμό της ψυχής εντός της θεότητας κατά 

την τέλεια ερωτική ένωση έγινε αιτία να υποστεί διώξεις. Αρνούμενη να ανασκευάσει και μη έχο-

ντας την κάλυψη κάποιου μοναχικού τάγματος, καταδικάστηκε, όπως προαναφέραμε, ως αμετα-

νόητη αιρετική και οδηγήθηκε στην πυρά.  

 
625 Margot Schmidt, Mechthild von Magdeburg, Dictionnaire de Spiritualité ascetique et mystique, τ. Χ, 879, G. Ruhbach/J. 
Sudbrack, Christliche Mystik. Texte aus Jahrtausend, München 1989, σ. 154. 
626 Βλ. A. Hollywood, The Soul as Virgin Wife. Mechtild of Magdeburg, Marguerite Porete, and Meister Eckhart, Notre Dame 
2001, σ. 67 κ.ε. 
627 E. Babinsky, Marguerite Porete: The Mirror of the Simple Souls, σ. 189-194.  Για τα στάδια ανόδου της ψυχής, βλ. αναλυτική 
παρουσίαση του K. Ruh, Geschichte abendländischen Mystik, τ. II, München 1993, σ.  346-349. 
628 G. Ruhbach/J. Sudbrack, Christliche Mystik. Texte aus zwei Jahrtausend, σ. 165-166.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

199 
 

Για ορισμένες γυναίκες μυστικούς η πλήρης και τέλεια αγαπητική ένωση της νύμφης – ψυχής 

με το Νυμφίο – Χριστό ολοκληρώνεται μόνο μετά την απελευθέρωση από τα δεσμά του σώματος, 

ενώ άλλες πιστεύουν ότι αυτό επιτυγχάνεται ήδη στην επίγεια ζωή τους629. Σε κάθε περίπτωση, 

όμως, η πλήρης κατ’ ουσίαν ένωση της ψυχής με τον αγαπημένο της κατά τον «μυστικό γάμο» και 

η εξάλειψη κάθε μεταξύ τους διαφοράς, όπως την αντιλαμβάνονταν, δημιουργούσε έντονη αντι-

παράθεση με τις εκκλησιαστικές αρχές.  

 Όμως, πριν φτάσει η στιγμή του «μυστικού γάμου», της πλήρους ένωσης της ψυχής με το 

Νυμφίο, είτε εν ζωή είτε μετά θάνατον, προηγούνται οι περιστασιακές συναντήσεις μαζί του, οι 

οποίες συμβαίνουν συνήθως σε κατάσταση έκστασης ή οράματος. Ορισμένες γυναίκες μυστικοί 

θεωρούν ότι αυτές οι παροδικές επισκέψεις του Χριστού στην ψυχή αποτελούν τον  «μυστικό 

αρραβώνα». Ο Νυμφίος της χαρίζει τα πνευματικά του δώρα και της δίνει την υπόσχεση για την 

πλήρη και μόνιμη ένωση, στον επικείμενο πνευματικό γάμο τους. Στο στάδιο αυτό, οι επισκέψεις 

του Αγαπημένου έχουν περιορισμένη διάρκεια και γι’ αυτό όταν φεύγει ανείπωτος πόνος κατα-

λαμβάνει την ψυχή630.  

H μεγάλη Ισπανίδα μυστικός Τερέζα της Άβιλα, στο έργο της Οι κατοικίες του εσωτερικού κά-

στρου (Moradas del castillo interior)631, αναλύει τη διαφορά μεταξύ πνευματικού αρραβώνα και 

γάμου. Όταν ο Θεός εισάγει την ψυχή στην έβδομη και τελευταία οικία του, την οδηγεί στη νυφική 

κλίνη για να ολοκληρώσει μαζί της τον πνευματικό γάμο632. «Είναι απέραντη η διαφορά μεταξύ 

του πνευματικού αρραβώνα και του πνευματικού γάμου, όπως ανάμεσα στην κατάσταση δύο μνη-

στήρων και εκείνων που δεν μπορούν κιόλας να αποχωριστούν… αυτή η μυστική ένωση τελείται 

στο βαθύτερο κέντρο της ψυχής, όπου ο Θεός ο ίδιος πρέπει να κατοικεί, και κατά τη γνώμη μου 

δεν έχει ανάγκη από θύρα για να μπει μέσα» 633.  

Η Αικατερίνη της Σιένα υποστήριζε ότι στην ηλικία είκοσι ετών σύναψε τον μυστικό γάμο με 

τον Ιησού και έγινε η σύζυγός του634.  Από πολύ νεότερη είχε ήδη αποφασίσει ότι θα παρέμενε 

παρθένος και αφοσιωμένη μόνο σε αυτόν και μάλιστα είχε κουρέψει τα μαλλιά της ως ένδειξη 

 
629 Πρβλ. Kurt Ruh, Beginenmystik. Hadewijch, Mechthild von Magdeburg, Marguerite Porete, στο  
Zeitschrift für deutsches Altertum und deutsche Literatur, 106, (1977), σ.  265-277.  
630 Βλ. Χρήστος Νάσιος, Οι Μυστικοί του Δυτικού Χριστιανισμού, Εκδόσεις Δαιδάλεος, Θεσ/νίκη, Αθήνα 2024, σ. 222 κ.ε. 
631 Αγ. Τερέζας του Ιησού, Οι Κατοικίες, μετάφρ. Χοσέ Ρουίθ, μεταγραφή Κ. Τσιρόπουλος, Οι Εκδόσεις των Φίλων, Αθήνα 
1984.  
632 Ό.π., κεφ. Α΄,6, σ. 241. 
633 Ό.π., κεφ. Β΄, 2-3, σ. 247.  
634 Elizabeth Alvilda Petroff, Body and Soul: Essays on Medieval Women and Mysticism, New York 1994, σ.  18.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

200 
 

διαμαρτυρίας προς την οικογένειά της που ήθελε να της βρει σύζυγο.  

Το ερωτικό στοιχείο κυριαρχεί και στον μυστικισμό της Άντζελας του Φολίνιο και, μάλιστα, το 

ωθεί ως το απώτατο σημείο. Περιγράφοντας την έκσταση που βίωσε ένα Μεγάλο Σάββατο, διη-

γείται ότι βρέθηκε μέσα στον τάφο του Ιησού μαζί με το νεκρό κορμί του. Μέσα στο μνήμα αρχικά 

φίλησε το νεκρό στήθος του Χριστού, μετά τα χείλη του, από όπου βγήκε εξαίσιο άρωμα, και όταν 

ακούμπησε το μάγουλό της στο δικό του, ο Χριστός με το χέρι του την έσφιξε πάνω του635.  

Αν και το  μοτίβο του λεγόμενου «γαμήλιου μυστικισμού» και της παράστασης του Χριστού 

ως νυμφίου ή εραστή της ψυχής απαντάται και σε ορισμένους άνδρες μυστικούς, όπως ο Ιωάννης 

του Σταυρού, πρέπει μάλλον να αποδοθεί σε επίδραση του γυναικείου μυστικισμού της Δύσης, 

του οποίου  αποτελεί κατεξοχήν χαρακτηριστικό γνώρισμα. Μέσω του μυστικισμού, η ερωτική 

έκφραση των γυναικών λάμβανε πνευματικό χαρακτήρα, έβρισκε έκφραση στο πρόσωπο του Ιη-

σού και γινόταν κοινωνικά αποδεκτή, ενώ ταυτόχρονα τους χάριζε μία ασυνήθιστη, για την εποχή, 

ελευθερία636.  

 

Εξερευνώντας τη θηλυκή πλευρά της θεότητας 

Μία άλλη τολμηρή σύλληψη που συνδέεται με τον γυναικείο μυστικισμό της Δύσης είναι η 

απόδοση θηλυκών χαρακτηριστικών στον Θεό και η παράσταση του Χριστού ως μητέρας. Πρόκει-

ται για αντιλήψεις, όχι άγνωστες,  στην χριστιανική παράδοση, καθώς απαντώνται σποραδικά σε 

πατέρες των πρώτων αιώνων, αλλά και σε εκκλησιαστικούς συγγραφείς και μυστικούς της Δύσης, 

όπως ο Βερνάρδος του Κλαιρβώ637.  

Η αντίληψη αυτή προέρχεται από την βασική ιδέα ότι ο τριαδικός Θεός, ή ο Χριστός ως σωτή-

ρας του ανθρώπινου γένους, συμπεριφέρονται όπως η μητέρα που γεννά, ανατρέφει και καθο-

δηγεί τα παιδιά της. Υπάρχουν και σχετικά βιβλικά χωρία που ενισχύουν αυτές τις ιδέες, όπως το 

 
635 Angela of Foligno, Complete Works, σ. 182. Πρβλ. K. Ruh, ό.π., σ.  520, Steven Fanning, Οι Μυστικοί της Χριστιανικής Πα-
ράδοσης, Αθήνα 2005, σ.  199. 
636 Πρβλ. A. Hollywood, ό.π., σ.  7.  
637 Βλ. Caroline Walker Bynum, Jesus as Mother. Studies in the Spirituality of the High Middle Ages, Berkeley 1982, κυρίως σ.  
112 κ.ε. Η Bynum υποστηρίζει ότι τον 12 αι. εμφανίζεται, κυρίως σε κύκλους Κιστερκιανών μοναχών, η εικόνα του Χριστού 
ως μητέρας και συνδέει αυτό το γεγονός με τον τρόπο που κατανοούσαν την αποστολή του ηγουμένου και του επισκόπου 
ως ένα είδος «μητέρας» που οφείλει να φροντίζει την κοινότητά του, τα πνευματικά παιδιά του, κατά το πρότυπο του  Χρι-
στού – μητέρα που φροντίζει τους ανθρώπους.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

201 
 

Ησαΐα 49,15 όπου ο Θεός διαβεβαιώνει ότι δεν πρόκειται ποτέ να λησμονήσει τα παιδιά του, με 

τον ίδιο τρόπο που δεν τα λησμονεί μια μάνα και το Ματθ. 23,37, στο οποίο ο Ιησούς παρομοιάζει 

το λυτρωτικό έργο του με την κλώσα που συνάγει τα τέκνα της κάτω από τα φτερά της. Αυτές οι 

εικόνες και ιδέες βρήκαν πρόσφορο έδαφος και αναπτύχθηκαν ιδιαίτερα εντός του γυναικείου 

μυστικισμού της Δύσης, όπου παρουσιάζονται ως επακόλουθο της βαθύτερης κατανόησης των 

θείων μυστηρίων που τους αποκαλύφθηκαν στις οραματικές και εκστατικές εμπειρίες τους.  

Στα οράματά της η Χίλντεγκαρντ του Μπίνγκεν, σε αρκετές περιπτώσεις, αναφέρει ή υπονοεί 

τις «θηλυκές» πλευρές του Θεού. Αυτές έχουν να κάνουν με τη δημιουργία του κόσμου και του 

ανθρώπου, η οποία  περιγράφεται ως μία μορφή γέννησης. Η γέννηση, η συντήρηση, η προστασία  

και  «ανατροφή»  του κόσμου, οφείλονται στις μητρικές ιδιότητες του Θεού. Ως γυναικείες μορφές 

απεικονίζονται, επίσης, οι αρετές, οι οποίες είναι θείες ιδιότητες και έχουν ως στόχο τους να βοη-

θούν τον άνθρωπο να βρει τον δρόμο του προς τον Θεό και τη σωτηρία638.  

Η Αικατερίνη της Σιένα, στο έργο της Διάλογος με τη θεία πρόνοια, παραλληλίζει τη θεία συ-

μπόνια, όπως αυτή εκφράζεται με τη σταυρική θυσία του Χριστού, με τη μητρική αγάπη, επειδή 

μοιάζει με την προθυμία μιας μητέρας να υπομείνει τον πόνο για χάρη της ευημερίας του παιδιού 

της639. Παρόμοιες εικόνες χρησιμοποιεί και η Τερέζα της Άβιλα στο προαναφερθέν έργο της Οι 

κατοικίες του εσωτερικού κάστρου. Ο Θεός τρέφει τον άνθρωπο με το μητρικό γάλα που προσφέ-

ρει από το στήθος του ψυχή χωρίς να απαιτούνται λόγια. Με αυτή τη μεταφορά η Τερέζα της 

Άβιλα υπογραμμίζει τη στενή σχέση μεταξύ του Θεού και των πιστών, που μοιάζει με εκείνη με-

ταξύ μιας μητέρας και των παιδιών της. 

Στην ιστορία του μυστικισμού της Δύσης η πιο γνωστή περίπτωση γυναίκας που μέσα από τα 

οράματά της συνέλαβε την εικόνα του Χριστού ως μητέρας είναι αυτή της Τζούλιαν του Νόρ-

γουιτς. Η Τζούλιαν χρησιμοποιεί συχνά τη μεταφορική εικόνα της μητρότητας για να αναδείξει  με 

σαφή και πειστικό τρόπο τη μητρική και στοργική πλευρά του Θεού640. Ο άνθρωπος οφείλει την 

ύπαρξή του στον Θεό και υπό αυτή την έννοια είναι η μητέρα που γεννά, φροντίζει με αγάπη τα 

παιδιά της και μεριμνά για την πνευματική ανατροφή και προκοπή τους. 

Ο Χριστός είναι και μητέρα, επειδή η  αγάπη του προς τους ανθρώπους είναι τόσο ισχυρή, όσο 

 
638 Hildegard of Bingen, Scivias, trans. by Mother Columba Hart and Jane Bishop, New York 1990, σ.  343 κ.ε. Βλ. σχετικά 
Barbara Newman, Sister of Wisdom: St. Hildegard’s Theology of the Feminine, Berkeley 1997, σ.  42-43.  
639 Catherine of Siena, The Dialogue, trans.  by Suzanne Noffke, New York 1980.  
640 Πρβλ. S. Fanning, ό.π., σ.  269.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

202 
 

είναι της μητέρας για τα παιδιά της. «Ο Ιησούς Χριστός, ο οποίος ενήργησε το αγαθό ενάντια στο 

κακό, είναι η αληθινή μας μητέρα: από Αυτόν προέρχεται το Είναι μας – και εκεί ετέθη το θεμέλιο 

της μητρότητας- μαζί με όλη τη γλυκιά θαλπωρή της αγάπης που ασταμάτητα ακολούθησε. Όσο 

αληθινά ο Θεός είναι ο πατέρας μας, άλλο τόσο αληθινά είναι και η μητέρα μας και αυτό το έδειξε 

Εκείνος με τα πάντα»641. Η απόδοση μητρικών χαρακτηριστικών στον Θεό δεν του στερεί τον πα-

τρικό ρόλο, καθώς όπως υπογραμμίζει η Τζούλιαν είναι, ταυτόχρονα, και πατέρας και μητέρα για 

τον άνθρωπο.  

Μέσα από τις προσωπικές τους εμπειρίες οι γυναίκες μυστικοί προάγουν την ιδέα της ύπαρξης 

μίας μητρικής πλευράς στον Θεό που συνδέεται με την θεία αγάπη και την φροντίδα του για την 

συντήρηση και ανάπτυξη του ανθρώπου και της δημιουργίας όλης, η οποία έρχεται σε αντίθεση 

με την «πατριαρχική» εικόνα ενός αυστηρού Θεού Πατέρα. Ταυτόχρονα, όμως, μέσα από αυτές 

τις εικόνες υπογραμμίζουν και αναδεικνύουν τη σημασία της γυναίκας – μητέρας εντός της κοι-

νωνίας της εποχής.  

 

Σύνοψη και συμπεράσματα 

Συνοψίζοντας τα πορίσματα της παρούσης σύντομης ανασκόπησης του γυναικείου μυστικι-

σμού της Δύσης, μπορούμε να διαπιστώσουμε ότι αυτός, αν και δεν διαφοροποιείται σε γενικές 

γραμμές από τον μυστικισμό της εποχής, ωστόσο τονίζει ορισμένα θέματα που συνδέονται στενά 

με τη θέση και το ρόλο της γυναίκας εντός της μεσαιωνικής κοινωνίας και της Ρωμαιοκαθολικής 

Εκκλησίας. Σύμφωνα, με τις αντιλήψεις της εποχής, οι γυναίκες δεν θεωρούνταν ικανές να ασχο-

ληθούν με πνευματικά θέματα, επειδή πίστευαν ότι συνδέονται περισσότερο με το σώμα642. Αυτό 

τους στερούσε το δικαίωμα στην ανώτερη θεολογική μόρφωση και στην ανάληψη πνευματικών 

αξιωμάτων εντός της Εκκλησίας τους. 

Η γενικότερη ανάπτυξη του χριστιανικού μυστικισμού στη Δύση, κυρίως από τον 12 αι. και 

εξής, έδωσε την ευκαιρία σε πολλές γυναίκες να αναζητήσουν την προσωπική κοινωνία με τον 

Θεό και τη μυστική ένωση (unio mystica) ως διέξοδο από τους περιορισμούς και τις δεσμεύσεις 

της κοινωνίας. Εντασσόμενες σε κάποια μοναστική ή ημιμοναστική κοινότητα και διακηρύσσο-

ντας ότι είναι νύμφες και σύζυγοι του Χριστού, αποτίνασσαν τα δεσμά μιας κοινωνίας που τους 

 
641 Julian of Norwich, Αποκαλύψεις Θείου Έρωτος, μετάφρ. Β. Αδραχτάς, σ. 193.  
642 Πρβλ. A. Hollywood, ό.π., σ.  27.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

203 
 

επεφύλασσε μία υποδεέστερη θέση και αποκτούσαν σεβασμό και αναγνώριση. 

Τα προσωπικά μυστικά βιώματα, κυρίως εκστάσεις, οράματα και υπερφυσικοί διάλογοι, τους 

έδιναν άμεση πρόσβαση στο θείο, χωρίς την ανάγκη της ενδιάμεσης εκκλησιαστικής ιεραρχίας. 

Μέσω αυτών δέχονταν προσωπικές αποκαλύψεις τις οποίες κοινοποιούσαν ευρέως και αυτές θε-

ωρούνταν από τους συγχρόνους τους ως αποδείξεις αγιότητας και θείας εύνοιας. Βεβαίως, οι πε-

ρισσότερες γυναίκες μυστικοί, ακόμη και αυτές που αργότερα αναγνωρίστηκαν ως αγίες, υπέστη-

σαν αυστηρό έλεγχο ή και διώξεις, επειδή υπήρχε η υποψία ότι υποτιμούσαν τον σωτηριώδη ρόλο 

της Εκκλησίας.  

Μέσω των μυστικιστικών εμπειριών και των προσωπικών αποκαλύψεων, οι τυπικά «αμόρφω-

τες» γυναίκες μυστικοί, αποκτούσαν θεολογική αυθεντία και ισχύ, τέτοια  ώστε να μπορούν να 

συνομιλούν, ορισμένες φορές, επί ίσοις όροις, με πάπες, καρδινάλιους και επιφανείς θεολόγους, 

αλλά ακόμη και να τους ελέγχουν και να τους επικρίνουν για τα λάθη τους. Δεν είναι τυχαίο το 

γεγονός ότι η Ρώμη, μεταξύ των 37 Διδασκάλων της Εκκλησίας που αναγνωρίζει, έχει συμπεριλά-

βει και τέσσερις γυναίκες, εκ των οποίων οι τρεις ανήκουν στο ρεύμα του δυτικού μυστικισμού. 

Αυτός ο ύψιστος τίτλος έχει αποδοθεί στη Χίλντεγκαρντ του Μπίνγκεν, στην Αικατερίνη της Σιένα 

και στην Τερέζα της Άβιλα. 

Τα τελευταία χρόνια υπάρχει ένα αυξημένο επιστημονικό ενδιαφέρον για τη συμβολή αυτών 

των γυναικών μυστικών στη θεολογική σκέψη της Δύσης και επαναξιολογούνται ορισμένες όψεις 

του μυστικισμού τους, συχνά υπό το πρίσμα της «φεμινιστικής» θεολογίας643. Σε κάθε περίπτωση, 

πρόκειται για ένα ιδιαίτερα ενδιαφέρον κεφάλαιο στην ιστορία του Δυτικού χριστιανικού μυστι-

κισμού, οι  επιδράσεις του οποίου φτάνουν ως τις μέρες μας.  

 

 

 

 

 
643 Βλ. ενδεικτικά, Christina Van Dyke, Hidden Wisdom: Medieval Contemplatives on Self-Knowledge, Reason, Love, Persons, 
and Immortality, New York 2022, Daniel Armenti and Nahir I. Otaño Gracia (eds.), Women’s Lives: Self-Representation, Recep-
tion and Appropriation in the Middle Ages, Cardiff 2022, Tory Schendel-Vyvoda, Optics and Visio Dei: Interpretations of Female 
Mystic Art, στο Feminist Theology, 2023, 32 (1), σ.  60-73, https://doi.org/10.1177/09667350231183055.  

https://doi.org/10.1177/09667350231183055


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

204 
 

Ο «Χριστολογικός ύμνος» της προς Φιλιππησίους επιστολής, οι Διόσκουροι και οι Ισθμια-

κοί αγώνες 

Ντένμπεκ Εβελίνα-Στεφανία644 

 

Εισαγωγή 

Στο άκουσμα και μόνο του ονόματος του Αποστόλου Παύλου αυτομάτως ο καθένας μπορεί να 

νιώσει ένα ρίγος, ένα δέος. Ο άνθρωπος ο οποίος βίωσε στη ζωή του τη μεγαλύτερη αλλαγή και 

τη μεγαλύτερη μεταστροφή αποτελεί για κάποιους έναν ριζοσπάστη, για άλλους έναν εξαίρετο 

ρήτορα, για τους ανθρώπους της Δύσης σπουδαίο θεολόγο παρόλο που, δεν έγραψε ποτέ του 

κανένα βιβλίο. Ίσως να τολμούσαμε να τον παρομοιάσουμε με τον μυθικό Πρωτέα που είχε την 

ικανότητα να παίρνει όποια μορφή ήθελε. Αν και είναι ο νεότερος που ασπάστηκε το Χριστιανι-

σμό, οι επιστολές του αποτελούν την αρχαιότερη πηγή και καταλαμβάνουν το μεγαλύτερο μέρος 

της Καινής Διαθήκης.  

Από το σύνολο των επιστολών του παρατηρούμε πως, δεν υπήρχαν προσωπικές επιστολές κα-

θώς απευθύνεται σε εκκλησίες ή σε σύνολο ατόμων. Παραδόξως, η προς Φιλιππησίους επιστολή 

αν και απευθύνεται σε όλους τους κατοίκους της πόλης, αποπνέει ένα ύφος που παραπέμπει σε 

προσωπικό διάλογο, σα να ομιλεί κάποιος με ένα φίλο του. Είναι πασιφανές πως, το κείμενο πε-

ριβάλλεται από μια συναισθηματική λεπτότητα η οποία χαρακτηρίζει την ποιότητα του πνευματι-

κού και συναισθηματικού δεσμού που είχε αναπτυχθεί ανάμεσα στον Απόστολο Παύλο και τους 

κατοίκους των Φιλίππων. Πράγματι, η πόλη των Φιλίππων κατείχε ξεχωριστή θέση στην καρδιά 

του Αποστόλου, αφού εκεί έκτισε την πρώτη εκκλησία και δεν μπορούμε να παραβλέψουμε το 

γεγονός πως, για τον Παύλο η εκκλησία αποτελεί μια οικογένεια που πολλές φορές καταλαμβάνει 

την πρώτη θέση, με τη βιολογική οικογένεια να περνά σε δεύτερη μοίρα. 

Στον ύμνο αυτόν, παρατηρούνται αρκετά μοτίβα του αρχαίου κόσμου.                               Αν 

καλούμασταν να συγκρίνουμε τον Χριστό με κάποιον από τον αρχαίο κόσμο, το πλάσμα αυτό σί-

γουρα θα ήταν ο Ηρακλής. Ήταν εξαιρετικά δημοφιλής και παράλληλα υπέστη τόσα πολλά, επιλέ-

γοντας το δύσκολο δρόμο και τελικά πεθαίνοντας με φρικτούς πόνους από έναν δηλητηριασμένο 

 
644 Υποψ. Διδάκτωρ του Τμήματος Κοινωνικής Θεολογίας & Θρησκειολογίας του Εθνικού και Καποδιστριακού Πανεπιστημίου  
Αθηνών. evelina.denbek@gmail.com 

mailto:evelina.denbek@gmail.com


SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

205 
 

χιτώνα. Μετά τον θάνατό του ο Ηρακλής αποθεώθηκε και ο Δίας τον πήρε στον Όλυμπο μαζί με 

τους υπόλοιπους θεούς. 

Το 2ο Κεφάλαιο της επιστολής περιλαμβάνει έναν ύμνο, τον επονομαζόμενο «Χριστολογικό 

ύμνο». Ο Παύλος, διατηρώντας άριστες σχέσεις με τους Φιλιππησίους, νιώθει την ανάγκη να τους 

βοηθήσει να αλλάξουν τρόπο σκέψης. Τους προτρέπει να σταματήσουν να ανταγωνίζονται μεταξύ 

τους και γι’ αυτό τους φέρνει ως παράδειγμα τον Χριστό και συγκεκριμένα τη στάση Του όταν 

κατήλθε από τον ουρανό. Ομιλεί για το νου του Χριστού, ώστε μετά, ο καθένας να λάβει μόνος 

του αποφάσεις για το πως θα επιλέξει να ελιχθεί στη ζωή του. Ο Κύριος, όχι απλώς έρχεται στη γη 

και παίρνει τη μορφή ανθρώπου αλλά υπάρχει κένωση, γίνεται δούλος – πράγμα πολύ εξευτελι-

στικό – πεθαίνοντας με τον χειρότερο και πιο σκληρό τρόπο,  τη  Σταύρωση. 

Τέλος, η πιθανότητα σύγκρισης του Ιησού με τους Διόσκουρους αλλά και ολόκληρου του πε-

ριεχομένου του ύμνου με την τοποθεσία διεξαγωγής των Ισθμιακών αγώνων γεννά στον αναγνώ-

στη το αίσθημα της ανακάλυψης και εξερεύνησης των γεγονότων.     

 

Η προς Φιλιππησίους επιστολή 

Στα χρόνια του Αποστόλου Παύλου προκειμένου κάποιος να γράψει μια επιστολή, απευθυνό-

ταν σε κάποιον επιστολογράφο (όπως ήταν π.χ. ο Τέτριος στη Ρώμη) ώστε να του υπαγορεύσει ή 

να του δώσει ορισμένα στοιχεία για να γράψει μόνος του ή ακόμα και να έχει την ελευθερία να 

γράψει εξ ονόματός του645. Έτσι και ο Παύλος, επιλέγει τον τρόπο αυτό για να διαδώσει το μήνυμα 

του χριστιανισμού χρησιμοποιώντας συνειδητά τον άμεσο διάλογο και όχι το μονόλογο. Παρόλο 

που είναι ο νεότερος των Αποστόλων αποδεικνύεται πως αποτελεί την αρχαιότερη φωνή του Χρι-

στιανισμού. 

Οι Επιστολές του Παύλου θα μπορούσαν να χαρακτηριστούν ως γράμματα, αφού προεικονί-

ζουν προσωπικές σχέσεις με τις παραλήπτριες εκκλησίες ή ορισμένες φορές φιλικούς δεσμούς με 

τους κατοίκους των πόλεων στις οποίες αποστέλλονταν, όπως άλλωστε και το γράμμα που στέλνει 

ο Παύλος στους Φιλιππησίους646. Όσες γράφηκαν ενόσω ήταν φυλακισμένος ονομάζονται 

 
645 Σωτήριος Δεσπότης, Ερμηνεία και Θεολογία της Καινής Διαθήκης, Οι Παύλειες Επιστολές , Αθήνα: Τμήμα Κοινωνικής Θε-
ολογίας, σ.9-11 
646 Ο Απ. Παύλος ήταν αδέξιος στον τρόπο γραφής, έκανε μεγάλα και άσχημα γράμματα. Πιθανόν τη συγκεκριμένη επιστολή 
να την υπαγόρευσε στον Τιμόθεο ο οποίος και τη συνέταξε. Γράφηκε σε πάπυρο, κάτι το οποίο ανάγκαζε τον επιστολογράφο 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

206 
 

Επιστολές της Αιχμαλωσίας ή των Δεσμών και είναι στο σύνολο τέσσερις (προς Εφεσίους, προς 

Φιλιππησίους, προς Κολοσσαείς και προς Φιλήμονα). Η προς Φιλιππησίους επιστολή, η οποία χα-

ρακτηρίζεται ως επιστολή της χαράς ή της ταπεινοφροσύνης, αποτελεί την πιο προσωπική, συναι-

σθηματική και τρυφερή επιστολή του Αποστόλου Παύλου647. Σύμφωνα με τον Edwart Stourton648, 

παλαιότερα υπήρχε η ψευδαίσθηση πως οι επιστολές αυτές συνεγράφησαν όταν ο Παύλος μετα-

φέρθηκε δέσμιος από την Καισάρεια της Μ. Ασίας στη Ρώμη. Από τις αρχές όμως, του 20ου αιώνα 

επικρατεί η άποψη πως ο Παύλος φυλακίστηκε στην Έφεσο η οποία υπήρξε και ο τόπος συγγρα-

φής των επιστολών (55μ.Χ.). Υπήρξαν διάφορες απόψεις πως ο Παύλος φυλακίστηκε πάνω από 

μια φορά στην Έφεσο, κάτι που όμως δεν ισχύει κάνοντάς μας να καταλήξουμε πως και η προς 

Φιλιππησίους αλλά και η προς Φιλήμονα γράφηκαν κατά το διάστημα της ίδιας αιχμαλωσίας649. 

Ο Παύλος όντας φυλακισμένος στην Έφεσο συνέχισε να κηρύττει για το Χριστό μέσα από τις 

επιστολές που έγραφε πράγμα το οποίο αυτομάτως μας κάνει να σκεφτούμε πώς μπορεί να αι-

σθάνεται κάποιος ο οποίος βρίσκεται κλεισμένος στη φυλακή και παράλληλα ποια συναισθήματα 

προκύπτουν απ’ όλη αυτή τη «δοκιμασία». Σαφώς, είναι ένα μέρος το οποίο σε «αναγκάζει» να 

στραφείς στον εαυτό σου, ν’ αναπολήσεις στιγμές του παρελθόντος, να αναθεωρήσεις πράγματα, 

να στερηθείς, να σκεφτείς πολύ και κυρίως να περιμένεις και ν’ αδημονείς για την ελευθερία. 

Αν μπούμε σε διαδικασία σύγκρισης της εποχής μας με τα χρόνια εκείνα, οι φυλακισμένοι δε 

διέφεραν και πολύ σε θέματα ψυχολογικής κατάστασης. Συνήθως, σε γράμματα που έστελναν σε 

γνωστά ή συγγενικά πρόσωπα παρατηρείται μια εγωκεντρικότητα από πλευράς του συντάκτη ο 

οποίος λόγω της μεγάλης στέρησης αναζητά ελεημοσύνη, παρηγοριά και συμπόνια από τα άτομα 

στα οποία απευθύνεται, τονίζοντας έντονα το ζήτημα της πείνας και την έλλειψη φαγητού650.  

Ασφαλώς και ο Παύλος αντιμετώπισε παρόμοιες καταστάσεις, στις επιστολές του, όμως, δεν 

φέρνει στην επιφάνεια αυτά τα προβλήματα αντιθέτως στηρίζει τις ελπίδες του αλλού. 

 
να χαράσσει ένα-ένα τα γράμματα, γι’ αυτό κατά την απαγορευση ήταν απαραίτητη η διακοπή κυρίως ανά δίωρο και όταν 
γινόταν αλλαγή θέματος. Στο τέλος, ο Απόστολος πρόσθετε την υπογραφή του. Ίσως η μόνη πιστολή που έχει γραφεί από 
τον ίδιο τον Παύλο να είναι η προς Φιλήμονα. 
647 Η Αγία Γραφή, Παλαιά και Καινή Διαθήκη, Αθήνα: Ελληνική Βιβλική Εταιρία, 2003, σ.289 
648 Edward Stourton, Στα βήματα του Αποστόλου Παύλου, μτφρ. Α Παπασυριόπουλος , Αθήνα: εκδ. Ωκεανίδα, 2008, σ.296-
298 
649 Ed Parish Sanders, Paul, The Apostle’s Life, Letters, and Thought, Minneapolis: Fortress Press, 2015, σ.589 
650 Ιωάννης Καραβιδόπουλος, Βιβλικές Μελέτες Β΄ , Θεσσαλονίκη: εκδ. Πουρναρά, 2000, σ.243 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

207 
 

Παρατηρείται πως, αντί να ασχοληθεί με τον εαυτό του και τις δικές του έγνοιες, δίνει έμφαση στα 

προβλήματα που πληροφορείται πως απασχολούν τους παραλήπτες του.  

Αντιλαμβανόμαστε μ’ αυτόν το τρόπο πως, ο Παύλος θεωρεί τον ίδιο μέλος του σώματος του 

Χριστού και μάλιστα ηγετικό, ζητώντας από τους κατοίκους των Φιλίππων να υπάρχει μεταξύ τους 

ομόνοια, στοργή, αγάπη και ταπεινοφροσύνη (Φιλ. 2:2-5).                        Ως παράδειγμα προβάλλει 

τον Ιησού Χριστό ο οποίος εστάλη στη γη από το Θεό – Πατέρα, πήρε τη μορφή δούλου, έγινε 

άνθρωπος και ταπεινώθηκε με τον πιο σκληρό τρόπο φτάνοντας στο σταυρικό θάνατο (Φιλ. 2:7-

8). Το μόνο που παρακαλεί, λοιπόν, ο Παύλος είναι να του προσφέρουν παρηγοριά και κουράγιο 

μέσω της αγάπης τους προς τον Κύριο, να είναι πιστοί και ταπεινοί όπως ακριβώς τους δίδαξε ο 

Ιησούς. 

Απαλείφεται έτσι, η εγωκεντρικότητα του αποστολέα – όπως παρατηρούνταν σε άλλες επιστο-

λές – και τη θέση της παίρνει το ενδιαφέρον και η θέληση βοήθειας των λοιπών μελών της κοινω-

νίας μέσω του Ιησού Χριστού. 

 

Μορφή και Ύφος της επιστολής 

Η προς Φιλιππησίους επιστολή – όπως μπορεί να διακρίνει κανείς – διαφέρει από τις υπόλοι-

πες επιστολές του Παύλου όχι μόνο στη δομή αλλά και στο ύφος. Ο Παύλος εκθέτει μια δικαιοσύνη 

η οποία είναι του Θεού και στηρίζεται στην πίστη, όχι στα έργα. Αποκλείει την ανθρώπινη αξία651. 

Δεν είναι ο ίδιος ο άνθρωπος, αλλά είναι όλος ο Χριστός που αποτελεί την πηγή της ζωής και μέσω 

της Ανάστασής Του έδωσε τη δύναμη στους δίκαιους να ζήσουν με την πίστη τους. 

Οι σκέψεις του Αποστόλου παραθέτονται με πραότητα και αυθορμητισμό ενώ δίνουν την αί-

σθηση πως απευθύνεται σε κάποιο φιλικό του πρόσωπο652. Το αντίθετο παρατηρείται στην προς 

Γαλάτας επιστολή, όπου το ύφος είναι πολύ αυστηρό και αποπνέει οργή. Ακόμα, στη συγκεκρι-

μένη επιστολή ο Παύλος δε δίνει απαντήσεις σε διάφορα θέματα όπως συμβαίνει στην Α΄ Κοριν-

θίους όπου καλείται να απαντήσει σε ερωτήματα των κατοίκων της Κορίνθου και τέλος, είναι μια 

επιστολή η οποία δε διαιρείται σε δογματικό-θεωρητικό και ηθικό-πρακτικό μέρος όπως παρου-

σιάζεται στην προς Ρωμαίους, Εφεσίους, Κολοσσαείς. Όλα τα παραπάνω προφανώς και δεν 

 
651 Marvin Vincent, Some Aspects of Paul’s Theology in the Philippian Epistle, The University of Chicago Press, 1899, σ.576-577 
652 Ιωάννης Καραβιδόπουλος, Αποστόλου Παύλου επιστολές προς Εφεσίους, Φιλιππησίους, Κολοσσαείς, Φιλήμονα, 
Θεσσαλονίκη: εκδ. Πουρναρά, 2011, σ.245-249 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

208 
 

αναιρούν το θεολογικό περιεχόμενο της επιστολής αφού η «κένωση» του Χριστού (Φιλ. 2:7), η 

δικαιοσύνη μέσα από την πιστή τήρηση του Νόμου (Φιλ. 3:6), η αιώνια σωτηρία, προσμονή και 

ελπίδα (Φιλ. 1:20), η μεταμόρφωση του ασθενούς και φθαρτού σώματος σε όμοιο και ένδοξο 

σώμα Κυρίου (Φιλ. 3:21), αντικατοπτρίζουν το θεολογικό νόημα. Ο Παύλος, με αξιοθαύμαστο 

τρόπο διαμορφώνει μια ρητορική και λογοτεχνική συνοχή653. 

Πολλοί ερευνητές κάνουν λόγο για συνένωση δύο ή τριών επιστολών του Παύλου που απευ-

θύνονται στην εκκλησία των Φιλίππων ενώ εμφανές είναι το ύφος που διαφοροποιείται από την 

αρχή της επιστολής που επικρατεί η τρυφερότητα και ο αυθορμητισμός (κεφάλαια 1, 2) και εν 

συνεχεία το ύφος γίνεται αυστηρό και «επιθετικό» φυσικά όχι προς τους Φιλιππησίους αλλά προς 

τους αιρετικούς που αποτελούν απειλή προς την εκκλησία (κεφάλαιο 3). 

Είναι απολύτως κατανοητό πως ο εγκλεισμός σε φυλακή, με τις συγκεκριμένες συνθήκες δια-

βίωσης, την έλλειψη άνεσης και τον περιορισμό στη γραφή (παροχή παπύρων, μελανιού ή γραφής 

επάνω στον πάπυρο κάτι που ήταν χρονοβόρο) προκαλεί ένα ύφος οξύ, αυστηρό, σκληρό. Παρόλα 

αυτά, η μεγάλη προσπάθεια του Παύλου να προτρέψει τους ανθρώπους σε ταπείνωση και ομό-

νοια στις μεταξύ τους σχέσεις αποτελεί κάτι αρκετά δύσκολο, αφού δυστυχώς στη σημερινή εποχή 

το μόνο που διακρίνει κανείς είναι η ζήλια και η αντιδικία μεταξύ των ανθρώπων, η προσπάθεια 

του να επιβληθεί ο ένας στον άλλο και το «κυνήγι» της ανωτερότητας. Όλα αυτά, απορρέουν από 

τη φθορά και την αμαρτία που υπέστη ο άνθρωπος μετά την «πτώση». Όποιος όμως, είναι σωστός 

χριστιανός, θα πρέπει να κάνει στην άκρη τον εγωισμό και τη ζήλια και να προσπαθεί στην επίγεια 

ζωή να βοηθάει το συνάνθρωπο και να χαρίζει απλόχερα την αγάπη, τη χαρά και την αισιοδοξία. 

Ο Απόστολος Παύλος διατηρεί ένα ύφος χαράς κι ενθουσιασμού το οποίο απορρέει από την 

ευχάριστη συναίσθηση πως το Ευαγγέλιο παρά τα όλα εμπόδια, διαδόθηκε σε ολόκληρη την Ελ-

ληνορωμαϊκή κοινωνία654.  

Είναι εμφανές πως υπάρχει συχνή επικοινωνία του Παύλου με τους Φιλιππησίους, αφού οι 

τελευταίοι του στέλνουν βοήθεια όσο βρίσκεται φυλακισμένος. Στο σημείο αυτό, επιβεβαιώνεται 

και η τοποθεσία συγγραφής της επιστολής, που ήταν η Έφεσος και όχι η Ρώμη, η οποία βρισκόταν 

πολύ μακριά και προφανώς θα καθιστούσε δύσκολη την επικοινωνία του Παύλου με την πόλη των 

Φιλίππων. Οι καλές σχέσεις που επικρατούσαν και ο διαφορετικός δεσμός του Παύλου με τους 

 
653 Stanley Porter, The Pauline Canon , Boston: Koninklijke Brill NV, Leiden, 2004, σ.80 
654 Βασίλειος Ιωαννίδης, Εἰσαγωγή εἰς τήν Καινήν Διαθήκην, 2η έκδοση, Αθήνα, 1992, σ.286-287 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

209 
 

κατοίκους των Φιλίππων, καθιστά το ύφος της επιστολής πιο «φιλικό» και με τρυφερό χαρακτήρα, 

αφήνοντας να εννοηθεί πως ο αποστολέας απευθύνεται σ’ ένα αδελφικό/φιλικό του πρόσωπο. Ο 

Ιωάννης ο Χρυσόστομος655 επισημαίνει τις καλές μεταξύ τους σχέσεις, αναφέροντας την αποστολή 

του Επαφρόδιτου με σκοπό τη μεταφορά χρημάτων στον φυλακισμένο Παύλο. Είναι αξιοσημείωτο 

πως η αποδοχή της πράξης αυτής από τον Παύλο, αποτελεί εξαίρεση για τον ίδιο και γενικότερα 

για τις αντιδράσεις του. Τρέφοντας, όμως, τόση πολλή αγάπη προς τα πρόσωπά των Φιλιππησίων 

όχι απλά αποδέχεται την κίνησή τους, αλλά τους συμβουλεύει περί ομόνοιας και ταπεινοφροσύ-

νης, διδάσκοντάς τους πως αυτή είναι η μεγαλύτερη ασπίδα και ασφάλεια για να νικήσουν τους 

εχθρούς.  

Ήδη από την αρχή του γράμματος επικρατεί μια θέρμη ενώ επιβεβαιώνεται η εκτίμηση που 

τρέφουν οι κάτοικοι των Φιλίππων στον Παύλο, τον οποίο κρατούν στις καρδιές τους656. Ξεκινάει 

φέρνοντας στη θύμιση «επισκόπους και διακόνους» οι οποίοι του συμπαραστάθηκαν πριν τη φυ-

λάκισή του αλλά και ολόκληρο το διάστημα που ήταν φυλακισμένος657. Στη συνέχεια ευχαριστεί 

το Θεό και παρακαλεί να παραμείνουν οι κάτοικοι των Φιλίππων δεμένοι μεταξύ τους, έχοντας 

αληθινή αγάπη που θα συνοδεύεται από γνώση και σωστή κρίση. Συνεχίζοντας, από το (Φιλ. 1:27) 

εισέρχεται σε θέματα της κοινότητας, χρησιμοποιώντας λεξιλόγιο που αποκαλύπτει τον κίνδυνο 

της Εκκλησίας από το εθνικό κράτος (πολιτεύεσθε, στήκετε ἐν ἑνί πνεύματι…, καί μή πτυρόμενοι) 

και παρακαλεί όλο το λαό να ζει με τρόπο αντάξιο του Ευαγγελίου του Χριστού κάτι που γίνεται 

ακόμη πιο έντονο στο Κεφ. 2. Για να υπάρξει ενότητα απαραίτητο είναι το φρόνημα του Χριστού 

το οποίο προβάλλεται σαν πρότυπο ταπείνωσης. Ακολουθεί ο Χριστολογικός ύμνος για υπακοή 

και ενότητα, ενώ ο ίδιος ελπίζει γρήγορα να πάει στους Φιλίππους για τη ρύθμιση των προβλημά-

των της Εκκλησίας. Αρχικά, θα στείλει τον πιστό συνεργάτη του Τιμόθεο αφού πρώτα επιστρέψει 

ο συνεργός και συστρατιώτης Επαφρόδιτος658.  

Στο Κεφ. 3 παρατηρείται μια ανεξήγητη αλλαγή στο ύφος του Παύλου, που από τρυφερό με-

ταβάλλεται σε οξύ κι επιθετικό. Αυτό οφείλεται στους «εχθρούς του σταυρού του Χριστού» - δη-

λαδή τους αιρετικούς - για τους οποίους απαιτείται συνεχής επαγρύπνηση. Χρησιμοποιεί πολύ 

 
655 Ιωάννης Χρυσόστομος, Έλληνες Πατέρες της Εκκλησίας (ΕΠΕ), Θεσσαλονίκη: εκδ. Γρηγόριος ο Παλαμάς, 1980, σ.351-355 
656 Ed Parish Sanders, Paul, The Apostle’s Life, Letters, and Thought, Minneapolis: Fortress Press, 2015, σ.596 
657 Σάββας Αγουρίδης, Εισηγήσεις Γ’ Συνάξεως Ελλήνων Βιβλικών θεολόγων Πανεπιστημίων Αθηνών & Θεσσαλονίκης (Κα-
βάλα 24-28 Οκτωβρίου 1980), Αθήνα: εκδ. Άρτος Ζωής, 1980, σ.81-82 
658 βλ. Επαφρόδιτος = αγαπητός, χαριτωμένος, θελκτικός, κομψός, Scott Robert - Liddell Henry - Κωνσταντινίδου, Λεξικό της 
Αρχαίας Ελληνικής Γλώσσας, Παν/μιο Αιγαίου, 2011, σ.211                   



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

210 
 

βαριές εκφράσεις αποκαλώντας τους  σκυλιά (λέξη που όπως παρατηρούμε δε χρησιμοποιεί που-

θενά αλλού) και κακούς εργάτες βάζοντας πριν από κάθε λέξη το ρήμα «βλέπετε» που σημαίνει 

να προσέχετε, να προφυλάγεστε659.  Τέλος, στο Κεφ. 4 επανέρχεται η χαρά που επικρατούσε στην 

αρχή της επιστολής ενώ η ολοκλήρωση περιλαμβάνει ασπασμούς και τελική ευλογία όπως συμ-

βαίνει και σε άλλες επιστολές. 

 

Ερμηνευτική προσέγγιση επιστολής στη σύγχρονη έρευνα 

Στα παραπάνω λεγόμενα, αναφέρθηκε πως αρκετοί ερευνητές υποστηρίζουν ότι η               ε-

πιστολή αυτή, αποτελεί συνένωση δύο ή τριών επιστολών. Μια από τις πολλές απόψεις είναι αυτή 

του E. Schweizer, ο οποίος θεωρεί ως πρώτη την προς Φιλιππησίους επιστολή και ως συνέχεια 

αυτής, την Β΄ προς Θεσσαλονικείς (β΄ μέρος) υποστηρίζοντας πως με τις ανταλλαγές επιστολών 

που γινόταν την εποχή εκείνη προκειμένου να διαβαστούν και σε άλλες πόλεις, η επιστολή αυτή 

έμεινε στην εκκλησία της Θεσσαλονίκης. Αναλογιζόμενοι το ύφος που διατηρεί ο Απόστολος Παύ-

λος, θα παρατηρήσουμε πως εναλλάσσεται σε ορισμένα σημεία, ειδικότερα στο Κεφ. 3. Απευθυ-

νόμενος στους «εχθρούς του σταυρού του Χριστού» αποκτά ύφος σκληρό κι επιθετικό660.     

Η άποψη αυτή, δέχθηκε πολλές αντικρούσεις από ερευνητές οι οποίοι υποστήριξαν πως κάτι 

τέτοιο δεν υφίσταται και πως η επιστολή είναι μια και έχει συνεχή ροή. Σε ολόκληρη την επιστολή 

κυριαρχεί το αίσθημα της χαράς που προσφέρεται σε όποιον πιστεύει εις Κύριον, το λεξιλόγιο 

παρουσιάζει ομαλότητα και ομοιότητα σε όλα τα κεφάλαια, ο τόνος της επιστολής είναι τρυφερός 

και στοργικός από την αρχή έως το τέλος ενώ η έννοια της «κενώσεως» όπως παρουσιάζεται στον 

Χριστολογικό ύμνο, κατακλύει ολόκληρη την επιστολή.   

Ένα άλλο ζήτημα που απασχολεί τη σύγχρονη έρευνα, είναι αυτό της παύλειας αυθεντικότητας 

του Χριστολογικού ύμνου. Επικρατούν πολλές ερμηνείες για την αρχική γλώσσα του ύμνου (ελλη-

νική ή αραμαϊκή;), για τη διαίρεσή του και φυσικά για την προέλευσή του από την πρωτοχριστια-

νική εκκλησία ή αν όντως γράφτηκε από τον ίδιο τον Παύλο.  

 
659 Ιωάννης Καραβιδόπουλος, Αποστόλου Παύλου Επιστολές προς Εφεσίους, Φιλιππησίους, Κολοσσαείς, Φιλήμονα, Θεσσα-
λονίκη: εκδ. Πουρναρά, 2011, σ.336-337 και 369, 391 
660 Ιωάννης Καραβιδόπουλος, Εισηγήσεις Γ’ Συνάξεως Ελλήνων Βιβλικών θεολόγων Πανεπιστημίων Αθηνών & Θεσσαλονίκης 
(Καβάλα 24-28 Οκτωβρίου 1980),  Αθήνα: εκδ. Άρτος Ζωής, 1980, σ.39-54 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

211 
 

Όσοι υποστηρίζουν πως ο ύμνος δεν είναι παύλειος παρατηρούν, πως η ορολογία του δεν υ-

πάρχει σε καμία άλλη επιστολή ή κείμενο του Παύλου και η χριστολογία του δεν είναι ανεπτυγ-

μένη όπως σε άλλες επιτολές. Αντιθέτως, όσοι είναι πεπισμένοι πως ο ύμνος προέρχεται από τον 

ίδιο τον Παύλο λαμβάνουν στα υπόψιν το λεξιλόγιο που επικρατεί - το οποίο είναι κατά κύριο λόγο 

παύλειο - τις χριστολογικές διδασκαλίες που περιλαμβάνει και τα νοήματα που προτρέπουν για 

υπακοή και ταπείνωση όπως συμβαίνει και σε άλλες επιστολές του όπου μετατρέπει τη θεολογία 

σε προσευχή.  

Σύμφωνα με τον Ι. Καραβιδόπουλο, τελική απάντηση δεν έχει δοθεί ακόμη, μπορούμε όμως ν’ 

αποδεχτούμε την πιθανότερη εκδοχή, ο Παύλος να είχε στο μυαλό του έναν χριστολογικό ύμνο 

τον οποίο δεν παραθέτει αυτούσιο αλλά τροποποιεί και διαμορφώνει σύμφωνα με την δική του 

κρίση προκειμένου να προτρέψει τους κατοίκους των Φιλίππων να ζουν με ταπείνωση.     

 

Προέλευση και μορφή του ύμνου 

Όπως μπορεί να διακρίνει κανείς στο Δεύτερο Κεφάλαιο της προς Φιλιππησίους επιστολής ο 

Απόστολος Παύλος γράφει έναν ύμνο ο οποίος επειδή αναφέρεται στο Χριστό ονομάζεται Χριστο-

λογικός ύμνος661. Περιέχει συμβουλευτικό χαρακτήρα αφού ο Παύλος προσπαθεί να συμβουλεύ-

σει τους κατοίκους των Φιλίππων να είναι ταπεινοί κατά το παράδειγμα του Χριστού και δεν απο-

σκοπεί στην ανάπτυξη των χριστολογικών του θέσεων.  

Σαν αρχικός τόπος σύνθεσης μπορεί να θεωρηθεί η κοινότητα των Ιεροσολύμων ή της Συρίας 

ή κάποια ελληνιστική κοινότητα662. Υπάρχει πιθανότητα κάποιος χριστιανός προφήτης να προέβη 

σε σύνθεση του συγκεκριμένου ύμνου και αργότερα ο Απόστολος Παύλος να τον διασκεύασε προ-

κειμένου να παρουσιάσει τον Ιησού ως το πρότυπο της ταπείνωσης ή απλώς να υπήρξε γνωστο-

ποίηση του ύμνου από τον Παύλο ή τους συνεργάτες του663. Έχει επικρατήσει η άποψη πως ο 

ύμνος «κατάγεται» από την προπαύλεια περίοδο - συγκεκριμένα από την Πρώτη Εκκλησία - κατά 

την οποία αποτελούσε έναν πρωτοχριστιανικό ύμνο και εμπεριέχετο στην εκκλησιαστική λειτουρ-

γία. Η Πρώτη Εκκλησία χρησιμοποίησε τους ύμνους και ως μέσον νουθεσίας. Από εκεί τον 

 
661 Χαράλαμπος Ατματζίδης, Από τη Βιβλική έρευνα στην πίστη της εκκλησίας, Τομ. Α’ , Θεσσαλονίκη: εκδ. Πουρναρά, 2010, 
σ.299-301 
662 Ιωάννης Καραβιδόπουλος, Αποστόλου Παύλου Επιστολές προς Εφεσίους, Φιλιππησίους, Κολοσσαείς, Φιλήμονα, Θεσσα-
λονίκη: εκδ. Πουρναρά, 2011, σ.303 
663 Σωτήριος Δεσπότης, Πανεπιστημιακές παραδόσεις στο μάθημα Ερμηνεία και Θεολογία, Αθήνα, 2013, σ.15 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

212 
 

παρέλαβε ο Απόστολος εντάσσοντάς τον στην επιστολή του, περιγράφοντας τη συγκλονιστική κά-

θοδο, την ταπείνωση και την ενθρόνιση του Κυρίου προκειμένου να παρακινηθούν οι Φιλιππήσιοι 

στην ταπείνωση και την ενότητα664. Με την υιοθέτηση των πρωτοχριστιανικών αυτών παραδό-

σεων, ο Παύλος προσπαθεί να επιτύχει την καλύτερη μετάδοση της θεολογίας του, κάνοντας σύν-

δεση της δικής του θεολογίας με τη θεολογία των πρωτοχριστιανικών κοινοτήτων665. 

Το συμπέρασμα πως δεν αποτελεί ένα παύλειο κείμενο είναι ορατό από τα εξής σημεία: α) 

συναντούμε σ' αυτόν πρωτότυπη χρήση λέξεων της Καινής Διαθήκης όπως (ὑπερύψωσεν, κατα-

χθονίων) β) παύλεια «άπαξ λεγόμενα» όπως (μορφῇ, ἁρπαγμόν)                 γ) περιλαμβάνει πολλές 

μετοχές (ὑπάρχων, λαβών, γενόμενος) και δ) απουσιάζει η παύλεια σωτηριολογική διατύπωσης 

των λυτρωτικών συνεπειών του θανάτου του Κυρίου με τη λέξη «ὑπέρ», καθώς και η ανάπτυξη 

της χριστολογίας όπως έχουμε συνηθίσει στις επιστολές του Παύλου. Η μόνη φράση που ίσως 

αποδεικνύει παύλεια προσθήκη, είναι η φράση «θανάτου δὲ σταυροῦ» (Φιλ.2:8) όπως συνήθιζε 

ο Παύλος να αναφέρει συχνά στις επιστολές του το σταυρικό θάνατο του Κυρίου.  

Όσον αφορά τη μορφή και συγκεκριμένα τη διαίρεση του ύμνου, οι απόψεις διίστανται. Κατά 

καιρούς έχουν τεθεί στο προσκήνιο διάφορες προτάσεις διαχωρισμού του ύμνου σε στροφές και 

στίχους. Δύο από τις σημαντικότερες είναι του Lohmeyer και του Jeremias666.  

Ο πρώτος (Lohmeyer) διαιρεί τον ύμνο σε έξι (6) στροφές με τρεις (3) στίχους η κάθε μια, ενώ 

ο δεύτερος (Jeremias) σε τρεις (3) στροφές των τεσσάρων (4) στίχων. 

                           Lohmeyer                              Jeremias 

 
664 Σωτήριος Δεσπότης, Ερμηνεία και Θεολογία της Καινής Διαθήκης, οι Ύμνοι των Επιστολών της Αιχμαλωσίας, σ.18 
665 Χαράλαμπος Ατματζίδης, Πανεπιστημιακές παραδόσεις στο μάθημα Ο Απόστολος Παύλος - πολιτισμός και θεολογία, Θεσ-
σαλονίκη, σ.5-6 
666 Ιωάννης Καραβιδόπουλος, Αποστόλου Παύλου Επιστολές προς Εφεσίους, Φιλιππησίους, Κολοσσαείς, Φιλήμονα, Θεσσα-
λονίκη: εκδ. Πουρναρά, 2011, σ.304-306 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

213 
 

α) ὃς ἐν μορφῇ Θεοῦ ὑπάρχων  

οὐχ ἁρπαγμὸν ἡγήσατο  

τὸ εἶναι ἴσα Θεῷ, 

β) ἀλλά ἑαυτὸν ἐκένωσεν  

μορφὴν δούλου λαβών,  

ἐν ὁμοιώματι ἀνθρώπων γενόμενος, 

γ) καὶ σχήματι εὑρεθεὶς ὡς ἄνθρωπος  

ἐταπείνωσεν ἑαυτὸν  

γενόμενος ὑπήκοος μέχρι θανάτου, 

(θανάτου 

δὲ σταυροῦ) 

δ) διὸ καὶ ὁ Θεὸς αὐτὸν ὑπερύψωσε  

καὶ ἐχαρίσατο αὐτῷ  

ὄνομα τὸ ὑπὲρ πᾶν ὄνομα, 

ε) ἵνα ἐν τῷ ὀνόματι Ἰησοῦ  

πᾶν γόνυ κάμψῃ  

ἐπουρανίων καὶ ἐπιγείων καὶ κατα-

χθονίων, 

στ) καὶ πᾶσα γλῶσσα ἐξομολογήσηται  

ὅτι Κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς  

εἰς δόξαν Θεοῦ πατρός. 

 

α) ὃς ἐν μορφῇ Θεοῦ ὑπάρχων  

οὐχ ἁρπαγμὸν ἡγήσατο τὸ εἶναι ἴσα 

Θεῷ, 

ἀλλά ἑαυτὸν ἐκένωσεν  

μορφὴν δούλου λαβών,  

 

β) ἐν ὁμοιώματι ἀνθρώπων γενόμε-

νος, 

καὶ σχήματι εὑρεθεὶς ὡς ἄνθρωπος  

ἐταπείνωσεν ἑαυτὸν  

γενόμενος ὑπήκοος μέχρι θανάτου, 

(θανάτου 

δὲ σταυροῦ) 

 

γ) διὸ καὶ ὁ Θεὸς αὐτὸν ὑπερύψωσε  

καὶ ἐχαρίσατο αὐτῷ ὄνομα τὸ ὑπὲρ 

πᾶν ὄνομα, 

ἵνα ἐν τῷ ὀνόματι Ἰησοῦ πᾶν γόνυ 

κάμψῃ  

(ἐπουρανίων καὶ ἐπιγείων καὶ κατα-

χθονίων,  

καὶ πᾶσα γλῶσσα ἐξομολογήσηται 

ὅτι Κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς εἰς δόξαν 

Θεοῦ πατρός) 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

214 
 

Μια άλλη άποψη είναι πως τον ύμνο πλαισιώνουν δύο στροφές εκ των οποίων η πρώτη ανα-

φέρεται στο πως ο Κύριος Ιησούς Χριστός προϋπήρχε μαζί με το Θεό Πατέρα και επέλεξε να πάρει 

τη μορφή δούλου ερχόμενος στη γη εκ των ουρανών:  

«ὃς ἐν μορφῇ Θεοῦ ὑπάρχων οὐχ ἁρπαγμὸν ἡγήσατο τὸ εἶναι ἴσα Θεῷ ...» (Φιλ. 2:6-8) 

και η δεύτερη στο πως ο Θεός μετά το σταυρικό θάνατο Τον υπερύψωσε στους ουρανούς  

«διὸ καὶ ὁ Θεὸς αὐτὸν ὑπερύψωσε καὶ ἐχαρίσατο αὐτῷ ὄνομα  

τὸ ὑπὲρ πᾶν ὄνομα» (Φιλ. 2:9-11) 

Ο χριστολογικός ύμνος έχει σκοπό να μας κάνει να καταλάβουμε πως ο Ιησούς Χριστός προϋ-

πήρχε και πως η ζωή Του δεν ξεκίνησε με τη γέννηση από την Παρθένο Μαρία και την ενανθρώ-

πισή Του667.  

Αντιλαμβανόμαστε, λοιπόν, πως στις προ Παύλου παραδόσεις και στις πρωτοχ-ριστιανικές 

κοινότητες υπήρχαν δύο αντιλήψεις α) η προΰπαρξη του Ιησού και η βοήθειά Του στη δημιουργία, 

β) η πίστη στην αληθινή σταύρωση και Ανάσταση του Ιησού προκειμένου να λυτρωθούν όλοι οι 

άνθρωποι.  

 

Ανάλυση του ύμνου 

Όπως υποστηρίζει ο Ι. Καραβιδόπουλος668 ο ύμνος διαιρείται σε τρία μέρη, α) την προΰπαρξη 

του Ιησού (στιχ. 6), β) τη θεία «κένωση» (στιχ. 7-8) και γ) την ύψωση του Αναστημένου Χριστού 

μετά το σταυρικό θάνατο και την αναγνώρισή του ως Κυρίου (στιχ. 9-11). 

Κεφ. 2:6 

6ὃς ἐν μορφῇ Θεοῦ ὑπάρχων 

οὐχ ἁρπαγμὸν ἡγήσατο 

τὸ εἶναι ἴσα Θεῷ, 

 
667 Χαράλαμπος Ατματζίδης, Από τη Βιβλική έρευνα στην πίστη της εκκλησίας, Τομ. Α΄, Θεσσαλονίκη: εκδ. Πουρναρά, 2010, 
σ.302 
668 Ιωάννης Καραβιδόπουλος, Αποστόλου Παύλου Επιστολές προς Εφεσίους, Φιλιππησίους, Κολοσσαείς, Φιλήμονα, Θεσσα-
λονίκη: εκδ. Πουρναρά, 2011, σ.306-316 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

215 
 

Ο στίχος 6 ξεκινάει με τη λέξη «ὃς» κάτι που παρατηρείται και σε άλλες επιστολές του Αποστό-

λου Παύλου όπως π.χ.  

«῞Ος ἐστιν εἰκὼν τοῦ Θεοῦ τοῦ ἀοράτου, πρωτότοκος πάσης κτίσεως …» (Κολ. 1:15), 

«… ὃς ἐφανερώθη ἐν σαρκί …» (Α΄ Τιμ. 3:16) 

Με τη λέξη «μορφή» φανερώνεται η ελληνιστική σκέψη όπου σε πολλά αρχαία ελληνικά κεί-

μενα – ιδιαιτέρως φιλοσοφικά – δηλώνει το διαρκές και μόνιμο στοιχείο, τη βαθύτατη ουσία που 

υποκρύπτει το απρόσιτο και τον τρόπο της αληθινής υπάρξεως. Αυτομάτως, λοιπόν, αναφερόμε-

νος ο Απόστολος Παύλος στον Ιησού με τη φράση «ἐν μορφῇ Θεοῦ» σημαίνει πως αποδέχεται ότι 

είναι Θεός. Έτσι, αναγνωρίζεται η θεία φύση του προϋπάρχοντος Χριστού. Αντίθετα μ’ αυτή την 

ερμηνεία, ορισμένοι ερευνητές προσπαθώντας να υποβαθμίσουν την κυρίαρχη οντότητα του Ιη-

σού και τη θεϊκή υπόστασή Του, καθιστούν τη λέξη «μορφή» ως συνώνυμη της λέξης «εἰκών» και 

Τον παρουσιάζουν ως απλή «εικόνα του Θεού» ή ως «ουράνιο άνθρωπο» συγκρίνοντάς τον με τον 

Αδάμ. Ενώ ο Αδάμ, θέλησε με την παρακοή να γίνει όμοιος με το Θεό, ο Χριστός δεν υπέκυψε στον 

πειρασμό να εξισωθεί με τον Θεό, δεν άρπαξε, δηλαδή, την ευκαιρία.669 Επομένως, ο Ιησούς είχε 

τη μορφή Θεού, αλλά δεν κατείχε την ομοίωση, γι’ αυτό και τον ονόμασαν Νέο Αδάμ.  

Συνοψίζοντας, με τον όρο «μορφή» περιγράφονται δύο καταστάσεις στις οποίες βρίσκεται ο 

Ιησούς, α) η κατάσταση πριν από τη σάρκωση κατά την οποία τονίζεται η θεότητά Του και η βοή-

θεια στη δημιουργία και β) η κατάσταση μετά την ενσάρκωσή Του, κατά την οποία τονίζεται η 

ανθρώπινη μορφή. 

Η φράση «οὐχ ἁρπαγμὸν670 ἡγήσατο τὸ εἶναι ἴσα Θεῷ», αποτελεί μια από τις δυσκολότερες 

φράσεις της Καινής Διαθήκης. Η δυσκολία εστιάζεται στον όρο «ἁρπαγμὸν» και στην απόδοση 

ενεργητικής έννοιας (αυτό που θέλει να αρπάξει κάποιος) ή παθητικής έννοιας (αυτό που κατέχει 

κατόπιν αρπαγμού). Η πρώτη εκδοχή, προέρχεται από αιρετικές αντιλήψεις και αυτό απορρέει 

 
669 Χαράλαμπος Ατματζίδης, Από τη Βιβλική έρευνα στην πίστη της εκκλησίας, Τομ. Α΄ , Θεσσαλονίκη: εκδ. Πουρναρά, 2010, 
σ.304 
670 Ανάληψη/Αρπαγή: Όπως ο όρος ύψωσις στο Ιω., έτσι και ο όρος ανάληψη στο (Λκ. 9:51) είναι περιεκτικός του πάθους, 
της ανάστασης και της ανόδου στον ουρανό (Mκ. 16:19) απαρχή της ανάληψης των δικαίων (που συνιστούν το Σώμα του 
Αναστάντος) η οποία θα συνοδεύσει την τελική έγερση αυτών εκ των νεκρών (πρβλ. Α’Θεσ. 4:17). Η τελευταία (άνοδος) 
σήμανε ταυτόχρονα την είσοδο στην επουράνια δόξα (Πρ. 7:55. Ψ. 109 (110)).  Σύμφωνα με το (Φιλ. 2:10) (= Ησ. 45, 23), το 
(Εφ. 1:21), το (Α΄ Πέ. 3:22) και το (Απ. 5:11) κε., ο δοξασμένος Ιησούς με την ανάληψη και την ενθρόνισή του στον Ουρανό 
παρουσιάστηκε πανηγυρικά στον επουράνιο κόσμο ο οποίος και έκαμψε ευλαβικά το γόνυ ενώπιον Αυτού ως Κυρίου/ Γιαχβέ. 
Σ. Δεσπότης 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

216 
 

από το γεγονός πως αν κάποιος αποσκοπεί στην ταπεινοφροσύνη μ’ αυτόν τον τρόπο τότε δεν 

σέβεται τον Θεό αλλά ούτε και τον άνθρωπο671.  Εάν κάποιος μπει στη διαδικασία ν’ αρπάξει κάτι, 

τότε το προστατεύει και το φυλάει ώστε να μην το χάσει. Οι  Πατέρες της Εκκλησίας υποστηρίζουν 

τη δεύτερη εκδοχή, τονίζοντας πως ο Χριστός κατείχε τη θεότητα κατά την προΰπαρξη και δεν την 

έλαβε ως αμοιβή μετά την Ανάσταση. Αυτόματα σημαίνει πως ο ίσος με τον Πατέρα Ιησούς δε 

φοβήθηκε να κατέλθη από το αξίωμά του γιατί γνώριζε πως δεν θα το χάσει. Σύμφωνα με τον                    

Σ. Δεσπότη, υπάρχει η αντίληψη πως με τη λέξη «αρπαγμός» πρόκειται για ιδιωματισμό672.         Η 

φράση «άρπαγμα ηγείσθαι» είναι συνώνυμη με το εύρημα και υποδηλώνει το κέρδος και την α-

πόλαυση. Εάν ισχύει κάτι τέτοιο, τότε προβαίνουμε στην εξής διατύπωση του στίχου 6: «Εκείνος 

αν και υπάρχει στη μορφή του Θεού, δεν θεώρησε ευκαιρία για απόλαυση το ότι ήταν ίσος με το 

Θεό, αλλά ήλθε με το ομοίωμα – το σχήμα των ανθρώπων». Με τους όρους ομοίωμα και σχήμα 

δεν χαρακτηριζόταν μόνο η εμφάνιση αλλά και η οντότητα.  

Ολόκληρος ο ύμνος και ειδικότερα ο στίχος 6 αποτελούν μια «συμπυκνωμένη χριστολογία» 

παρατηρώντας πως ο Παύλος δεν ενδιαφέρεται να προβάλλει τη σχέση του Υιού με τον Πατέρα, 

αλλά θέλει να προβάλλει στους Φιλιππησίους το Χριστό ως πρότυπο της ταπείνωσης.  

Κεφ. 2:7-8 

7ἀλλά ἑαυτὸν ἐκένωσεν 

μορφὴν δούλου λαβών, 

ἐν ὁμοιώματι ἀνθρώπων γενόμενος˙ 

8καὶ σχήματι εὑρεθεὶς ὡς ἄνθρωπος 

ἐταπείνωσεν ἑαυτὸν 

γενόμενος ὑπήκοος μέχρι θανάτου, θανάτου δὲ σταυροῦ. 

Ξεκινώντας με το ρήμα «ἐκένωσεν» – το οποίο αναφέρεται στο Χριστό – παρατηρείται η τερά-

στια «θυσία» στην οποία προέβη ο Κύριος γεννώντας στον αναγνώστη το ερώτημα αν με τον όρο 

κένωση εννοείται το γεγονός της ενσάρκωσης του Κυρίου ή η υπακοή και η ταπείνωση μετά σάρ-

κωσης και η πορεία προς το σταυρικό θάνατο. Σε κάθε περίπτωση, με το στίχο 7 – ο οποίος 

 
671 Ιωάννης Χρυσόστομος, Έλληνες Πατέρες της Εκκλησίας (ΕΠΕ), σ.529-533 
672 Σωτήριος Δεσπότης, Πανεπιστημιακές παραδόσεις στο μάθημα Ερμηνεία και Θεολογία, Αθήνα, 2008, σ.18 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

217 
 

αποτελεί την κορύφωση του ύμνου – προβάλλεται από τον Παύλο ο Ιησούς ως πρότυπο μίμησης 

για τους χριστιανούς των Φιλίππων για τον οποίο η κένωση αποτέλεσε την αιτία της υπερύψωσής 

Του. 

Ο Χριστός ενώ βρισκόταν σε κατάσταση ίση με το Θεό, έγινε άνθρωπος ερχόμενος στη γη και 

παίρνοντας τη μορφή δούλου με μοναδικό σκοπό τη σωτηρία του ανθρώπου.      Μέσα από τους 

στίχους αυτούς περιγράφεται η πλήρης ταπείνωση του Χριστού μέχρι θανάτου. Στο στίχο 6, πα-

ρατηρούμε τη μετοχή «ὑπάρχων» σε χρόνο ενεστώτα, σε σχέση με τους στίχους 7-8 όπου επικρα-

τεί ο χρόνος αόριστος στις λέξεις «ἐκένωσεν, γενόμενος, ἐταπείνωσεν» η οποία δηλώνει πως η 

θεία ιδιότητα την οποία κατείχε ο Χριστός δεν παύει να υπάρχει και αφού λάβει τη μορφή δούλου. 

Εν συνεχεία, η λέξη «σχήματι» αναφέρεται αποκλειστικά στην εξωτερική εμφάνιση, σε αντίθεση 

με τη λέξη «μορφή» που όπως αναφέρθηκε δηλώνει τη βαθύτατη ουσία.  

Είναι εύλογο να παρατηρήσουμε πως, για να αποδοθεί η ανθρώπινη μορφή του Κυρίου χρη-

σιμοποιούνται τρεις λέξεις «μορφή, ομοίωμα, σχήμα», ενώ για τη θεία ταυτότητα μόνο μια λέξη 

η «μορφή». Την εποχή εκείνη, ήταν ευκολότερο να πιστέψει κανείς στη θεότητα του Κυρίου παρά 

στην ανθρώπινη μορφή Του, το ακριβώς αντίθετο από τη σημερινή εποχή, κατά την οποία ορισμέ-

νοι αρνούνται τη θεότητα του Χριστού αλλά αποδέχονται την ανθρώπινη και ιστορική του μορφή. 

Καταλήγοντας στο στίχο 8, περιγράφεται το αποκορύφωμα της υπακοής και της ταπείνωσης 

του Χριστού, το οποίο προβάλλει ο Παύλος ως υπόδειγμα στους Φιλιππησίους αφήνοντας να εν-

νοηθεί πως θα πρέπει όλοι να είναι ταπεινοί σύμφωνα με το παράδειγμα του Κυρίου και να σέ-

βονται τους άλλους θεωρώντας τους ανώτερους. 

Σύμφωνα με τον Ιωάννη τον Χρυσόστομο (Λόγος Ζ΄)673, ο Παύλος «πασχίζει» να ωθήσει τους 

Φιλιππησίους προς την ταπεινοφροσύνη λέγοντας πως πρέπει να έχουν ταπεινότερο φρόνημα 

προς τους ισότιμούς τους. Ο καθένας θα πρέπει να θεωρεί τους άλλους ανώτερούς του. Αναφέρει 

δε,  πως όπως ο δούλος δεν πηγαίνει ενάντια στον αφέντη του, έτσι θα πρέπει να φέρονται και οι 

ίδιοι προς τον συνάνθρωπο. Ταπεινός δεν είναι εκείνος που από ανάγκη είναι ταπεινός, αλλά αυ-

τός που ταπεινώνει τον εαυτό του. Έτσι και ο Ιησούς δεν επέλεξε να ταπεινωθεί παραμένοντας 

στην υψηλή του θέση, αλλά κατέβηκε από την εξουσία και πήρε την πιο «άθλια» μορφή, τη μορφή 

δούλου και όλα αυτά για χάρη του ανθρώπου, θέλοντας να του παραδώσει τη βασιλεία Του. Επι-

διώκει, λοιπόν, να τους δώσει να καταλάβουν πως θα πρέπει να σκέφτονται μεταξύ τους με το 

 
673 Ιωάννης Χρυσόστομος, σ.503-507 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

218 
 

«νου του Μεσσία», έχοντας την πειθαρχία του χριστιανικού νου ώστε η Εκκλησία να είναι ενωμένη 

και αγία674. 

Κεφ. 2:9-11 

9 διὸ καὶ ὁ Θεὸς αὐτὸν ὑπερύψωσε 

καὶ ἐχαρίσατο αὐτῷ 

ὄνομα τὸ ὑπὲρ πᾶν ὄνομα, 

10ἵνα ἐν τῷ ὀνόματι Ἰησοῦ 

πᾶν γόνυ κάμψῃ 

ἐπουρανίων καὶ ἐπιγείων καὶ καταχθονίων, 

11καὶ πᾶσα γλῶσσα ἐξομολογήσηται 

ὅτι Κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς 

εἰς δόξαν Θεοῦ πατρός. 

Ο στίχος 9 ξεκινάει δημιουργώντας στον αναγνώστη ορισμένα ερωτήματα. Το κυριότερο είναι 

πως, ενώ ο Χριστός κατείχε τη «θεία φύση» πριν κατέβει στη γη, στο στίχο αναφέρεται πως επειδή 

ήταν υπάκουος μέχρι θανάτου προς τον Θεό, παίρνει σαν αμοιβή την ισότητα προς Αυτόν. Η απά-

ντηση που δίνουν οι Πατέρες της εκκλησίας σ’ αυτό το ζήτημα είναι πως, μετά την Ανάσταση ο 

Ιησούς καθήμενος εκ δεξιών του Πατρός καθιστά ισάξια την ανθρώπινη φύση με την ήδη υπάρ-

χουσα, τη θεϊκή. Αυτή είναι η επιβράβευση και η κορύφωση της πορείας του Ιησού που μέσα από 

τον πόνο και το σταυρικό θάνατο κατάφερε να βρεθεί υπό το φως της δόξας. Για τους Χριστιανούς, 

λοιπόν, ο σταυρός δεν αποτελεί το αποτέλεσμα μιας κατάρας, αλλά την πίστη του Χριστού και τη 

θυσία για τη σωτηρία των ανθρώπων675. Ο Υιός του Θεού, δεν κατέβηκε μόνο ένα επίπεδο από την 

ιεραρχία των πνευματικών οντοτήτων αλλά τα παρέκαμψε όλα, παίρνοντας την χαμηλότερη θέση 

απ’ αυτά  – του ανθρώπου – με απώτερο σκοπό τη σωτηρία676.    

 
674 N. T. Wright, Απόστολος Παύλος, η ζωή και το έργο του, μτφ. Σωτήριος Δεσπότης, Αθήνα: εκδ. Ουρανός, 2019, σ.53 
675 Van Unnik, The New Testament. Its history and message, New York & Evanston: Harper & Row Publishers, 1962, σ.93 
676 Sylwii Mackiewicz Cezary Korzec, ‘Radujcie się w Panu’ Od radosnej przyjaźni do historycznego Jezusa, Szczecin: Pro Loco 
Bono, 2014, σ.75 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

219 
 

Με τη λέξη «ὑπερύψωση» εννοείται η παραχώρηση του ονόματος «Κύριος», το όνομα που 

είναι πάνω απ’ όλα τα ονόματα και που η Παλαιά Διαθήκη απέδιδε στον ένα και μοναδικό Θεό και 

τώρα, κατά την Καινή Διαθήκη παίρνει ο Ιησούς Χριστός677. Στον αρχαίο κόσμο το όνομα είχε τε-

ράστια σημαία, και αυτό διότι πέραν της προσφώνησης, εάν κάποιος γνώριζε το όνομα του άλλου 

μπορούσε να ασκήσει εξουσία επάνω του ή όταν επρόκειτο για Θεό, να επικαλεστεί τη δύναμή 

του. Με το όνομα678 «Κύριος», λοιπόν, κατανοούμε πως ο Χριστός είναι ο «Κύριος» των πάντων, 

τον οποίο θα προσκυνήσουν όλα τα επουράνια, τα επίγεια και τα υποχθόνια. Μείωσε και εξευτέ-

λισε τον εαυτό Του για χάρη της σωτηρίας των ανθρώπων με αποτέλεσμα να υψωθεί στους ουρα-

νούς κάνοντας κάθε γόνατο να λυγίζει μπροστά Του και κάθε γλώσσα να μιλάει γι’ αυτόν όντας ο 

μεγαλύτερος βασιλιάς679. 

Έτσι, η «λύτρωση» του Ιησού κυριαρχεί σε δύο επίπεδα α) την κατακόρυφη, όπου διαγράφεται 

η κάθοδος του Υιού του Θεού στη γη, ο θάνατος, η Ανάσταση και η ανάβαση στον ουρανό στα 

δεξιά του Πατρός και β) την οριζόντια, όπου υπάρχουν δύο μονοπάτια το ένα οδηγεί – χωρίς την 

παρουσία του Θεού – στο θάνατο και το άλλο, – με την παρουσία Του – στη ζωή και την ευτυχία680. 

Ο ύμνος ολοκληρώνεται με τις ευχαριστίες του Παύλου και τη δοξολογία προς το Θεό, κάτι το 

οποίο επιλέγει να κάνει συχνά. 

 

Παράλληλα κείμενα με Παλαιά Διαθήκη (Π.Δ.) 

Ένα από τα βασικότερα θεμέλια για τη δημιουργία της Καινής Διαθήκης αποτελεί η Παλαιά 

Διαθήκη. Μέσω του ίδιου του Χριστού, μπορούμε να διακρίνουμε τον ιδιαίτερο σεβασμό που ε-

πέδειξε Εκείνος στις Γραφές, οι οποίες έπαιξαν σημαντικό ρόλο στη δημιουργία του Λόγου του. 

Ορισμένες φορές το κείμενο της Παλαιάς Διαθήκης συμπλέκεται ανεπαίσθητα μέσα στο κείμενο 

της Καινής Διαθήκης, με αποτέλεσμα η συμπλοκή αυτή να έχει μεγάλη σημασία για το νόημα του 

κειμένου681.  

 
677 Ιωάννης Καραβιδόπουλος, Αποστόλου Παύλου Επιστολές προς Εφεσίους, Φιλιππησίους, Κολοσσαείς, Φιλήμονα, Θεσσα-
λονίκη: εκδ. Πουρναρά, 2011, σ.314 
 
679 Ed Parish Sanders, Paul, The Apostle’s Life, Letters, and Thought, Minneapolis: Fortress Press, 2015, σ.603 
680 Sylwii Mackiewicz Cezary Korzec, ‘Radujcie się w Panu’ Od radosnej przyjaźni do historycznego Jezusa, Szczecin: Pro Loco 
Bono, 2014, σ.77 
681 Σάββας Αγουρίδης, Ερμηνευτική των Ιερών Κειμένων, Γ΄ έκδοση, Αθήνα: εκδ. Άρτος Ζωής, 2002, σ.125, 142 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

220 
 

Σχετικά με τον Απόστολο Παύλο, δεν μπορεί εύκολα κανείς να κατανοήσει την ιδιότυπη χρήση 

της Παλαιάς Διαθήκης. Μέσα στις Επιστολές του παρουσιάζει μια αντίφαση που ενώ υποστηρίζει 

πως ο Χριστός αποτελεί το τέλος του Νόμου και της Παλαιάς Διαθήκης, συνεχώς υποστηρίζει πως 

ο Νόμος είναι «πνευματικός» και πως ο Λόγος του Θεού είναι η Παλαιά Διαθήκη.   

Όσον αφορά την προς Φιλιππησίους επιστολή – που επεξεργαζόμαστε στην παρούσα εργασία 

– παρατηρούμε πως υπάρχουν έμμεσες αναφορές στον προφήτη Ησαΐα και σύμφωνα με πολλούς 

τον (Δεύτερο) - Ησαΐα. Ο Ησαΐας, υπήρξε πρόσωπο «άγιον» και δοσμένο καθ’ ολοκληρίαν στο 

Θεό, ενώ θεωρείται ο κατ’ εξοχήν Προφήτης των μεσσιανικών εξαγγελιών682.  

« 8τὸ δὲ ῥῆμα τοῦ Θεοῦ ἡμῶν μένει εἰς τὸν αἰῶνα 9ἐπ᾿ ὄρος ὑψηλὸν ἀνάβηθι, ὁ εὐαγγελιζόμε-

νος Σιών· ὕψωσον ἐν ἰσχύϊ τὴν φωνή σου, ὁ εὐαγγελιζόμενος Ἱερουσαλήμ· ὑψώσατε, μὴ φοβεῖσθε· 

εἰπὸν ταῖς πόλεσιν Ἰούδα· ἰδοὺ ὁ Θεὸς ὑμῶν 10ἰδοὺ Κύριος Κύριος μετὰ ἰσχύος ἔρχεται καὶ ὁ βρα-

χίων μετὰ κυρίας· ἰδοὺ ὁ μισθὸς αὐτοῦ μετ᾿ αὐτοῦ καὶ τὸ ἔργον ἐναντίον αὐτοῦ 11ὡς ποιμὴν ποι-

μανεῖ τὸ ποίμνιον αὐτοῦ καὶ τῷ βραχίονι αὐτοῦ συνάξει ἄρνας καὶ ἐν γαστρὶ ἐχούσας παρακαλέ-

σει.» (Ησ. 40:8-11) 

Στο (Ησ. 40:8-11), επισημαίνεται η λυτρωτική αιωνιότητα του Θεού, που αποτελεί παρηγοριά 

για τον άνθρωπο, σε αντίθεση με την παροδικότητα της ανθρώπινης ύπαρξης. Κάτι αντίστοιχο 

παρατηρούμε και στα (Ησ. 45:5) και (Ησ. 45:23): 

«ὅτι ἐγὼ Κύριος ὁ Θεός, καὶ οὐκ ἔστι πλὴν ἐμοῦ Θεός,  

ἐνίσχυσά σε καὶ οὐκ ᾔδεις με» (Ησ. 45:5)  

& 

«κατ᾿ ἐμαυτοῦ ὀμνύω, ἦ μὴν ἐξελεύσεται ἐκ τοῦ στόματός μου δικαιοσύνη,  

οἱ λόγοι μου οὐκ ἀποστραφήσονται, ὅτι ἐμοὶ κάμψει πᾶν γόνυ καὶ ἐξομολογήσεται  

πᾶσα γλῶσσα τῷ Θεῷ» (Ησ. 45:23) 

όπου τονίζεται η μοναδικότητα του ενός και παντοδύναμου Θεού σε σχέση με τα αναρίθμητα 

είδωλα των εθνών εκείνης της εποχής.  

 
682 Κωνσταντίνος Βλάχος, Πρακτικά Θεολογικού Συμποσίου, 180 χρόνια Θεολογικών Σπουδών (9-11 Μαΐου 2017), Αθήνα, 
2018, σ.117 -119 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

221 
 

Εν συνεχεία, στα (Ησ. 52:1) και (Ησ. 53:1-12): 

«᾿Ἰδοὺ συνήσει ὁ παῖς μου καὶ ὑψωθήσεται καὶ δοξασθήσεται καὶ μετεωρισθήσεται σφόδρα.» 

(Ησ. 52:1) 

& 

« Κύριε, τίς ἐπίστευσε τῇ ἀκοῇ ἡμῶν; καὶ ὁ βραχίων Κυρίου τίνι ἀπεκαλύφθη; … διὰ τοῦτο 

αὐτὸς κληρονομήσει πολλοὺς καὶ τῶν ἰσχυρῶν μεριεῖ σκῦλα, ἀνθ᾿ ὧν παρεδόθη εἰς θάνατον ἡ 

ψυχὴ αὐτοῦ, καὶ ἐν τοῖς ἀνόμοις ἐλογίσθη· καὶ αὐτὸς ἁμαρτίας πολλῶν ἀνήνεγκε καὶ διὰ τὰς ἁμαρ-

τίας αὐτῶν παρεδόθη.» (Ησ. 53:1-12) 

επισημαίνονται ολοφάνερα οι αναφορές περί Αναστάσεως του Μεσσία, τα πάθη η διαδικασία 

της ύψωσής του και ο θρίαμβος προς το πρόσωπό Του, το πρόσωπο του «δούλου του Κυρίου». 

Ψαλμός 109 

«1Εἶπεν ὁ Κύριος τῷ Κυρίῳ μου· κάθου ἐκ δεξιῶν μου, ἕως ἂν θῶ τοὺς ἐχθρούς σου ὑποπόδιον 

τῶν ποδῶν σου. 2ῥάβδον δυνάμεως ἐξαποστελεῖ σοι Κύριος ἐκ Σιών, καὶ κατακυρίευε ἐν μέσῳ τῶν 

ἐχθρῶν σου. 3μετὰ σοῦ ἡ ἀρχὴ ἐν ἡμέρᾳ τῆς δυνάμεώς σου ἐν ταῖς λαμπρότησι τῶν ἁγίων σου· ἐκ 

γαστρὸς πρὸ ἑωσφόρου ἐγέννησά σε. 4ὤμοσε Κύριος καὶ οὐ μεταμεληθήσεται· σὺ ἱερεὺς εἰς τὸν 

αἰῶνα κατὰ τὴν τάξιν Μελχισεδέκ. 5Κύριος ἐκ δεξιῶν σου συνέθλασεν ἐν ἡμέρᾳ ὀργῆς αὐτοῦ βα-

σιλεῖς· 6κρινεῖ ἐν τοῖς ἔθνεσι, πληρώσει πτώματα, συνθλάσει κεφαλὰς ἐπὶ γῆς πολλῶν. 7ἐκ χει-

μάῤῥου ἐν ὁδῷ πίεται· διὰ τοῦτο ὑψώσει κεφαλήν.» (Ψ. 109) 

Ο Ψαλμός 109 (ή 110 κατά τη μασωρική αρίθμηση), αποτελεί έναν από τους πιο      σημαντικούς 

Ψαλμούς της Παλαιάς Διαθήκης ενώ ο πρώτος στίχος είναι συχνά αναφερόμενος στην Καινή Δια-

θήκη683. Αναμφίβολα ο Ψαλμός 109 επέδρασε στη διαμόρφωση της χριστολογίας της πρώτης χρι-

στιανικής κοινότητας αφού μιλάει για τη θέση του Ιησού στα δεξιά του Πατρός και την τελική νίκη 

ενάντια των εχθρών. 

Η ομοιότητα του Ψαλμού με το Χριστολογικό ύμνο διαφαίνεται εξ’ αρχής από το σημείο της 

ύψωσης του Χριστού. Η ταπείνωση και η ύψωση είναι μια από τις ομοιότητες των δύο κειμένων 

 
683 Γεώργιος Γαλίτης, Εισηγήσεις Γ’ Συνάξεως Ελλήνων Βιβλικών θεολόγων Πανεπιστημίων Αθηνών & Θεσσαλονίκης (Καβάλα 
24-28 Οκτωβρίου 1980), Αθήνα: εκδ. Άρτος Ζωής, 1980, σ.86-94 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

222 
 

αφού πρώτα υπάρξει η κένωση όπως αναφέρεται στο Χριστολογικό ύμνο ώστε ν’ ακολουθήσει η 

ύψωση που θα δοθεί από το Θεό. Στη φράση του Ησαΐα:  

«Ἰδοὺ συνήσει ὁ παῖς μου καὶ ὑψωθήσεται καὶ δοξασθήσεται καὶ μετεωρισθήσεται σφόδρα»  

(Ησ. 52:13) 

με τη δόξα συνυπάρχει και η ύψωση, ενώ για τους συνοπτικούς η ύψωση νοείται ως η δόξα 

ανεξάρτητα από το πάθος και το θάνατο. Σε κάθε περίπτωση, το σημείο που μας απασχολεί πε-

ρισσότερο είναι ο πρώτος στίχος του Ψαλμού:   

«1Εἶπεν ὁ Κύριος τῷ Κυρίῳ μου· κάθου ἐκ δεξιῶν μου, ἕως ἂν θῶ τοὺς ἐχθρούς σου  

ὑποπόδιον τῶν ποδῶν σου.» 

αφού η ταπείνωση και η ύψωση σχετίζονται άμεσα με την κένωση, άρα και την ταπείνωση και 

την ύψωση του Χριστού που αναφέρει ο Χριστολογικός ύμνος.  

Η κένωση δε φαίνεται αμέσως στον Ψαλμό, με το στίχο 4 όμως, μπορούμε να υποθέσουμε πως 

ο Μελχισεδέκ αντιπροσωπεύει το ανθρώπινο είδος. Η κατάσταση του Χριστού σε Κύριο και στα 

δύο κείμενα εκφράζεται πανηγυρικά. Στον ύμνο, ο «Κύριος» συνοδεύεται από τη φράση «παν ό-

νομα» ενώ στον Ψαλμό απλώς «Κύριος», αφού όμως προηγουμένως Κύριος αποκαλείται και ο 

Θεός.   

 

  Σύνδεση με το σήμερα 

Όπως χαρακτηριστικά αναφέρει ο Σταύρος Φωτίου684, στις σχέσεις μεταξύ ανθρώπων και συ-

νανθρώπων θα πρέπει πάντοτε να κυριαρχεί η σκέψη πως, ο άλλος δεν είναι αντίπαλος ούτε ε-

χθρός, αλλά αδελφός και φίλος. Σε ολόκληρη τη ζωή τους οι άνθρωποι, θα πρέπει ν’ απορρίψουν 

την εχθρότητα και ό,τι την ευτελίζει και την εξαθλιώνει και να έχουν αυτοσκοπό την πρόσληψη 

του αληθινού και πανανθρώπινου. Αυτό, μπορεί να επιτευχθεί μέσα από το διάλογο και μέσα από 

το «άνοιγμα της αγκαλιάς» προς το συνάνθρωπο καθώς και από την ανταπόδοση κάθε αγαθού 

από το οποίο εμπλουτίζεται όλη η ανθρωπότητα. Αυτό που κρατάει τους ανθρώπους στη ζωή εί-

ναι η αγάπη των άλλων και η ύπαρξη κάποιων ατόμων που είναι σημαντικά στη ζωή τους. 

 
684 Σταύρος Φωτίου, Εκκλησιαστικός Κήρυκας, Θεολογική επετηρίδα της Ιεράς Μητροπόλεως Κύπρου, Τόμος ΚΕ΄, Λάρνακα, 
2019, σ.287-289 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

223 
 

Για τους αρχαίους προγόνους μας, η έννοια του ήθους – που αποτελεί τον εκτεταμένο τύπο 

του ἔθους – αποτελούσε βαρυσήμαντη προϋπόθεση της ζωής καθώς αναφέρεται στο χαρακτήρα 

και τη διάθεση του ανθρώπου685. Συνεπώς, η ηθική στον αρχαίο κόσμο ήταν να είναι κανείς ευτυ-

χισμένος. Κατά τον Απόστολο Παύλο για να μπορέσει κάποιος να γνωρίσει την ἐν Χριστῷ ζωή, θα 

πρέπει πρώτα να γίνει «νέκρωση» του παλαιού ανθρώπου και μετέπειτα η αναδημιουργία του σε 

νέα ύπαρξη686. Σύμφωνα με το παράδειγμα του Ιησού Χριστού – ο οποίος είναι ο χορηγός, η αλή-

θεια και το πλήρωμα της ζωής – το νόημα και ο ύψιστος σκοπός είναι η προσωπική οικείωση του 

καθενός με τη ζωή και όχι απλά μια θεωρητική διδασκαλία για το πως να πορευτεί σ’ αυτή. Ο 

Χριστός, ως τέλειος Θεός και τέλειος άνθρωπος φανέρωσε στους ανθρώπους το «ήθος» του Θεού 

ενώ παράλληλα απέναντι στον Θεό Πατέρα, τήρησε το «ήθος» του τέλειου ανθρώπου. Για τον 

άνθρωπο, λοιπόν, που αποτελεί το κατ’ εικόνα και καθ’ ομοίωσιν του Θεού, το ήθος αντανακλάται 

μέσα από την εικόνα του αλλά και μέσα από την ελευθερία του να επιλέξει το αν θα γίνει «τέλειος 

Χριστός». Με την πίστη, την αγάπη και την ελπίδα μπορεί να καταφέρει να φτάσει στο «ἐν Χριστῷ 

ήθος» που επιτυγχάνεται μέσω της ένωσης του πιστού με το σώμα του Χριστού. 

Αν μιλήσουμε για χριστιανική ηθική, θ’ αντιληφθούμε γρήγορα πως δεν περιορίζεται στην 

προβολή αρχών και ηθικών κανόνων, αλλά αποσκοπεί στη σύνδεση του ανθρώπου με την πηγή 

του αγαθού, τον Θεό. Η κοινωνία με τον Θεό ανακαινίζει τον άνθρωπο και αποκαθιστά τις σωστές 

σχέσεις του με το συνάνθρωπο έχοντας ελευθερία Πνεύματος, κάτι που αποκτάται μέσω της τή-

ρησης των εντολών του Θεού και τη συμμετοχή στη θεία ζωή687. 

 

Οι Διόσκουροι και οι Ισθμιακοί Αγώνες 

Μια διαφορετική προσέγγιση, που έρχεται σε αντίθεση με αυτή του Lohmeyer αλλά και άλλων 

μελετητών και θεολόγων είναι αυτή του Α. Levin688. Ο Levin υποστηρίζει πως, αναφορικά με το 

πολιτισμικό πλαίσιο του Παύλου σημαντικό ρόλο κατείχαν οι Ισθμιακοί Αγώνες ενώ ισχυρίζεται 

πως, ο ύμνος της προς Φιλιππησίους επιστολής περιλαμβάνει έναν υπαινιγμό στους Διόσκου-

ρους689. Οι Διόσκουροι, Κάστωρ και Πολυδεύκης (Διός κούροι) ήταν δίδυμα αδέλφια γιοί της 

 
685 Liddell & Scott, Λεξικό της Αρχαίας Ελληνικής Γλώσσας, Επιτομή του Μεγάλου Λεξικού, online, εκδ. Πελεκάνος, 2007. 
686 Θωμάς Ιωαννίδης, Άνθρωπος και κόσμος κατά τον Απόστολο Παύλο , Θεσσαλονίκη: εκδ. Πουρναρά, 2008, σ.70-79 
687 Γεώργιος Μαντζαρίδης, Χριστιανική Ηθική, Τόμος Β΄ , Ι.Μ. Μονή Βατοπαιδίου - Άγιον Όρος, 2015, σ.15 
688 Arnold G. Levin, Professor Emeritus of Religion Augustana College Rock Island, Illinois. 
689 Anna Groebe, “Paul's Poetic License: Philippians 2:6-11 as a Hellenistic Hymn”, Augustana College, Rock Island Illinois, 2013, 
p. 31-35 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

224 
 

Λήδας και του Δία ενώ σύμφωνα με τον Πίνδαρο (Νεμ. 10.80-87) ο Πολυδεύκης ήταν γιος του Δία 

και ο Κάστωρ γιός του θνητού Τυνδάρεως βασιλιά της Σπάρτης. Σε συνέχεια του θανάτου του 

Κάστορα, ο Πολυδεύκης ζητάει να μοιραστεί την αθανασία του με τον αδελφό του με αποτέλεσμα 

να εναλλάσσονται μεταξύ της αθάνατης ζωής στον Όλυμπο και της ζωής στον Κάτω Κόσμο: 

«…ἤνεπε· Ζεὺς δ᾽ ἀντίος ἤλυθέ οἱ,     

καὶ τόδ᾽ ἐξαύδασ᾽ ἔπος· «Ἐσσί μοι υἱός· 

τόνδε δ᾽ ἔπειτα πόσις 

σπέρμα θνατὸν ματρὶ τεᾷ πελάσαις 

στάξεν ἥρως, ἀλλ᾽ ἄγε τῶνδέ τοι ἔμπαν αἵρεσιν 

παρδίδωμ᾽· εἰ μὲν θάνατόν τε φυγὼν καὶ 

γῆρας ἀπεχθόμενον 

αὐτὸς Οὔλυμπον θέλεις ‹ναίειν ἐμοὶ› 

σύν τ᾽ Ἀθαναίᾳ κελαινεγχεῖ τ᾽ Ἄρει, 

ἔστι σοι τούτων λάχος· εἰ δὲ κασιγνήτου πέρι 

[ἐπῳδ. ε] 

μάρνασαι, πάντων δὲ νοεῖς ἀποδάσσασθαι ἴσον, 

ἥμισυ μέν κε πνέοις γαίας ὑπένερθεν ἐών, 

ἥμισυ δ᾽ οὐρανοῦ ἐν χρυσέοις δόμοισιν.» 

 

80 

 

 

 

 

 

 

85 

 

 

(ΠΙΝΔΑΡΟΣ, Νεμεονίκαις Χ, «Θεαίῳ Ἀργείῳ παλαιστῇ»,  (10.80-87) 

Τα έντονα θέματα του θανάτου, της ανάστασης και της θυσίας είναι αυτά που ο Levin πιστεύει 

πως συσχετίζονται με αυτά του Ιησού Χριστού.  

 Η ιστορία του Πινδάρου προβάλλει την αδελφική αγάπη παράλληλα, όμως, γίνεται φανερή 

η δικαιοσύνη και η πίστη του πατέρα Δία που παρέχει φροντίδα στα δύο αδέλφια. Μέσω της 

αναφοράς για τη μέριμνα που επιδεικνύουν οι θεοί σε όσους αγαπούν παρατηρεί κανείς πόσο 

μεγάλη σημασία έχει για τον Πίνδαρο «…καὶ μὰν θεῶν πιστὸν γένος» (ΠΙΝΔΑΡΟΣ, Νεμεονίκαις Χ, 

«Θεαίῳ Ἀργείῳ παλαιστῇ», (10.54). Ο παραλληλισμός με τη δεύτερη στροφή του «Χριστολογικού 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

225 
 

ύμνου» είναι αξιοσημείωτος, ο Θεός Πατέρας εξυψώνει τον Ιησού μετά την υπακοή και τον θά-

νατό Του, δίνοντάς Του ένα όνομα ανώτερο από κάθε όνομα (Κεφ. 2:9).  

Λαμβάνοντας υπόψη το γεγονός ότι οι λατρείες ήταν συνήθως αφιερωμένες στους Διόσκου-

ρους, που θεωρούνταν από τους Έλληνες και τους Ρωμαίους προστάτες των ναυτιλλομένων690, 

ενθαρρύνει περαιτέρω τις εικασίες για σύγκρουση μεταξύ των λατρειών των Διόσκουρων και των 

οπαδών του Ιησού. Ενδεχομένως, ο Παύλος να είχε σημαντικό κίνητρο παραγωγής ενός μηνύμα-

τος αντίθετο με εκείνο των ελληνορωμαϊκών λατρειών χρησιμοποιώντας μια μορφή που ήταν ήδη 

οικεία σε κάθε αποδέκτη ελληνιστικής παιδείας. Έτσι, σύμφωνα με τον Levin, το ποίημα του Πιν-

δάρου πιθανόν να αποτελεί ένα συγκεκριμένο παράδειγμα που ενέπνευσε τον Παύλο στη δική 

του σύνθεση.  

Αν υποθέσει κανείς ότι ο «Χριστολογικός ύμνος» της προς Φιλιππησίους επιστολής αποτελεί 

«μίμηση» του ποιήματος του Πινδάρου, προκύπτει εύλογα το ερώτημα ποιο χώρο θα επέλεγε ο 

Παύλος ώστε να ομιλήσει περί αυτού; Οι Ισθμιακοί αγώνες691 ήταν ένα σημαντικό γεγονός που 

λάμβανε μέρος κοντά στην Κόρινθο εκεί, όπου συνήθως εκτελούνταν οι ωδές της νίκης. Έτσι, ο 

Levin θεωρεί ότι ο Παύλος θα επέλεγε τους Ισθμιακούς αγώνες, αν και δεν υπάρχει καμία ανα-

φορά ότι ο Παύλος συμμετείχε στους αγώνες αυτούς. Παρόλα αυτά, υποστηρίζει ότι ο Παύλος 

ήταν παρών στην Κόρινθο το 51 μ.Χ., και φαντάζει απίθανο να είχε χάσει ένα τόσο σημαντικό 

γεγονός που λάμβανε χώρα δέκα μίλια μακριά. Το αν ο Παύλος αισθανόταν την ανάγκη να παρα-

στεί σε μια τέτοια εκδήλωση ή όχι είναι αδύνατο να προσδιοριστεί. Παρόλο που δεν υπάρχουν 

στοιχεία που να υποδηλώνουν ότι ο Παύλος απέφυγε τους αγώνες των Ισθμίων, δεν υπάρχουν 

επίσης στοιχεία που να αποδεικνύουν ότι τους παρακολούθησε καθώς δεν υπάρχει καμία ανα-

φορά στις επιστολές του που σώζονται σήμερα.  

Συμπερασματικά, είναι σαφές ότι το επιχείρημα ο Παύλος να είχε εκτελέσει ωδή νίκης στους 

Ισθμιακούς αγώνες φαντάζει εξαιρετικά δύσκολο καθώς η έλλειψη στοιχείων το καθιστά κατά 

κάποιο τρόπο αδύνατο. 

 

 
690 βλ. Διόσκουροι, Σωφρόνιος Ευστρατιάδης (Μητροπολίτης Λεοντοπόλεως), Λεξικόν της Καινής Διαθήκης, Εν Αλεξανδρεία: 
Εκ του Πατριαρχικού Τυπογραφείου, 1910, σ.223 
691 Richard M. Rothaus, “Corinth: The First City of Greece, An Urban History of Late Antique Cult & Religion”, Brill, 2000, p.86 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

226 
 

Συμπεράσματα  

Ακόμα μια από τις επιστολές του Αποστόλου Παύλου, γραμμένη τόσα χρόνια πριν, κι όμως 

τόσο επίκαιρη. Μοιάζει σα να γράφτηκε στις μέρες μας για να μας δείξει το σωστό και να μας 

δώσει ώθηση ώστε να γίνουμε καλύτεροι άνθρωποι, τονίζοντας την ταπεινότητα του Χριστού, κάτι 

που σίγουρα υστερεί στις μέρες μας. Μπορούμε, λοιπόν, ν’ αντιληφθούμε το μεγαλείο του αν-

θρώπου αυτού, ο οποίος πάλεψε σκληρά για τη διάδοση του Χριστιανισμού γνωρίζοντας καλύ-

τερα από τον καθένα πως θα απευθυνθεί σε ένα κοινό και πως θα το «μαγέψει» με τα λόγια του. 

Μια μαγεία η οποία αποτυπώνεται ολοφάνερα στον «Χριστολογικό ύμνο» της προς Φιλιππησίους 

επιστολής. 

Ο ύμνος που περιλαμβάνεται στο δεύτερο Κεφάλαιο της επιστολής, έχει σκοπό την ενθάρ-

ρυνση για τη διατήρηση της ενότητας στη χριστιανική κοινότητα με την υιοθέτηση της στάσης του 

Χριστού η οποία εκδηλώνεται στην ενσάρκωση και το μαρτύριό του.  

Στο πρώτο μέρος του ύμνου (Φιλ. 2:6) αναφέρεται η θεϊκή φύση του Ιησού ο οποίος προϋ-

πήρχε στους ουρανούς μαζί με τον Θεό Πατέρα και συμμετείχε στη δημιουργία.                  Στο 

δεύτερο μέρος (Φιλ. 2:7-8) παρουσιάζονται οι ενέργειες του Ιησού, ο οποίος ερχόμενος στη γη και 

λαμβάνοντας τη μορφή δούλου, ταπεινώνεται και θανατώνεται μαρτυρικά ώστε να πραγματοποι-

ηθεί η σωτηρία του ανθρώπου. Στο τρίτο και τελευταίο μέρος (Φιλ. 2:9-11) προβάλλεται η αντί-

δραση του Θεού στις πράξεις του Ιησού. Ο Χριστός αντιπροσωπεύει το «μοντέλο» της χριστιανικής 

ζωής ο οποίος ενδιαφερόμενος για τους ανθρώπους και επιζητώντας τη σωτηρία τους κατέβηκε 

στη γη και ταπεινώθηκε με τον πιο βάρβαρο τρόπο. Αυτό πρέπει να κάνει και ο κάθε χριστιανός 

στη ζωή του, σκεπτόμενος τους συνανθρώπους του και με αγάπη, πίστη και ταπεινότητα να μετέ-

χει στο ίδιο πνεύμα, να μην κάνει τίποτα από ανταγωνισμό ή από ματαιοδοξία αλλά να θεωρεί 

τον άλλο ανώτερό του και να του προσφέρει όσα περισσότερα μπορεί.   

Σε αντίθεση με τον Αδάμ  ο οποίος - από ζήλια και απερισκεψία - προσπάθησε αφορμώμενος 

από ιδιοτέλεια να σφετεριστεί τη θεότητα (θέλησε δηλαδή, να γίνει «σαν τους Θεούς»), ο Χριστός 

γίνεται υπηρέτης των ανθρώπων χωρίς καν να υπερασπιστεί τον εαυτό Του με θεϊκό τρόπο κατά 

τη διάρκεια της μαρτυρικής σταύρωσης. Με την υπερύψωση, όμως, στα ουράνια μετά θανάτου 

και παίρνοντας θέση στα δεξιά του Πατρός, κατανοούμε την ελεύθερη πράξη του Θεού που έδωσε 

στον Υιό την αξιοπρέπεια του τίτλου «Κύριος» συμπεριλαμβάνοντας και δίνοντας την ίδια εξίσου 

αξία – με τη θεϊκή – στην ανθρώπινη φύση. Κατά τη διάρκεια της «γήινης» ζωής σκοπός του Ιησού 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

227 
 

ήταν να υπηρετεί τους ανθρώπους για να τους φέρει στη σωτηρία. Αυτό το έργο είναι η βάση της 

λατρείας του ως πραγματικού ανθρώπου και Υιού του Θεού. 

Με το πρότυπο του Ιησού Χριστού στη ζωή μας, θα πρέπει συνεχώς να αναγνωρίζουμε και να 

μιμούμαστε την αγαθοεργία χωρίς να νομίζουμε πως τα έχουμε δώσει όλα, διότι αυτό είναι κάτι 

που πρέπει να πράττουμε σε όλη μας τη ζωή692. Ένα πολύ όμορφο παράδειγμα είναι αυτό του 

αθλητή ο οποίος έχει κοπιάσει τόσο πολύ για να προπονηθεί και να τρέξει, εάν όμως εγκαταλήψει 

την τελευταία στιγμή, τα έχει χάσει όλα. Έτσι και στη ζωή των ανθρώπων, εάν κάποιος κάνει το 

καλό και κάποια στιγμή παύσει, τότε έχει καταστρέψει τα πάντα. Αυτός που δίδει ελεημοσύνη 

πρέπει να μη θαυμάζει το χρήμα ούτε τα πλούτη αλλά μέσα από τα βάθη της καρδιάς του να 

επιδιώκει να βοηθήσει το συνάνθρωπο. Διότι, τόσο μεγάλη είναι η δύναμη της ελεημοσύνης που 

οδηγεί στον ουρανό με παρρησία εκείνους που την εξασκούν.  

Γι’ αυτό πάντα θα πρέπει να υπάρχει στη σκέψη όλων μας πως, αφού ο Θεός από ευσπλαχνία 

και φιλανθρωπία έγινε άνθρωπος και μάλιστα πήρε τη μορφή δούλου, πολύ πιο εύκολα θα μπο-

ρέσει τους απλούς ανθρώπους και τους δούλους να τους οδηγήσει στον ουρανό. Στο μυαλό όλων 

θα πρέπει να κυριαρχεί η τόσο μεγάλη θυσία που έκανε ο Κύριος για εμάς τους ανθρώπους ζητώ-

ντας μας μόνο την αγάπη, την ομόνοια και τη ταπεινοφροσύνη προς τους συνανθρώπους μας. 

Διότι τα αγαθά που γεννά η ταπεινοφροσύνη είναι τόσα πολλά (φιλανθρωπία, νηφαλιότητα, ανε-

ξικακία κ.α.) τα οποία έρχονται σε αντίθεση με την απόγνωση κατά την οποία παρατηρείται η ύ-

βρις, η φιλονικία, η οργή, η σκληρότητα, η αλαζονεία693.  

Είναι εύλογο στο σημείο αυτό, να επισημάνουμε την προσπάθεια του αλαζόνα ανθρώπου να 

μπορέσει να φτάσει τα ζώα. Επιθυμεί να είναι δυνατότερος από το λιοντάρι, ομορφότερος από 

τον κύκνο, λαμπρότερος από το παγώνι, σοφότερος από τη μέλισσα καταλήγοντας να «απαιτεί» 

πράγματα από τον Θεό, ζηλεύοντας τα ζώα και θεωρώντας τα ανώτερα. Τα ζώα όμως, δεν έχουν 

μέσα τους την κακία ή την πενία. Δυστυχώς, ορισμένες φορές ο άνθρωπος χάνει το μέτρο αγνοώ-

ντας δύο πράγματα α) πως τα ζώα δεν μπορούν να μετέχουν στην ευσέβεια και τον ενάρετο βίο 

και β) πως θα πρέπει να προσπαθεί ώστε να γίνει ίσος με τους αγγέλους με σκοπό να φτάσει στη 

βασιλεία των ουρανών.   

 
692 Ιωάννης Χρυσόστομος, Έλληνες Πατέρες της Εκκλησίας (ΕΠΕ), σ.357-361 
693 Ιωάννης Χρυσόστομος. σ.555-561 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

228 
 

Σύμφωνα με τον Levin, η ενδεχόμενη σύγκριση του Ιησού με τους Διόσκουρους                   – 

όπως αυτοί αναφέρονται στο ποίημα του Πινδάρου (Νεμεονίκαις Χ, «Θεαίῳ Ἀργείῳ παλαιστῇ») – 

φέρνουν στην επιφάνεια τα έντονα θέματα του θανάτου, της ανάστασης και της θυσίας. Το ενδε-

χόμενο ο Παύλος να επηρεάστηκε από τον Πίνδαρο και να βρέθηκε στην Κόρινθο κατά τη διεξα-

γωγή των Ισθμιακών αγώνων δε φαντάζει εξωπραγματικό παράλληλα, όμως, δεν μπορεί να δια-

τυπωθεί απολύτως τίποτα με ακρίβεια λόγω έλλειψης των απαραίτητων στοιχείων.      

Συνοψίζοντας, με βάση τα παραπάνω όλοι οι άνθρωποι - στη δύσκολη εποχή στην οποία ζούμε 

- θα πρέπει να έχουμε ένα κοινό στόχο στη ζωή μας. Να αφήσουμε στην άκρη τον εγωισμό και να 

επιδιώξουμε την αρετή και την ταπείνωση, αυτή που θα μας οδηγήσει στην οικία του Θεού εκεί 

όπου θα μας αναγνωρίσει και θα μας καλοδεχτεί.             

 

Πηγές 

Η Αγία Γραφή, Παλαιά και Καινή Διαθήκη, Αθήνα: εκδ. Ελληνική Βιβλική Εταιρία, 2003. 

Nestle Aland, Novum Testamentum Graece, 28η Έκδοση (Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft), 

1993.  

 

Βιβλιογραφία 

Ελληνική 

Αγουρίδης, Σάββας.  

• Ερμηνευτική των Ιερών Κειμένων. Γ΄ έκδοση. Αθήνα: εκδ. Άρτος Ζωής. 2002. 

• Εισηγήσεις Γ’ Συνάξεως Ελλήνων Βιβλικών θεολόγων Πανεπιστημίων Αθηνών & 

Θεσσαλονίκης (Καβάλα 24-28 Οκτωβρίου 1980). Αθήνα: εκδ. Άρτος Ζωής. 1980. 

Ατματζίδης, Χαράλαμπος.  

• Από τη Βιβλική έρευνα στην πίστη της εκκλησίας. Τομ. Α΄. Θεσσαλονίκη: εκδ. 

Πουρναρά. 2010. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

229 
 

• Πανεπιστημιακές παραδόσεις στο μάθημα Ο Απόστολος Παύλος - πολιτισμός και 

θεολογία. Θεσσαλονίκη 

Γαλίτης, Γεώργιος. Εισηγήσεις Γ’ Συνάξεως Ελλήνων Βιβλικών θεολόγων Πανεπιστημίων Αθη-

νών & Θεσσαλονίκης (Καβάλα 24-28 Οκτωβρίου 1980). Αθήνα: εκδ. Άρτος Ζωής. 1980. 

Δεσπότης, Σωτήριος.  

• Πανεπιστημιακές παραδόσεις στο μάθημα Ερμηνεία και Θεολογία. Αθήνα, 2008. 

• Πανεπιστημιακές παραδόσεις στο μάθημα Ερμηνεία και Θεολογία. Αθήνα. 2013. 

• Ερμηνεία και Θεολογία της Καινής Διαθήκης, Οι Παύλειες Επιστολές. Αθήνα: 

Τμήμα Κοινωνικής Θεολογίας. 

• Ερμηνεία και Θεολογία της Καινής Διαθήκης, οι Ύμνοι των Επιστολών της 

Αιχμαλωσίας. Αθήνα: Τμήμα Κοινωνικής Θεολογίας. 

Ευστρατιάδης, Σωφρόνιος. Μητροπολίτης Λεοντοπόλεως Ευστρατιάδης Σωφρόνιος, Λεξικόν 

της Καινής Διαθήκης. Εν Αλεξανδρεία: Εκ του Πατριαρχικού Τυπογραφείου. 1910. 

Ιωάννης, Χρυσόστομος. Έλληνες Πατέρες της Εκκλησίας (ΕΠΕ). Θεσσαλονίκη: εκδ. Γρηγόριος ο 

Παλαμάς. 1980. 

Ιωαννίδης, Βασίλειος. Εἰσαγωγή εἰς τήν Καινήν Διαθήκην. 2η έκδοση. Αθήνα. 1992. 

Ιωαννίδης, Θωμάς. Άνθρωπος και κόσμος κατά τον Απόστολο Παύλο. Θεσσαλονίκη: εκδ. 

Πουρναρά. 2008. 

Καραβιδόπουλος, Ιωάννης.  

• Αποστόλου Παύλου Επιστολές προς Εφεσίους, Φιλιππησίους, Κολοσσαείς, 

Φιλήμονα. Θεσσαλονίκη: εκδ. Πουρναρά. 2011. 

• Εισηγήσεις Γ’ Συνάξεως Ελλήνων Βιβλικών θεολόγων Πανεπιστημίων Αθηνών & 

Θεσσαλονίκης (Καβάλα 24-28 Οκτωβρίου 1980). Αθήνα: εκδ. Άρτος Ζωής. 1980. 

Μαντζαρίδης, Γεώργιος. Χριστιανική Ηθική. Τόμος Β΄. Ι.Μ. Μονή Βατοπαιδίου - Άγιον Όρος. 

2015. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

230 
 

Φωτίου, Σταύρος. Εκκλησιαστικός Κήρυκας. Θεολογική επετηρίδα της Ιεράς Μητροπόλεως Κύ-

πρου. Τόμος ΚΕ’. Λάρνακα. 2019. 

 

Ξένη 

Groebe, Anna. “Paul's Poetic License: Philippians 2:6-11 as a Hellenistic Hymn”. Augustana Col-

lege, Rock Island Illinois. 2013. 

Mackiewicz, Sylwii - Korzec, Cezary. ‘Radujcie się w Panu’ Od radosnej przyjaźni do histo-

rycznego Jezusa .Szczecin: Pro Loco Bono. 2014. 

Robert, Scott - Liddell Henry - Κωνσταντινίδου, Λεξικό της Αρχαίας Ελληνικής Γλώσσας. Παν/μιο 

Αιγαίου. 2011. 

Rothaus, Richard M. “Corinth: The First City of Greece, An Urban History of Late Antique Cult & 

Religion”. Brill. 2000. 

Sanders, Ed Parish. Paul, The Apostle’s Life, Letters, and Thought. Minneapolis: Fortress Press. 

2015. 

Stourton, Edward. Στα βήματα του Αποστόλου Παύλου. μτφρ. Α Παπασυριόπουλος. Αθήνα: 

εκδ. Ωκεανίδα. 2008. 

Unnik, Van. The New Testament. Its history and message. New York & Evanston: Harper & Row 

Publishers. 1962. 

Vincent, Marvin. Some Aspects of Paul’s Theology in the Philippian Epistle. The University of 

Chicago Press, 1899. 

Wright, Nicholas Thomas. Απόστολος Παύλος, η ζωή και το έργο του. μτφ. Σωτήριος Δεσπότης. 

Αθήνα: εκδ. Ουρανός. 2019. 

   

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

231 
 

Ο λειτουργικός χαρακτήρας του Μυστηρίου της Εκκλησίας 
 

Οικονόμου B. Αργύριος 694 
 

 

Εισαγωγή 

Η ορθόδοξη εκκλησιαστική αρχιτεκτονική αποκαλύπτει συμβολικά και πραγματικά την παρου-

σία του Θεού στην κτιστή πραγματικότητα. Η πραγμάτωση αυτής της αλήθειας στο οικοδομικό 

συγκρότημα του ναού επιτυγχάνεται με όλους τους λειτουργικούς χώρους, από τον νάρθηκα και 

το Ιερό Βήμα σε οριζόντιο, αλλά και σε κάθετο επίπεδο, με το κεντρικό κλίτος και τον τρούλο, στον 

οποίο δεσπόζει η μορφή του Παντοκράτορος. Η διάταξη στο εσωτερικό του ορθοδόξου ναού έχει 

μια τέτοια ιδιαιτερότητα, ούτως ώστε να δίδεται η αίσθηση της ενότητας των πάντων με σημείο 

αναφοράς τον Έναν Δημιουργό Θεό.  

Οι εν τω κόσμω πιστοί χριστιανοί ανήκουν ήδη σ’ αυτή τη σύναξη όπου στον ναό, βιώνουν το 

μυστήριο της Εκκλησίας, ως αιώνια λατρεία της Βασιλείας του Θεού, πορευόμενοι από τον πρό-

ναο (νάρθηκα) προς τον κυρίως ναό (κεντρικό κλίτος), θεασάμενοι το Ιερό Βήμα, μετέχοντας στο 

μυστήριο της Θείας Ευχαριστίας, το οποίο πραγματοποιείται στην Αγία Τράπεζα και κοινωνούντες 

του τιμίου Σώματος και Αίματος του Χριστού καθίστανται «συμπολῖται τῶν ἁγίων καὶ οἰκεῖοι τοῦ 

Θεοῦ…»695.  

Ο ιερός ναός αποτελεί τον χώρο έκφρασης και προσφοράς της λατρείας και της ακαταπαύστου 

δοξολογίας στον Δημιουργό Θεό, ο οποίος συνέχει και περικρατεί τα πάντα. Κάθε τι στην ορθό-

δοξη παράδοση εμπεριέχει έναν βαθύτατο θεολογικό και αληθινό συμβολισμό, που αποκαλύπτε-

ται άλλοτε με έμμεσο τρόπο κι άλλοτε εμφανώς. Σε όλες τις μορφές της τέχνης εκφράζεται η απο-

κρυσταλλωμένη δογματική διδασκαλία των αγίων Πατέρων, που πρώτοι θεολόγησαν, θέσπισαν 

κι αποτύπωσαν τη μια κι αληθινή εκείνη πίστη στον Ένα, Αληθινό και Τριαδικό Θεόν, αποτελώντας 

τη βάση ολόκληρης της λειτουργικής παραδόσεως, αλλά και του κατεξοχήν τρόπου βιώσεως των 

προτάσεων της αληθινής ζωής και της ορθής πίστεως. 

 
694 Υποψήφιος Διδάκτωρ Δογματικής Θεολογίας στη Θεολογική Σχολή Αθηνών, Κάτοχος Μεταπτυχιακού Διπλώματος στη 
Δογματική Θεολογία (ΕΚΠΑ), Πτυχιούχος του Τμήματος Αρχαιολογίας και Ιστορίας της Τέχνης (ΕΚΠΑ) και τ. Εκπαιδευτής Θε-
ολόγος Μεταλυκειακής Εκπαίδευσης και διά βίου Μάθησης στο ΣΑΕΚ Σύρου (Παράρτημα Τήνου). 
695 Ἐφ. 2, 19.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

232 
 

Ο ρόλος και η σημασία της Εκκλησίας 

Ο χαρακτήρας της Εκκλησίας είναι προαιώνιος, διότι συνυφαίνεται με τη δημιουργία696. Η κοι-

νωνία στο μυστήριο της Εκκλησίας με αυτή την ευρύτερη σημασία της δεν αναφέρεται μόνο στους 

χριστιανούς, ως μέλη της Εκκλησίας, αλλά σε ολόκληρη την κτιστή πραγματικότητα, διότι εντός 

του Λόγου του Θεού, ως βουλήματα697, προϋπάρχει ολόκληρη η δημιουργία και όχι μόνον οι άν-

θρωποι. Η Εκκλησία δεν αφορά μόνο τους ανθρώπους, αλλά ολόκληρη την άλογη κτιστή πραγμα-

τικότητα, η οποία εξαγιάζεται μέσω των ανθρώπων, γι’ αυτό και η εκκλησία δεν ορίζεται, αλλά 

προσδιορίζεται ως όλος ο κόσμος, χωρίς να περιορίζεται σ’ ένα οικοδόμημα (ναός)698, αποτελού-

μενο από τους ιερείς και τους λίγους χριστιανούς, που κοινωνούν, αλλά η εκκλησία είναι οι πάντες. 

Εφόσον κάποιος ζει και υπάρχει, εκών άκων, είναι Εκκλησία. Η διατήρηση στην ύπαρξη διασφαλί-

ζεται μόνον μέσω της κοινωνίας με τον Θεό και εφόσον η δημιουργία είναι Εκκλησία με αυτόν τον 

τρόπο σημαίνεται και η κοινωνία με τον Θεό. 

Αρχή και τέλος της Εκκλησίας είναι ο ίδιος ο Θεός, γι’ αυτό και ο Απ. Παύλος αναφέρει χαρα-

κτηριστικά ότι «τῆς σκηνῆς τῆς ἀληθινῆς, ἣν ἔπηξεν ὁ Κύριος, καὶ οὐκ ἄνθρωπος»699, η Εκκλησία 

δηλαδή, είναι σκηνή, η οποία δεν προήλθε από τους ανθρώπους, ούτε έρχεται διά μέσω των αν-

θρώπων, αλλά είναι αληθινή και η αρχή, καθώς και η προέλευσή της, είναι θεία. Όταν, λοιπόν, 

κάποιος καταφέρεται εναντίον της Εκκλησίας, καταφέρεται εναντίον αυτής της ίδιας της δημιουρ-

γίας, γι’ αυτό και δε μπορεί κάποιος να ισχυριστεί ότι δεν αποτελεί μέλος της Εκκλησίας, καθότι 

είναι μέρος της δημιουργίας. Η Εκκλησία είναι οι προορισμοί και τα θελήματα του Θεού, δηλ. τα 

 
696 Βλ. Μ. Ἀθανασίου, Κατὰ Ἀρειανῶν, PG 26, 308BC: «Πῶς οὖν ἐξελέξατο͵ πρὶν γενέσθαι ἡμᾶς͵ εἰ μὴ͵ ὡς αὐτὸς εἴρηκεν͵ ἐν 
αὐτῷ ἦμεν προτετυπωμένοι; Πῶς δὲ ὅλως͵ πρὶν ἀνθρώπους κτισθῆναι͵ ἡμᾶς προώρισεν εἰς υἱοθεσίαν͵ εἰ μὴ αὐτὸς ὁ Υἱὸς πρὸ 
τοῦ αἰῶνος τεθεμελίωτο͵ ἀναδεξάμενος τὴν ὑπὲρ ἡμῶν οἰκονομίαν;῍Η πῶς͵ ὡς ἐπιφέρει λέγων ὁ Ἀπόστολος͵ ἐκληρώθημεν 
προορισθέντες͵ εἰ μὴ αὐτὸς ὁ Κύριος͵ πρὸ τοῦ αἰῶνος ἦν θεμελιωθεὶς͵ ὥστε αὐτὸν πρόθεσιν ἔχειν ὑπὲρ ἡμῶν πάντα τὸν καθ΄ 
ἡμῶν κλῆρον τοῦ κρίματος ἀναδέξασθαι διὰ τῆς σαρκὸς͵ καὶ λοιπὸν ἡμᾶς ἐν αὐτῷ υἱοποιηθῆναι; Πῶς δὲ καὶ πρὸ χρόνων 
αἰωνίων ἐλαμβάνομεν͵ μήπω γεγονότες͵ ἀλλ΄ ἐν χρόνῳ γεγονότες͵ εἰ μὴ ἐν τῷ Χριστῷ ἦν ἀποκειμένη ἡ εἰς ἡμᾶς φθάνουσα 
χάρις; διὸ καὶ ἐν τῇ κρίσει͵ ὅταν ἕκαστος κατὰ τὴν πρᾶξιν ἀπολαμβάνῃ͵ φησί· „Δεῦτε͵ οἱ εὐλογημένοι τοῦ Πατρός μου· 
κληρονομήσατε τὴν ἡτοιμασμένην ὑμῖν βασιλείαν ἀπὸ καταβολῆς κόσμου“. Πῶς οὖν ἢ ἐν τίνι͵ πρὶν γενέσθαι ἡμᾶς͵ ἡτοιμάσθη͵ 
εἰ μὴ ἐν τῷ Κυρίῳ τῷ πρὸ αἰῶνος εἰς τοῦτο θεμελιωθέντι͵ ἵν΄ ἡμεῖς͵ ὡς ἐπ΄ αὐτὸν ἐποικοδομούμενοι͵ μεταλάβωμεν͵ ὡς λίθοι 
εὐάρμοστοι͵ τῆς παρ΄ αὐτοῦ ζωῆς τε καὶ χάριτος». 
697 Πρόκειται για τους «λόγους τῶν ὄντων», οι οποίοι αποκαλύπτουν δημιουργικώς την έλλογη αιτία του σύμπαντος κόσμου, 
που είναι ο Υιός και Λόγος του Θεού, από τον οποίο και προέρχονται. Βλ. Ξιώνη, Ν. Ρ., Ἄνθρωπος καὶ Κοινωνία, ἡ δημιουργία 
τοῦ κόσμου καί ἡ ἀνθρώπινη φύση, τ. 1ος, ἐκδ. Ἔννοια, Ἀθήνα 2020, σ. 122 κ. ἑξ.. 
698 Ο ναός περιγράφει το οικοδόμημα εντός του οποίου πραγματοποιούνται όλα τα τελούμενα των μυστηρίων και οι πιστοί 
συγκεντρώνονται επί το αυτό. Για τους αρχαίους Έλληνες ο ναός αποτελούσε την κατοικία θεών και δεν ήταν προσβάσιμος 
για όλους.   
699 Ἑβρ. 8, 2.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

233 
 

πάντα, γι’ αυτό μένει σταθερή και ακλόνητη σε σχέση με τη διαρκή μεταβολή και αλλοίωση των 

υλικών στοιχείων, αλλά και κάθε τι που έχει κοινωνική μορφή.  

Η Εκκλησία δεν εξαρτάται από τους ανθρώπους. Ακόμα και όταν υπήρξαν αναξιόπιστοι επικε-

φαλής της Εκκλησίας, οι οποίοι δεν είχαν καμία σχέση ούτε με την ηγεσία ούτε με την εκκλησία, 

παραμένοντας ιερείς, επίσκοποι ή πατριάρχες, η Εκκλησία συνέχισε να υπάρχει και να πορεύεται. 

Αν και άλλες πολιτικές και κοινωνικές δομές διαλύθηκαν όταν διακυβεύτηκαν από ανάξιους ηγέ-

τες, αυτό δεν συνέβη ποτέ στην Εκκλησία. Η Εκκλησία δεν υπάρχει σε αναφορά με τον άνθρωπο 

και τις ικανότητες των ανθρώπων, αλλά από μόνη της, εφόσον υπάρχουν όντα υπάρχει και Εκκλη-

σία.  

Στην προκειμένη περίπτωση όλοι οι Πατέρες της Εκκλησίας και αναλυτικότερα ο άγ. Μάξιμος 

ο Ομολογητής700, επισημαίνουν ότι η εκκλησία δεν έχει μόνο μια τοπική διάσταση, περιορισμένη 

σε κάτι συγκεκριμένο, αλλά εκτείνεται και είναι τα πάντα. Η οργανική αυτή ενότητα της Εκκλησίας 

και του κόσμου - τα δημιουργήματα ως κατ’ εικόνα και καθ’ ομοίωση Θεού (κυρίως τα λογικά) και 

κατ’ επέκταση και τα άλογα στο βαθμό που ο άνθρωπος αποτελεί το μέσο μεταξύ αλόγου κτίσεως 

και Θεού, καθώς βρίσκονται σε μια συνεχή δυναμική πορεία, γι’ αυτό ό,τι απομακρύνεται από την 

εκκλησία οδηγείται στη νέκρωση – στον θάνατο – και στη στασιμότητα.  

Η δυναμική αυτή ‘’πορεία’’ σημαίνει αλλοίωση και παραπέμπει κατ’ ανάγκη σε δύο καταστά-

σεις τη θετική αλλοίωση (αγγέλους, αγίους)  και την αρνητική αλλοίωση (δαίμονες, αμαρτωλούς). 

Η κατεύθυνση αυτής της πορείας εξαρτάται φυσικά από τη κοινωνία των ελλόγων όντων με τον 

Θεό και μεταξύ τους ως μέλη του σώματος της Εκκλησίας. 

 

Η ιστορική πορεία και εξέλιξη του ιερού χώρου 

Ο φυσικός χώρος κατά τον οποίο οι πιστοί έχουν τη δυνατότητα να αποδώσουν δοξολογία στον 

Δημιουργό τους και να μετέχουν των θείων ιδιοτήτων έλαβε διάφορες μορφές στο ιστορικό γίγνε-

σθαι. Η σημασία του ιερού χώρου μεταβαλλόταν, ανάλογα τον χώρο και τον τόπο διαμόρφωσης, 

ωστόσο η συμβολική και πραγματική σημασία, τόσο στην εποχή της Παλαιάς Διαθήκης, όσο και 

 
700 Βλ. Μαξίμου Ὁμολογητοῦ, Μυσταγωγία, Μτφρ. Ἰ. Σακαλή, Ἐκδόσεις Ἀποστολικῆς Διακονίας τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος, 
Ἀθήνα 2009 και Γκρέκα, Αριστ. (Αρχιμ.), Η εκκλησία ως τόπος κοινωνίας Θεού ανθρώπου κόσμου. Σπουδή στην εκκλησιολογία 
του Αγίου Μαξίμου Ομολογητή, εκδ. Οstracon Publishing, Θεσσαλονίκη, 2014.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

234 
 

στην εποχή της Καινής, όπου ο Κύριος προσδιόρισε την έννοια του ιερού σ’ ένα ευρύτερο επίπεδο, 

διατηρούσε την ίδια μεταμορφωτική βάση.  

Το πρώτο ιερό701 της εποχής των Πατριαρχών μνημονεύεται στη Συχέμ, όπου ο γενάρχης Α-

βραάμ έλαβε την επαγγελία του Θεού702. Εκεί αργότερα ο Ιησούς του Ναυή τοποθέτησε λίθο703 σε 

ανάμνηση της συναφθείσας διαθήκης μεταξύ του Θεού και των δώδεκα φυλών του Ισραήλ. Ο Α-

βραάμ μετά τη φιλοξενία που παρείχε στον Θεό έστησε θυσιαστήριο, πλησίον της δρυός του Μαμ-

βρή704. Ο δε Ισαάκ μετά την ανανέωση της επαγγελίας του Θεού στο πρόσωπό του ανοικοδόμησε 

θυσιαστήριο στη Βεερσέβα705. Ο Ιακώβ έστησε θυσιαστήριο στη Βαιθήλ706, όπου συνέβη το ενύ-

πνιο του Πατριάρχου με την κλίμακα, που συνέδεε τον ουρανό με τη γη707. 

Αργότερα, κατά τη διάρκεια οδοιπορίας στην έρημο μετά την Έξοδο από τη δουλεία της Αιγύ-

πτου, υπό την ηγεσία του Μωυσέως, καθ’ οδόν προς τη γη της Επαγγελίας, εδόθη εντολή από τον 

Θεό στον ηγέτη του Ισραήλ να κατασκευάσει τη Σκηνή του Μαρτυρίου708 (Σκηνή της Συνάντησης ή 

της Αποκάλυψης του Θεού)709. Πρόκειται για τον ιερό εκείνο χώρο, όπου ο Μωυσής επικοινω-

νούσε με τον Θεό. Το οίκημα της Σκηνής του Μαρτυρίου710 διαχωριζόταν μέσω ενός 

 
701 Η λέξη ‘’ιερό’’ έχει ελληνική και λατινική ρίζα και ανήκει σε μια ομάδα συγγενών λέξεων, όπως Μυστήριο, ιεροσυλία, 
υπέρτατο ιερό, καθιερώνω, θυσιάζω. Η αρχική έννοια της τελευταίας λέξης (θυσιάζω) προέρχεται από το «ποιῶ τι ἱερόν» 
(sacra facere). Στη γλώσσα των πρώτων χριστιανών, χρησιμοποιείται με τη μορφή της συνώνυμης λέξης, sacramentum (Μυ-
στήριο), για να υποδηλώσει κάθε πράξη ή αντικείμενο, που ως κάτοπτρο, όχημα ή μορφή του θείου, θεωρείται πως αποκα-
λύπτει το ίδιο το θείο. Βλ. Sherrard, P., Το ιερό στη ζωή και στην τέχνη, Μτφρ. Ι. Ροηλίδη, εκδ. Ακρίτας, Αθήνα1994, σσ. 9, 37.  
702 Γεν. 12, 7. 
703 Ο άγιος Ιωάννης ο Χρυσόστομος χρησιμοποιεί την παλαιοδιαθηκική ορολογία, αποκαλώντας το θυσιαστήριο ως «λίθο» 
και προσθέτοντας ότι «καθαγιάζεται» διά της εναποθέσεως εκεί του Σώματος του Κυρίου (δηλαδή της τελέσεως της Θείας 
Ευχαριστίας). Βλ. Χρυσοστόμου Ἰ., Ὁμιλία 20 εἰς τὴν Β’ πρὸς Κορινθίους, 3, PG 61, 540.  
704 Γεν. 13, 18.  
705 Γεν. 26, 25. 
706 Κατά τον καθηγητή της Λειτουργικής Γεώργιο Φίλια: «ἡ χριστιανικὴ Ἐκκλησία παρέλαβε ἀπὸ τὴν ἑβραϊκὴ λατρεία τὴ λει-
τουργικὴ πρακτική των ἐγκαινίων τοῦ τόπου λατρείας, δηλαδὴ τοῦ Ναοῦ, καὶ κυρίως τοῦ θυσιαστηρίου (ἁγία Τράπεζα), ὅπως 
συνέβαινε στὴν ἑβραϊκὴ παράδοση ἤδη μὲ τόν ‘’ἐγκαινισμὸ’’ τοῦ θυσιαστηρίου ἀπὸ τὸν Ἰακώβ…». Βλ. Φίλια, Γ. Ν., Λειτουρ-
γική, Τόμ. Ι, ἐκδ. Γρηγόρη, Ἀθήνα 2006, σ. 82. 
707 Γεν. 28, 18. Περισσότερα για τα ιερά της Πατριαρχικής εποχής. Βλ. Καραγιάννη, Χ., Αρχαιολογία και Θεσμολογία του 
βιβλικού Ισραήλ, εκδ. Έννοια, Αθήνα 2013, σσ. 297-298. 
708 Ἐξ. 25. Ήδη από την προ Χριστού εποχή, με τη Σκηνή του Μαρτυρίου αρχικώς και με τον Ναό του Σολομώντος μετέπειτα, 
κυριαρχεί η παράδοση της συμβολικής ταυτίσεως ναού και κόσμου και κάθε ναός στη μετά Χριστόν εποχή παριστάνει τον 
επί γης οίκο του Θεού. Βλ. Προκοπίου, Γ. Ἀ., Ὁ κοσμολογικὸς συμβολισμὸς στὴν ἀρχιτεκτονικὴ τοῦ βυζαντινοῦ Ναοῦ, Διατριβὴ 
ὑποβληθεῖσα στὴν Ἀνωτάτη Σχολὴ Ἀρχιτεκτόνων, Ἀθήναι 1981, σ. 169. 
709 Ἐξ. 29, 42. Ἀριθμ. 17, 7. 
710 Περισσότερα στοιχεία περί της Σκηνής του Μαρτυρίου. Βλ. Καραγιάννη, Χ., Αρχαιολογία και Θεσμολογία του βιβλικού 
Ισραήλ, όπ.π., σ. 301 κ. εξ.. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

235 
 

καταπετάσματος σε δύο μέρη: στο Άγιο και στο Άγιο των Αγίων. Στο δεύτερο μέρος επιτρεπόταν η 

είσοδος αποκλειστικά και μόνον στον Αρχιερέα, άπαξ του έτους, κατά την εορτή του Εξιλασμού711. 

Εκεί υπήρχε τοποθετημένη η Κιβωτός της Διαθήκης, που αποτελούσε το ιερότερο αντικείμενο του 

αρχαίου Ισραήλ712.  

Η παρουσία του Γιαχβέ ήταν άρρηκτα συνυφασμένη με εκείνη της Κιβωτού. Μετά την εγκατά-

σταση των Ισραηλιτών στη γη της Επαγγελίας η Κιβωτός τοποθετήθηκε στο Ιερό της Βαιθήλ713, στα 

Γάλγαλα714 και στη Σηλώ715. Επί της εποχής των Βασιλέων, η Ιερουσαλήμ, εκτός από διοικητική 

πρωτεύουσα του νεοσυσταθέντος Ενιαίου Βασιλείου αποτέλεσε και την ιερότερη πόλη για το Ισ-

ραήλ, οικοδομώντας εκεί και τον περίφημο ναό του Σολομώντος716, αποτελούμενο από τα μέρη 

που διέθετε η Σκηνή του Μαρτυρίου, αυτό του Αγίου και το Άγιο των Αγίων717.  

Στην ιστορία της θείας αποκαλύψεως και στην εμφανή παρουσία του Τριαδικού Θεού παρα-

τηρείται μια προσπάθεια καθιερώσεως και υπομνήσεως των διαρκών θεοφανειών στην όλη ιστο-

ρική πορεία της κτιστής πραγματικότητος με τη διαμόρφωση ιερών χώρων που να υπενθυμίζουν 

τη φανέρωση του Θεού, ειδικά στην περίοδο της Π. Δ. όπου ο Λόγος δρά ασάρκως718. Η 

 
711 Ἐξ. 30. 
712 Βλ. Καραγιάννη, Χ., Αρχαιολογία και Θεσμολογία του βιβλικού Ισραήλ, όπ.π., σ. 306. 
713 Κριτ. 20, 26. 
714 Ἰ. Ναυή 3-4. 
715 Α’ Βασιλ. 3, 3.   
716 Περισσότερα για τον Ναό του Σολομώντος. Βλ. Καραγιάννη, Χ., Αρχαιολογία και Θεσμολογία του βιβλικού Ισραήλ, όπ.π., 
σσ. 312-319. Επάνω στο όρος του Ιερού του Γιαχβέ, όπου ο Αβραάμ θυσίασε τον υιό του Ισαάκ, φανερώθηκε γι’ αυτόν η 
δόξα της αποκάλυψης του Γιαχβέ. Βλ. Ὀλυμπίου, Ν. Π., Ἑρμηνεία Παλαιᾶς Διαθήκης-Ἀπὸ τὴν θυσία τοῦ Ἀβραὰμ στήν 'Akedah 
Yitzhak- Τὸ Γεν. 22, 1-9 στὴν Παλαιὰ Διαθήκη καὶ τὸν Πρώϊμο Ἰουδαϊσμό (Τόμ. Ι), ἐκδ. Ἔννοια, Ἀθήνα 2006, σσ. 353-355, 371, 
378, 381. 
717 Ο ναός του Ζοροβάβελ είναι ο Δεύτερος Ναός του βιβλικού Ισραήλ. Βλ. Καραγιάννη, Χ., Αρχαιολογία και Θεσμολογία του 
βιβλικού Ισραήλ, όπ.π., σ. 319 κ. εξ.. 
718 Ματσούκα, Ν. Ἀ., Δογματικὴ καὶ Συμβολικὴ Θεολογία Γ', Ἀνακεφαλαίωση καὶ Ἀγαθοτοπία. Ἔκθεση τοῦ οἰκουμενικοῦ χα-
ρακτήρα τῆς χριστιανικῆς διδασκαλίας, Τόμ. ΙΙΙ, Ἐπιμ. Δ. Ἀ. Λιάλιου, ἐκδ. Κυριακίδη, Θεσσαλονίκη 2016, σ. 118 κ. ἑξ.. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

236 
 

αποκάλυψη του Τριαδικού Θεού719 είναι ενιαία και αδιάσπαστη και ο χαρακτήρας της σχέσεως 

του ανθρώπου με τον Θεό σαφώς τριαδολογικός720. 

Αν και Πνεύμα ο Θεός, λατρευόμενος «ἐν πνεύματι καὶ ἀληθείᾳ»721, η οικοδόμηση ιερών ναών 

δεν εξέλειπε στο ιστορικό γίγνεσθαι722, όπου τα μέλη του σώματος του Χριστού συγκεντρώνονταν 

«ἐπί τό αὐτό», διά τη μετοχή στα προσφερόμενα μυστήρια, τα παρεχόμενα από την Εκκλησία. 

Εισερχόμενοι οι πιστοί στον Ιερό Ναό, αντίκρυζαν ήδη από τον νάρθηκα, την κόγχη του Ιερού723, 

που διακρινόταν μέσα από την Ωραία Πύλη. Η πορεία724 από το αίθριο προς την είσοδο, κατόπιν 

στον νάρθηκα και τελικώς στον κυρίως ναό, ήταν διαδοχική όπως και η προετοιμασία των πιστών 

στη μετοχή των ιερών μυστηρίων725. 

 
719 Ο Υιός και Λόγος του Θεού ως αυτή η ίδια η αλήθεια αποκαλύπτει στους ανθρώπους τον Τριαδικό Θεό. Βλ. Ξιώνη, Ν. Ρ., 
Περὶ τοῦ Ἁγὶου Πνεὺματος ὅτι καὶ Θεὸς καὶ ἐκ Θεοῦ κατὰ φύσιν, ἐκδ. Ἔννοια, Ἀθήνα 2018, σ. 73, ὑποσ 129. Κατά τον Μ. 
Βασίλειο «τὰ ὑπὲρ τὸν Υἱὸν οὐ νοεῖται», εφ’ όσον δεν είναι δυνατόν να προχωρήσει κανείς στη γνώση της αϊδίου Τριάδος 
εκτός από αυτό που αποκαλύπτεται ασάρκως και ενσάρκως στον Υιό και Λόγο του Θεού. Βλ. Μ. Βασιλείου, Ἀνατρεπτικός Β’, 
PG 29, 640BC. 
720 Βλ. Γιαγκάζογλου, Στ., Μαθήματα Δογματικῆς Θεολογίας, Ἑρμηνευτικά σχόλια στὸ Σύμβολο τῆς Πίστεως, ἐκδ. Δόμος, 
Ἀθήνα 2021, σ. 107 κ. ἑξ. και Ξιώνη, Ν. Ρ., Προλεγόμενα θεολογικῆς ἀνθρωπολογίας. Προχριστιανική, ἑτερόδοξη καὶ ὀρθόδοξη 
θεώρηση τοῦ ἀνθρώπου ὡς προσώπου, εκδ. Γρηγόρη, Ἀθήνα 2019, σσ. 143-144.   
721 Ἰωάν. 4, 23-24: «…ἀλλ’ ἔρχεται ὥρα, καὶ νῦν ἐστιν, ὅτε οἱ ἀληθινοὶ προσκυνηταὶ προσκυνήσουσι τῷ πατρὶ ἐν πνεύματι καὶ 
ἀληθείᾳ· καὶ γὰρ ὁ πατὴρ τοιούτους ζητεῖ τοὺς προσκυνοῦντας αὐτόν. πνεῦμα ὁ Θεός, καὶ τοὺς προσκυνοῦντας αὐτὸν ἐν 
πνεύματι καὶ ἀληθείᾳ δεῖ προσκυνεῖν». 
722 Η περίοδος των διωγμών δεν επέτρεψε στην Εκκλησία την ανοικοδόμηση ναών, έως και τις αρχές του 4ου αιώνος. Βλ. 
Φίλια, Γ. Ν., Λειτουργική, Τόμ. Ι, ὅπ.π., σ. 82. Η απλή ζωή των πρώτων χριστιανών, η έλλειψη ικανής ελευθερίας δράσεως, η 
λιτότητα μέσων ή υλικών ήταν μερικοί από τους δυσμενείς παράγοντες που δεν ευνόησαν την ανάπτυξη νέων μορφών ναο-
δομίας κατά τους τρεις πρώτους αιώνες, οι οποίοι αναγκαστικά συνέχιζαν ή ανέπλαθαν παλαιότερα ή σύγχρονα πρότυπα. 
Παρ’ όλα αυτά οι θρησκευτικές συνάξεις των Χριστιανών δεν εξέλιπαν τους δύο πρώτους αιώνες, που ως τόποι της χριστια-
νικής λατρείας ήσαν «αἱ κατ’ οἶκον ἐκκλησίαι» (Πρβλ. Πράξ. ΙΒ’, 12, ΙΕ’, 16. Α’ Κορινθ. 16, 19. Ρωμ. ΙΣΤ’, 4, 23). Βλ. Ἀντουράκη, 
Γ. Β., Ἀρχαῖοι θρόνοι καὶ παλαιοχριστινικὰ Σύνθρονα (Τόμ. ΙΙΙ), ἐκδ. Γ. Γκέλμπεσης, Ἀθήνα2000, σσ. 62-63.  
723 Όπως χαρακτηριστικά επισημαίνει ο Γ. Προκοπίου: «ἡ κόγχη εἶναι ἕνας μισὸς τροῦλλος καὶ αὐτὸ ἀρκεῖ γιὰ νὰ τῆς ἀποδοθεῖ 
οὐράνια σημασία». Βλ. Προκοπίου, Γ. Ἀ., Ὁ κοσμολογικὸς συμβολισμὸς στὴν ἀρχιτεκτονικὴ τοῦ βυζαντινοῦ Ναοῦ, ὅπ.π., σ. 
124. Η αψίς, για τους χριστιανούς του 4ου αιώνος συμβόλιζε το μέρος εκείνο του ουράνιου θόλου όπου θα ανατείλει ο 
«Ἣλιος τῆς Δικαιοσύνης». Οι αναφορές των Πατέρων περί αυτού του θέματος δεικνύουν με μεγάλη σαφήνεια ότι το Ιερό και 
η κόγχη του είχαν συνειδητά καθιερωθεί ως σύμβολα του ουρανού. 
724 Στην πορεία του πιστού από τον νάρθηκα στον κυρίως ναό, στηρίζεται κυρίως ολόκληρη η αισθητική της βυζαντινής ναο-
δομίας. Βλ. Καλλιγά, Μ., Η αισθητική του χώρου της ελληνικής εκκλησίας στο Μεσαίωνα, Αθήνα 1946, σ. 28 κ. εξ..  
725 Καλλιγά, Μ., όπ.π., σσ. 24-25. Στην πρωτοχριστιανική γλώσσα, οι λέξεις sacramentum και μυστήριο αναφέρονταν σε κάθε 
ιερή πράξη και ιερό αντικείμενο, γι’ αυτό και ο αριθμός των μυστηρίων είναι δυνητικά άπειρος, μιας και το καθετί που μετέχει 
στον Θεό, συνιστά μια ‘’μυστηριακή ενέργεια’’. Βλ. Sherrard, Το ιερό στη ζωή και στην τέχνη, όπ.π., σσ. 37-38.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

237 
 

Ο κυρίως ναός αποτελεί τον ευρύτερο χώρο του ναού, καθώς είναι χώρος παραμονής των πι-

στών κατά την τέλεση του μυστηρίου της Θείας Ευχαριστίας726. Ανατολικά, ο ναός απολήγει σε μία 

κόγχη, έμπροσθεν της οποίας αναπτύσσεται το Ιερό Βήμα, το οποίο είναι αρκετά ευρύ, αποτελεί 

συχνά το ένα τρίτο του ναού και περιορίζεται μόνο στο κεντρικό κλίτος των βασιλικών ή το ανατο-

λικό τμήμα της περιμετρικής στοάς των περίκεντρων ναών. Συνήθως, είναι υπερυψωμένο, κατά 

μία ή δύο βαθμίδες από τον κυρίως ναό, απολήγει ανατολικά σε ημικυκλική-σπάνια πεταλόσχημη-

εσωτερικά αψίδα727 και διαχωρίζεται από τον κυρίως ναό με χαμηλή κατασκευή, το φράγμα του 

Ιερού Βήματος728. Το άγιο Βήμα αποτελεί το ιερότερο και αγιότερο μέρος του χριστιανικού 

Ναού729. Λόγω της ιερότητός του καλείται «πρεσβυτέριον» ή «ἱερατείον», ως προοριζόμενο διά 

τον κλήρον, «ἄδυτον» και «ἄβατον», γιατί δεν επιτρεπόταν η είσοδος, παρά μονάχα στους ιερω-

μένους και παλαιότερα και στους βασιλείς, «ἁγια ἁγίων», «ἱερά ταμεία», «θυσιαστήριον» και 

«ἰλαστήριον»730. Σε  συμβολικό, αλλά και πραγματικό επίπεδο, η αψίδα, πέραν της Αγίας 
 

726 Προκειμένου οι πιστοί να παρακολουθούν καλύτερα την τελετουργία των Εισόδων διαμορφώθηκε μια περίκεντρη οργά-
νωση του ναού, με αποτέλεσμα να επέλθει σταδιακά περιορισμός στο μήκος και αύξηση στο πλάτος του κυρίως ναού με 
έντονη την τάση για τετραγωνισμό. Βλ. Γκιολέ, Ν., Βυζαντινή Ναοδομία (600-1204), εκδ. Καρδαμίτσα, Αθήνα 1987, σσ. 14-16. 
727 Στο τεταρτοσφαίριο της αψίδος, όπως χαρακτηριστικά αποκαλείται η κόγχη του Ιερού Βήματος, συνήθης εικονογραφικός 
τύπος είναι η μορφή της Δεσποίνης και Υπεραγίας Θεοτόκου, της αποκαλουμένης Πλατυτέρας των ουρανών (Πρβλ. Μεγαλυ-
νάριον της Λειτουργίας του Μεγάλου Βασιλείου, (Θεοτοκίον του Όρθρου της Κυριακής του πλ. Δ’ ήχου: «τὴν σὴν μήτραν 
θρόνον ἐποίησε καὶ τὴν σὴν γαστέρα πλατυτέραν τῶν οὐρανῶν ἀπειργάσατο»). Παρίσταται άλλοτε ορθία, ολόσωμος, φέ-
ρουσα εν αγκάλαις το θείον Βρέφος και άλλοτε ιστορείται εκτείνουσα εκατέρωθεν τας χείρας κατά τον τύπον της Δεομένης, 
έχουσα προ του στήθους, εν μεταλλίω τον Χριστόν ως Εμμανουήλ. Βλ. Κωνσταντινίδη, Χ., Ο Μελισμός-Οι Συλλειτουργούντες 
Ιεράρχες και οι Άγγελοι-Διάκονοι μπροστά στην Αγία Τράπεζα με τα Τίμα Δώρα ή τον Ευχαριστιακό Χριστό, εκδ. Εκδοτικός 
Οργανισμός Π. Κυριακίδη Α. Ε.-Κέντρο Βυζαντινών Ερευνών, Θεσσαλονίκη 2008, σ. 18. Η Θεοτόκος, γεννήσασα τον Χριστόν, 
δεν εικονογραφείται ποτέ μόνη της, αλλά πάντοτε με τον Υιό και Λόγο του Θεού. Περισσότερα για την ενσάρκωση του Κυρίου 
και τον ρόλο της Θεοτόκου βλ. Μπαϊραχτάρη, Αὐγ. (ἱερέως), λόγος περὶ Χριστοῦ, Ἡ Θεολογικὴ καὶ Φιλοσοφικὴ διδασκαλία 
τοῦ ἁγίου Ἰωάννη Δαμασκηνοῦ κατὰ τῶν ἀρνητῶν τῆς θεότητας καὶ κατὰ τῶν ἀρνητῶν τῆς ἀνθρωπότητας τοῦ Ἔνσαρκου 
Λόγου, ἐκδ. Π. Πουρναρᾶ, Θεσσαλονίκη 2010, σσ. 19-75. Εκείνη απέβη όντως η κλίμακα επί της οποίας ο «Κύριος ἐπεστήρι-
κτο» και «ἡ Πύλη τοῦ οὐρανοῦ», γενόμενη η «γέφυρα πρὸς τοὺς οὐρανοὺς ἡ μετάγουσα». Βλ. Καλοκύρη, Κ. Δ., Ἡ Θεοτόκος 
εἰς τὴν εἰκονογραφίαν Ἀνατολῆς καὶ Δύσεως, ἐκδ. Πατριαρχικὸν Ἵδρυμα Πατερικῶν Μελετῶν, Θεσσαλονίκη 1972, σσ. 56, 190 
και Ἀλφέγιεφ, Ἱ. Μ. (Μητρ.), Τὸ μυστήριο τῆς πίστης, Εἰσαγωγὴ στὴν Ὀρθόδοξη Θεολογία, Ἐπιμ. Β. Ἀργυριάδης, Μτφρ. Ἀ. 
Πελωριάδου, ἐκδ. Ἐν πλῷ, Ἀθήνα 20142, σσ. 209-214.  
728 Βλ. Στουφή-Πουλημένου, Ι., Χριστιανική και Βυζαντινή Αρχαιολογία και τέχνη, εκδ. Παρρησία, Αθήνα 2011, σσ. 140-141. 
729 Κατά τον άγιο Συμεών, Αρχιεπίσκοπο Θεσσαλονίκης, «ὁ ναὸς εἶναι διπλοῦς, ἤγουν ἔχει τὸ θυσιαστήριον καὶ τὰ ἔξω, καὶ 
οὕτως εἰκονίζει τὸν Χριστόν, δηλαδὴ διπλοῦν ὄντα Θεὸν καὶ ἄνθρωπον, καὶ τὸ μὲν φαίνεται, τὸ δὲ οὐ φαίνεται. Εἰκονίζει δὲ 
ὁμοίως καὶ τὸν ἄνθρωπον διπλοῦν ὄντα ἐκ ψυχῆς τε καὶ σώματος· ἀλλὰ καὶ τὸ τῆς ἁγίας Τριάδος μυστήριον ἐξαιρέτως εἰκο-
νίζει, ἥτις ἀπρόσιτος μὲν εἶναι κατὰ τὴν οὐσίαν, γνωρίζεται δὲ τῇ προνοίᾳ καὶ ταῖς δυνάμεσιν, ἰδίως δὲ καὶ τὸν φαινόμενον 
κόσμον καὶ τὸν ἀόρατον παριστά». Βλ. Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα (Ἀκριβὴς ἀνατύπωσις ἐκ τῆς ἐν ἔτει 
1882 γενομένης τετάρτης ἐκδόσεως), Μτφρ. Σ. Κουσουλίνη, ἐκδ. Ἐκδοτικὸς Οἶκος Βασ. Ρηγοπούλου, Θεσσαλονίκη 2001, σσ. 
317, 123-126. 

730 Βλ. Καλλινίκου, Κ. (πρωτοπρ.), Ὁ χριστιανικὸς Ναὸς καὶ τὰ τελούμενα ἐν αὐτῷ, ἐκδ. Γρηγόρη, Ἀθήνα 19695, σ. 114, Μεντι-
δάκη, Γ. Ε. (πρωτοπρ.), Τύπος και συμβολισμός στην ορθόδοξη λατρεία, εκδ. Γραφικές Τέχνες Hellas Print Ε.Π.Ε., Αθήνα 20072, 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

238 
 

Τραπέζης, παραπέμπει στο μυστήριο της Ογδόης Ημέρας, στη Βασιλεία, σε μία σαφώς εσχατολο-

γική υπέρβαση της ιστορίας μέσω της Θείας Ευχαριστίας731. 

Το Ιερό Βήμα είναι ο κατ’ εξοχήν ιερός χώρος του χριστιανικού ναού. Εκεί βρίσκεται η Αγία 

Τράπεζα, το Ιερόν Θυσιαστήριο, όπου τελείται η «ἀναίμακτος θυσία», το μυστήριο της Θείας Ευ-

χαριστίας732. Ο άγιος Συμεών, Αρχιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης, αποδίδει με τον πιο ακριβή τρόπο τη 

συμβολική διάσταση του Ιερού Βήματος, το οποίο όπως χαρακτηριστικά αναφέρει, ως «ὑψηλότε-

ρον τῶν οὐρανών» έχει το ημικύκλιον σε όλους τους ναούς για να δηλώσει το υπερουράνιο του 

βήματος, καθώς και η κόγχη της προθέσεως733 στα πλάγια734, εικονίζουσα το σπήλαιο της Βη-

θλεέμ735. 

 
σσ. 55-56, Μπόνη, Κ. Γ., Κατήχησις καὶ Λειτουργική, Ἐκδόσεις περιοδικοῦ ''Ἐκκλησία'', Ἀθήνα 19992, σ. 119, Φίλια, Γ. Ν., Λει-
τουργική-Ἡ Θεία Εὐχαριστία (μέχρι τὸν 15ο αἱ.), Τόμ. ΙΙ, ἐκδ. Γρηγόρη, Ἀθήνα 2016, σσ. 641-642. «Ὁ ἐν τῷ Βήματι θεωρούμε-
νος θεῖος ναὸς διὰ μὲν τοῦ φρικτοῦ θυσιαστηρίου, τῆς ἱερᾶς δηλονότι Τραπέζης, τὸν τοῦ οὐρανοῦ δηλοῖ Δεσπότην, ὁ ὁποῖος 
καὶ ἅγια ἁγίων καὶ καθέδρα καὶ τόπος Θεοῦ, καὶ ἀνάπαυσις, ἱλαστήριον τε καὶ τοῦ μεγάλου θύματος ἐργαστήριον καὶ μνῆμα 
Χριστοῦ καὶ σκήνωμα δόξης τε ὀνομάζεται». Βλ. Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π., σσ. 317-318. 
731 Βλ. . Γιαγκάζογλου, Στ., Μαθήματα Δογματικῆς Θεολογίας, ὅπ.π., σσ. 363, 508-518, 674-682 και Φίλια, Γ. Ν., Η έννοια της 
"ογδόης ημέρας" στη λατρεία της Ορθόδοξης Εκκλησίας (Συμβολή στην ιστορία και θεολογία της λατρείας), Εκδόσεις Γρη-
γόρη, Αθήνα 2015, σσ. 63-110, 219-249.   
732 Όπως χαρακτηριστικά επισημαίνει η καθηγήτρια της Χριστιανικής Αρχαιολογίας, Ιωάννα Στουφή-Πουλημένου, «στις πε-
ρισσότερες περιοχές, ανάμεσά τους και στον ελλαδικό χώρο και τη Μ. Ασία, το ιερό βήμα αποτελεί και χώρο παραμονής του 
επισκόπου και των πρεσβυτέρων, κατά την τέλεση του μυστηρίου της Θείας Ευχαριστίας. Υπάρχουν όμως περιοχές, όπως η 
Β. Αφρική, όπου στο ανατολικό τμήμα του ναού ήταν ο τόπος παραμονής του κλήρου (πρεσβυτέριο), ενώ η αγία τράπεζα 
βρισκόταν στο κέντρο του ναού. Στη Συρία, πάντα ανατολικά βρισκόταν η αγία τράπεζα (ιερό βήμα), αλλά ο θρόνος του επι-
σκόπου (σύνθρονο) ήταν τοποθετημένος, συχνά, στο κέντρο του κυρίως ναού». Βλ. Στουφή-Πουλημένου, Ι., Χριστιανική και 
Βυζαντινή Αρχαιολογία και τέχνη, όπ.π., σσ. 141-142. 
733 Στην κόγχη της προθέσεως υπήρχαν μικρών διαστάσεων μαρμάρινες τετράπλευρες και συνηθέστερα κυκλικές τράπεζες 
με ελαφρώς κοίλη την επάνω επιφάνεια περιβαλλόμενη με πλατιά παρυφή, η οποία είχε συχνά ανάγλυφο διάκοσμο. Οι 
τράπεζες αυτές στηρίζονταν συχνά σ’ έναν κιονίσκο. Οι τράπεζες προσκομιδής χρησίμευαν για την εναπόθεση από τους δια-
κόνους των προσφορών των πιστών που προορίζονταν για την τέλεση του μυστηρίου της θείας Ευχαριστίας. Βλ. Γκιολέ, Ν., 
Παλαιοχριστιανική Τέχνη Ναοδομία (π. 200-600), εκδ. Γ. Γκέλμπεσης, Αθήνα 19982, σ. 76; Βλ. Στουφή-Πουλημένου, Ι., 
Χριστιανική και Βυζαντινή Αρχαιολογία και τέχνη, όπ.π., σ. 146. 
734 Για την προσκομιδή των Τιμίων Δώρων στο Ιερό Βήμα, κατά την καθηγήτρια της Χριστιανικής Αρχαιολογίας, Ιωάννα 
Στουφή-Πουλημένου, φαίνεται ότι διαμορφώθηκαν δύο παραδόσεις: «Στη Δύση, την Αίγυπτο και τη Β. Αφρική, οι πιστοί 
προσκόμιζαν απ’ ευθείας τα δώρα στο ιερό βήμα την ώρα της Θείας Λειτουργίας και πριν από την Αναφορά…Αντίθετα στην 
Ανατολή, φαίνεται ότι από πολύ παλιά οι διάκονοι ήταν υπεύθυνοι για την προσκομιδή των δώρων στο ιερό βήμα πριν την 
αναφορά. Η πρακτική αυτή προϋποθέτει ότι οι πιστοί τα είχαν παραδώσει σ’ αυτούς νωρίτερα, πιθανόν πριν από τη Θεία 
Λειτουργία». Βλ. Στουφή-Πουλημένου, Ι., Χριστιανική και Βυζαντινή Αρχαιολογία και τέχνη, όπ.π., σσ. 29-31. 
735 Βλ. Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π., σ. 149. Η κόγχη, η πρόθεση και η αγία Τράπεζα στην Ερμηνεία 
του Γερμανού Κων/πόλεως σχετίζονται και με την φάτνη και με τον τάφο. Βλ. Κωνσταντινίδη, Χ., Ο Μελισμός, όπ.π., σ. 84 και 
Γερμανοῦ Κωνσταντινουπόλεως, Ἱστορία Ἐκκλησιαστική καὶ Μυστικὴ Θεωρία (Ἀμφιβαλλόμενο), PG 98, 384-453.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

239 
 

Το άγιο Βήμα κατέχει πάντοτε για τους ορθοδόξους την προς ανατολάς πλευρά του ναού736. Ο 

άγιος Συμεών, Αρχιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης, αποδίδει την σημασία της κατευθύνσεως αυτής, η 

οποία σχετίζεται άμεσα με την τοποθέτηση των ιερών λειψάνων, που τίθενται κάτωθεν της Ιεράς 

Τραπέζης εντός κιβωτίου, στη μέση των δύο στηλών προς ανατολάς, επειδή είναι και αυτοί στύλοι 

της πίστεως και στηρίζουν την Εκκλησία με την ομολογία και με τα αίματα737 και «ἑμιμήθησαν καὶ 

ἠγάπησαν τὴν ἀνέσπερον ἀνατολήν, αὐτὸν τὸν Χριστὸν»738. 

Η καθιέρωση της αγίας Τραπέζης με λείψανα μαρτυρικών και οσίων αγίων είναι επιβεβλημένη, 

διότι όπως τονίζει και πάλι ο Αρχιεπίσκοπος Θεσσαλονίκης, «οἱ μάρτυρες εἶναι τὰ θεμέλια τῆς 

Ἐκκλησίας οἰκοδομηθέντα ἐπάνω εἰς τὸ θεμέλιον τοῦ Σωτῆρος. Γι’ αὐτὸ τὸ λόγο πρέπει νὰ εἶναι 

αὐτοὶ εἰς τὴν Ἐκκλησίαν ὑποκάτω τοῦ θυσιαστηρίου διότι τοῦτο εἶναι ἡ κυρίως Ἐκκλησία καὶ ὁ 

θρόνος τοῦ Θεοῦ. Δὲν εἶναι δυνατὸν λοιπὸν ἄνευ ἁγίων λειψάνων νὰ καθιερωθεῖ ναός, καθὼς οἱ 

ἅγιοι ἐθέσπισαν…»739. 

Το Ιερό Βήμα, χώρος άβατος και πολύ ιερός, εφράσσετο και προστατευόταν αρχικά μ’ ένα χα-

μηλό κιγκλίδωμα, το οποίο προοδευτικά υψώθηκε και είναι γνωστό ως Φράγμα Πρεσβυτερίου740 

ή και Εικονοστάσι (αργότερα). Το Τέμπλο με τις εικόνες δεν υπήρχε στον ναό κατά τους πρώτους 

χριστιανικούς αιώνες, κι αυτό γιατί και η διάταξη της συνάξεως των πιστών ήταν διαφορετική741.   

 
736 Ο άγιος Ιωάννης ο Δαμασκηνός επισημαίνει ότι: «Καὶ ἡ σκηνὴ δὲ ἡ Μωσαικὴ κατὰ ἀνατολὰς εἶχε τὸ καταπέτασμα καὶ τὸ 
ἱλαστήριον. Καὶ ἡ φυλὴ τοῦ Ἰούδα ὡς τιμιωτέρα ἐξ ἀνατολῶν παρενέβαλε. Καὶ ἐν τῷ περιωνύμῳ δὲ τοῦ Σολομῶντος ναῷ ἡ 
τοῦ κυρίου πύλη κατὰ ἀνατολὰς διέκειτο. Ἀλλὰ μὴν καὶ ὁ κύριος σταυρούμενος ἐπὶ δυσμὰς ἑώρα, καὶ οὕτω προσκυνοῦμεν 
πρὸς αὐτὸν ἀτενίζοντες. Καὶ ἀναλαμβανόμενος πρὸς ἀνατολὰς ἀνεφέρετο, καὶ οὕτως αὐτῷ οἱ ἀπόστολοι προσεκύνησαν, καὶ 
οὕτως ἐλεύσεται, ὃν τρόπον ἐθεάσαντο αὐτὸν πορευόμενον εἰς τὸν οὐρανόν, ὡς αὐτὸς ὁ κύριος ἔφησεν· "Ὥσπερ ἡ ἀστραπὴ 
ἐξέρχεται ἀπὸ ἀνατολῶν καὶ φθάνει ἕως δυσμῶν, οὕτως ἔσται ἡ παρουσία τοῦ υἱοῦ τοῦ ἀνθρώπου". Αὐτὸν οὖν ἐκδεχόμενοι 
ἐπὶ ἀνατολὰς προσκυνοῦμεν. Ἄγραφος δέ ἐστιν ἡ παράδοσις αὕτη τῶν ἀποστόλων· πολλὰ γὰρ ἀγράφως ἡμῖν παρέδωκαν». 
Βλ. Δαμασκηνοῦ Ἰωάννου, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, 85, Kotter IΙ, σσ. 190-191.  
737 Βλ. Κάθισμα μαρτυρικό, αὐτόμελο Δ’ ἦχου: «Τῶν ἐν ὅλω τῷ Κόσμῳ Μαρτύρων σου, ὡς πορφύραν καὶ βύσσον τὰ αἵματα, 
ἡ Ἐκκλησία σου στολισαμένη, δι' αὐτῶν βοᾷ σοι Χριστὲ ὁ Θεός, τῷ λαῷ σου τοὺς οἰκτιρμούς σου κατάπεμψον, εἰρήνην τῇ 
πολιτείᾳ σου δώρησαι, καὶ ταῖς ψυχαῖς ἡμῶν τὸ μέγα ἔλεος». 
738 Βλ. Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π., σ. 141. 
739 Βλ. Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π., σσ. 136-137. 
740 Περισσότερα για το φράγμα του Ιερού Βήματος βλ. Στουφή-Πουλημένου, Ἰ., Τὸ φράγμα τοῦ ἰεροῦ βήματος στὰ παλαιο-
χριστινικὰ μνημεῖα τῆς Ἑλλάδος-Μελέτη ἀρχαιολογικὴ καὶ λειτουργική, Ἐκδόσεις Μπάστα, Ἀθῆναι 1999, σσ. 35-70. 
741 Βλ. Μαυρόπουλου, Δ., Διερχόμενοι διὰ τοῦ ναοῦ-Μαθήματα κατήχησης γιὰ ἐνηλίκους, ἐκδ. Δόμος, Ἀθήνα 20173, σ. 307 
και Φίλια, Γ. Ν., «Οἱ μαρτυρίες περὶ τῆς Θείας Εὐχαριστίας στὰ ἔργα τοῦ Ἰουστίνου, Φιλοσόφου καὶ μάρτυρος (†165)», στὸ 
Οἰακοστρόφιον, Τιμητικός τόμος Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Σύρου-Τήνου κ. Δωροθέου Β' ἐπὶ τῇ δεκαετηρίδῃ τῆς 
ἀρχιερατείας αὐτοῦ (2001-2011) (σ. 641), Ἐπιμ. Ἐ. Καρακουλάκη (Ἀρχιμ.), ἐκδ. Ἑπτάλοφος Α.Β.Ε.Ε., Ἱερά Νῆσος Τῆνος 2013, 
σσ. 405-406. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

240 
 

Στους αποστολικούς χρόνους το ευχαριστιακό τραπέζι βρισκόταν στο μέσον του τόπου της συ-

νάξεως και οι πιστοί πέριξ αυτού. Στην κεφαλή της τράπεζας βρισκόταν ο επίσκοπος ή ο πρεσβύ-

τερος, αλλά η διάταξη ήταν οιονεί κυκλική. Αργότερα, μετά τον δεύτερο αιώνα, έγινε κατανοητό 

ότι προέχει ο χαρακτήρας της πορείας προς την Βασιλεία του Θεού, γι’ αυτό αλλάζει και η διάταξη 

των πιστών, με τον επίσκοπο να τίθεται επικεφαλής ενός ποιμνίου που πορεύεται. Ένας νοητός 

άξονας υπάρχει από τον τόπο του θανάτου (δύση) προς τον τόπο της ζωής (ανατολή), έτσι και η 

τράπεζα της ευχαριστίας μετακινείται από το κέντρο προς το ανατολικό άκρο του ναού, δημιουρ-

γώντας το άγιο Βήμα, το οποίο συγχρόνως παραπέμπει στα έσχατα742.  

Για να διακρίνεται αυτό το μέρος του ναού τοποθετήθηκαν αρχικώς χαμηλά χωρίσματα, τα 

λεγόμενα θωράκια743, χωρίς να παρεμποδίζεται η θέα των τελουμένων εντός του Ιερού Βήματος. 

Αργότερα, γύρω στον 5ο αιώνα, τοποθετούνται και κιονίσκοι που τα άνω άκρα τους τα συνδέει 

ένα ευθύγραμμο περιστύλιο, διαμορφώνοντας έτσι το φράγμα του ιερού βήματος744, ενώ η κε-

ντρική είσοδος, η Ωραία Πύλη, αναδεικνύεται με την κατασκευή τοξωτής πύλης ή προστώου745. 

Πρόκειται για δύο κατασκευές, που φαίνεται να έχουν τον ίδιο χαρακτήρα, θριαμβευτικό746. Ανά-

μεσα στους στύλους (κίονες) τοποθετούνταν αρχικώς κουρτίνες, τα λεγόμενα βήλα, που εσύροντο 

 
742 Στο βάθος της αψίδος ήταν τοποθετημένος ο θρόνος ή η καθέδρα του επισκόπου και εκατέρωθεν αυτού τα καθίσματα 
των συλλειτουργών-πρεσβυτέρων. Οι θρόνοι των κληρικών-Σύνθρονο-σχετίζονταν άμεσα προς την Αγία Τράπεζα. Βλ. 
Ἀντουράκη, Γ. Β., Ἀρχαῖοι θρόνοι καὶ παλαιοχριστινικὰ Σύνθρονα, ὅπ.π., σσ. 64-70. 
743 Τα θωράκια είχαν διάτρητο ή ανάγλυφο διάκοσμο. Τα θέματα στα πρώιμα μνημεία του 4ου αιώνος και του πρώτου μισού 
του 5ου ήταν αρκετά απλά. Βλ. Γκιολέ, Ν., Παλαιοχριστιανική Τέχνη Ναοδομία (π. 200-600), όπ.π., σσ. 69-70 και Στουφή-
Πουλημένου, Ἰ., Τὸ φράγμα τοῦ ἰεροῦ βήματος, ὅπ.π., σσ. 97-118. 
744 Κατά την καθηγήτρια της Χριστιανικής Αρχαιολογίας Ιωάννα Στουφή: «το ιερό βήμα χωριζόταν από τον κυρίως ναό με μία 
ελαφρά, αρχικά χαμηλή κατασκευή, το φράγμα του ιερού βήματος…Σταθερή ονομασία για το φράγμα του παλαιοχριστιανι-
κού ιερού βήματος δεν υπήρχε και στις πηγές  αποδίδεται με ονόματα, που δηλώνουν συνήθως το υλικό και τον  σκοπό 
κατασκευής ή το ύψος του. Έτσι αναφέρεται, κυρίως, ως ‘’κιγκλίδες’’, ‘’ιεραί κιγκλίδες’’, ‘’κάγκελοι’’, ‘’κάγκελλα’’, ‘’δίκτυα’’, 
‘’δρύφακτα’’, ‘’στήθεα’’, ‘’θώρακες’’, ‘’έρκος’’, ‘’περίβολοι’’, ‘’κιόνια’’, ‘’περιφραγή’’ και ‘’διάστυλα’’». Βλ. Στουφή-
Πουλημένου, Ι., Χριστιανική και Βυζαντινή Αρχαιολογία και τέχνη, όπ.π., σσ. 149-152 και της ιδίας, Τὸ φράγμα τοῦ ἰεροῦ 
βήματος, ὅπ.π., σσ. 27-29. 
745 Συνήθως η απόληξη της Ωραίας Πύλης στο επάνω μέρος της σχηματίζει ομόκεντρη καμάρα, όμοια με την κόγχη του ιερού 
Βήματος. Βλ. Καλλιγά, Μ., Η αισθητική του χώρου της ελληνικής εκκλησίας στο Μεσαίωνα, όπ.π., σ. 25. Η θεώρηση της το-
ξωτής πύλης και του προστώου ως αρχιτεκτονικών στοιχείων που αναδεικνύουν μια θριαμβευτική διέλευση από το κεντρικό 
κλίτος του ναού προς το Ιερό Βήμα προϋποθέτει, κατά τη λατρεία, κάποια επίσημη θριαμβευτική πομπή. Βλ. Στουφή-Που-
λημένου, Ἰ., Τὸ φράγμα τοῦ ἰεροῦ βήματος, ὅπ.π., σσ. 145-146. 
746 Όπως και στις εισόδους των πόλεων κατασκευάζονταν θριαμβευτικά τόξα για να διέλθει ο θριαμβευτής αυτοκράτορας, 
έτσι και μπροστά από το Ιερό Βήμα, που συμβολίζει την ουράνια Πόλη, το θριαμβευτικό τόξο τονίζει τις δύο πομπικές διε-
λεύσεις κατά τη διάρκεια της Λειτουργίας, τη Μικρή και τη Μεγάλη Είσοδο. Βλ. Στουφή-Πουλημένου, Ι., Χριστιανική και 
Βυζαντινή Αρχαιολογία και τέχνη, όπ.π., σσ. 151-152. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

241 
 

όταν χρειαζόταν να αποκρυβούν ορισμένα από τα τελούμενα μέσα στο άγιο Βήμα ή και να απο-

καλυφθούν κατά το άνοιγμά τους747. 

Κατά τον 8ο αιώνα επάνω στους στύλους του τέμπλου υπήρχαν οι εικόνες της Δεήσεως748 (ο 

Χριστός εν μέσω της Παναγίας και του Τιμίου Προδρόμου), τις οποίες την περίοδο της εικονομα-

χίας αφήρεσαν οι Εικονομάχοι και επανατοπεθέτησαν οι πιστοί μετά την Ζ’ Οικουμενική Σύ-

νοδο749, μια πράξη που έμεινε γνωστή ως η «αναστύλωση των αγίων εικόνων»750. Αργότερα, και 

πάντως μετά τον 12ο αιώνα, όταν η συμμετοχή των πιστών στη Θεία Ευχαριστία διαφοροποιήθηκε 

και όλο και περισσότεροι πιστοί δεν προσήρχοντο στη θεία Κοινωνία, καταργήθηκαν τα βήλα και 

στη θέση τους ενσωματώθηκαν οι εικόνες του Τέμπλου. Αυτό είχε ως συνέπεια, να περιοριστεί η 

θέα των τελουμένων μέσα στο ιερό Βήμα και συγχρόνως επικράτησε η πρακτική της μυστικής α-

ναγνώσεως των σημαντικότερων ευχών της αγίας Αναφοράς.  

Επίσης, προσετέθη και μία επιπλέον ζώνη πάνω από το επιστύλιο, όπου ενσωματώθηκαν οι 

εικόνες που ανήκουν στον κύκλο του Δωδεκαόρτου, καθώς και με την κεντρική κατάληξη που φέ-

ρει τον Σταυρό και τα λεγόμενα λυπηρά (την Παναγία και τον άγιο Ιωάννη τον Θεολόγο εκατέρω-

θεν του Σταυρού)751. Με αυτή τη μορφή που γενικεύθηκε από τον 14ο και μετά, το Τέμπλο φέρει 

και την παράλληλη ονομασία «Εικονοστάσι(ο)»752. Στα παλαιολόγεια χρόνια (13ος-15ος αιώνας) 

τα τέμπλα κατασκευάζονται με μεγαλύτερο ύψος, περιορίζεται η χρήση του μαρμάρου και επι-

κρατεί όλο και περισσότερο το ξύλο753.  

 
747 Στουφή, Ι., «Βήλον», Μεγάλη Ορθόδοξη Χριστιανική Εγκυκλοπαίδεια, τ. 1, Στρατηγικές Εκδόσεις Ε.Π.Ε., Αθήνα 2012, σ. 
171. 
748 Το θέμα της Δέησης είναι εμπνευσμένο από τη θεία Λειτουργία, όπου στην ευχή της Αναφοράς γίνονται επικλήσεις για τη 
μεσιτεία της Παναγίας, του Προδρόμου, των αρχαγγέλων και των δώδεκα Αποστόλων. Βλ. Γκιολέ, Ν., Παλαιοχριστιανική 
Μνημειακή Ζωγραφική (π. 300-726), επιμ. Π. Δαμούλος, Αθήνα 2007, σ. 119 και Μπιλάλη-Ἀνατολικιώτη, Δ. (Ἐπιμ.), Αἱ 
Ἀκολουθίαι τῆς Κυριακῆς, ἐκδ. Παπαδημητρίου, Ἀθήναι 2014, σσ. 391-392. 
749 Βλ. Καρμίρη, Ἰ. Ν., Τὰ δογματικὰ καὶ συμβολικὰ μνημεῖα τῆς Ὀρθοδόξου Καθολικῆς Ἐκκλησίας, Τόμ. Ι, Ἐν Ἀθήναις 19602, 
σσ. 236-250. 
750 Βλ. Γιαννόπουλου, Β. Ν., Ἱστορία καὶ Θεολογία τῶν Οἰκουμενικῶν Συνόδων, ἐκδ. Ἔννοια Ἀθήνα 20132, σσ. 416-526. 
751 Βλ. Παπαδημητρίου, Π. Χ., Η εξέλιξη του τύπου και της εικονογραφίας του Βημοθύρου από τον 10ο έως και τον 18ο αιώνα, 
εκδ. Κέντρο Βυζαντινών Ερευνών Θεσσαλονίκη 2008, σ. 60. 
752 Βλ. Μαυρόπουλου, Δ., Διερχόμενοι διὰ τοῦ ναοῦ, ὅπ.π., σ. 308 και Σωτηρίου, Γ. Ἀ., Χριστιανικὴ καὶ Βυζαντινὴ Ἀρχαιολογία, 
Χριστιανικὰ κοιμητήρια, Ἐκκλησιαστικὴ Ἀρχιτεκτονική, Ἐν Ἀθήναις 1942, σσ. 200-205. 
753 Η αντικατάσταση των μαρμάρινων τέμπλων από τα ξύλινα συντελείται σταδιακά από τον 14ο αιώνα και γενικεύεται στην 
τουρκοκρατία. Η επικράτησή τους είχε ως αποτέλεσμα την άνθηση της ξυλογλυπτικής τέχνης. Βλ. Παπαδημητρίου, Π. Χ., Η 
εξέλιξη του τύπου και της εικονογραφίας του Βημοθύρου, όπ.π., σ. 59.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

242 
 

Έτσι, το τέμπλο κατανοείται ως εικόνα του αισθητού παραδείσου. Ο παράδεισος συνδέεται με 

την ουράνια βασιλεία (Ιερό) και με την Εκκλησία (κυρίως ναό). Το τέμπλο λοιπόν εξυπηρετεί τον 

διαχωρισμό, φυσικό και συμβολικό, των δύο μερών του ναού, αυτό του κυρίως ναού, που αποτε-

λεί χώρο παραμονής των πιστών και του ιερού, όπου τελείται το μυστήριο της Θείας Ευχαριστίας 

και παρίσταται μόνον ο κλήρος. Τα βημόθυρα754 τέλος, αποτελούν το συμβολικό σημείο του πε-

ράσματος, της εισόδου από τον γήινο κόσμο στον ουράνιο, την ουράνια Βασιλεία, καθιστώντας 

έκδηλο τον εσχατολογικό χαρακτήρα και των λειτουργικών κατασκευών του ναού755. 

 

Ο λειτουργικός και συμβολικός χαρακτήρας της Αγίας Τραπέζης  

Στην Ορθόδοξη παράδοση η Αγία Τράπεζα αποτελεί μια λειτουργική κατασκευή756 εντός του 

ιερού βήματος και ήταν συνήθως από σκαλιστό ξύλο, πέτρα ή μάρμαρο757. Αρχικώς ήταν ξύλινη 

και κινητή758, ενώ στο δεύτερο μισό του 3ου αιώνος έγινε σταθερή759, με σχήματα ανάλογα με 

αυτών που χρησιμοποιούνταν στις οικίες. Από τον 4ο αιώνα άρχισαν να επενδύονται με πολύτιμα 

υλικά (ελεφαντόδοντο, χρυσό, άργυρο)760. Η τράπεζα αυτή αποκαλείται στις πηγές «ἁγία τρά-

πεζα», «μυστική τράπεζα» ή και απλώς «θυσιαστήριον», υπαινισσόμενη την αναίμακτο θυσία761.   

 
754 Για την λειτουργική χρήση των βημοθύρων, το εικονογραφικό τους πρόγραμμα και τη θεολογική τους σημασία. Βλ. Παπα-
δημητρίου, Π. Χ., Η εξέλιξη του τύπου και της εικονογραφίας του Βημοθύρου, όπ.π., σσ. 63-86. 
755 Βλ. Παπαδημητρίου, Π. Χ., όπ.π., σσ. 60-61 και Στουφή-Πουλημένου, Ἰ., Τὸ φράγμα τοῦ ἰεροῦ βήματος, ὅπ.π., σ. 128. 
756 Στις λειτουργικές κατασκευές, εκτός από την αγία Τράπεζα, συγκαταλέγονται το φράγμα του πρεσβυτερίου, η σολέα, το 
σύνθρονο, η κρύπτη ή κατάβαση, η θάλασσα ή χωνευτήριο, το κιβώριο, η τράπεζα μαρτύρων ή αγαπών, η τράπεζα προσκο-
μιδής ή προθέσεως και ο άμβωνας. Βλ. Γκιολέ, Ν., Παλαιοχριστιανική Τέχνη Ναοδομία (π. 200-600), όπ.π., σσ. 69-78 και 
Στουφή-Πουλημένου, Ι., Χριστιανική και Βυζαντινή Αρχαιολογία και τέχνη, όπ.π., σσ. 143-155.  
757 Βλ. Χόπκο, Θ. (Ιερ.), Δόγμα και λατρεία- Βασικό εγχειρίδιο για την ορθόδοξη πίστη, Τόμ. Ι, Μεταφρ. Α. Διακονία, εκδ. Απο-
στολική Διακονία της Εκκλησίας της Ελλάδος Αθήνα 2017, σ. 205. 
758 Οι Τράπεζες των Αποστολικών χρόνων ήταν αναντιρρήτως ξύλινες. Βλ. Καλλινίκου, Κ. (πρωτοπρ.), Ὁ χριστιανικὸς Ναὸς καὶ 
τὰ τελούμενα ἐν αὐτῷ, ὅπ.π., σ. 119. 
759 Βλ. Rodley, L., Εισαγωγή στη Βυζαντινή τέχνη και αρχιτεκτονική, Μτφρ. Μ. Βέικου, εκδ. Ινστιτούτο του βιβλίου - Α. Καρδα-
μίτσα, Αθήνα 2010, σ. 30. 
760 Ο καθηγητής της Βυζαντινής Αρχαιολογίας Νικόλαος Γκιολές καταγράφει ενδεικτικά παραδείγματα προσφοράς πολύτιμων 
υλικών από τους αυτοκράτορες: «παραδίδεται ότι ο Μ. Κωνσταντίνος δώρισε στη βασιλική της Αναστάσεως στα Ιεροσόλυμα 
τράπεζα από ατόφιο χρυσάφι και ασήμι, και στη βασιλική του Λατερανού στη Ρώμη από ασήμι. Η αυτοκράτειρα Πουλχερία 
αφιέρωσε στο ναό της Αγίας Σοφίας στην Κωνσταντινούπολη τράπεζα από χρυσάφι και πολύτιμες πέτρες». Βλ. Γκιολέ, Ν., 
Παλαιοχριστιανική Τέχνη Ναοδομία (π. 200-600), όπ.π., σ. 72. Επίσης Βλ. Καλλινίκου, Κ. (πρωτοπρ.), Ὁ χριστιανικὸς Ναὸς καὶ 
τὰ τελούμενα ἐν αὐτῷ, ὅπ.π., σσ. 121-122). 
761 Βλ. Γκιολέ, Ν., Παλαιοχριστιανική Τέχνη Ναοδομία (π. 200-600), όπ.π., σσ. 71-73 και Σωτηρίου, Γ. Ἀ., Χριστιανικὴ καὶ 
Βυζαντινὴ Ἀρχαιολογία, ὅπ.π., σσ. 180-184. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

243 
 

Η αντικατάσταση του εύθραυστου ξύλου από λίθο και μάρμαρο762 άρχισε όταν και η θεία Λει-

τουργία τελούνταν επί των τάφων των μαρτύρων, κατά τους χρόνους των διωγμών και οι κατα-

κόμβες763 με τα αψιδωτά αρκοσόλια ήταν οι μόνοι πρόχειροι ευκτήριοι οίκοι διά τους καταδυνα-

στευμένους, γι’ αυτό και ο τάφος του μάρτυρος764 και η επιτύμβιος πλάκα που κάλυπτε τα τίμια 

οστά του, χρησίμευε ως αγία Τράπεζα.  

Ο αείμνηστος καθηγητής της χριστιανικής Αρχαιολογίας Γεώργιος Αντουράκης κάνει ιδιαίτερη 

μνεία για την επίδραση και τη σχέση των Μαρτυρίων με τα επιμέρους τμήματα των του Ιερού 

Βήματος των Χριστιανικών Ναών. Χαρακτηριστικά αναφέρει ότι: «τὸ Ἱερὸ Βῆμα περιλαμβάνει ὁρι-

σμένα στοιχεῖα ποὺ σχετίζονται μὲ τὸν περιβάλλοντα τὸν τάφο τοῦ Μάρτυρα τοῦ χῶρο, δηλαδὴ 

τὸ Μαρτύριο. Ἀνατολικὰ καταλήγει σὲ κόγχη, ὅπως ἀκριβῶς συμβαίνει καὶ σὲ ἀρκετὰ ἁψιδωτὰ 

Μαρτύρια (κυκλικά, τρίκογχα, σταυρικά). Ἐντὸς τῆς κόγχης τοῦ Ἱεροῦ Βήματος τοποθετεῖται τὸ Θυ-

σιατήριο- Ἁγία Τράπεζα, ποὺ συμβολίζει τὸν Τάφο τοῦ «Ἀρχιμάρτυρα» Χριστοῦ765, κυρίως μετὰ 

τὸν ἐπίσημο καθαγιασμό της μὲ τὰ ἱερὰ λείψανα (ἐγκαίνια)766. Τὴ σταθερὴ πλέον Ἁγία Τράπεζα 

 
762 Ο άγιος Συμεών για τη λίθινη τράπεζα, επισημαίνει ότι: «ἀπὸ λίθου δὲ εἶναι τὸ θυσιαστήριον, ἐπειδὴ εἰκονίζει τὸν Χριστόν, 
ὄς τις καὶ πέτρα εἶναι, ὡς θεμέλιον ἡμῶν, καὶ κεφαλὴ γωνίας, καὶ λίθος ἀκρογωνιαῖος, καὶ διότι πάλαι ἡ πέτρα αὐτὴν τὴν 
τράπεζαν εἰκόνιζεν, ἡ πέτρα δηλαδή, μὲ τὴν ὁποίαν ἐπότιζε τὸν πάλαι Ἰσραὴλ· τώρα δὲ αὐτὴ ἡ πέτρα ποτίζει ἡμᾶς τοὺς χρι-
στιανούς, τὸν νέον Ἰσραὴλ· οὐχὶ ὕδωρ ὑλικόν, ἀλλὰ μᾶς χαρίζει νάματα τῆς αἰωνίου ζωῆς, τὸ ζὼν αἷμα τοῦ Θεοῦ Λόγου». Βλ. 
Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π., σ. 318. 

763 Οι κατακόμβες ήταν υπόγεια κοινοτικά κοιμητήρια, σκαμμένα σε αρκετό βάθος της γης, σε κατάλληλο πορώδες έδαφος. 
Ο όρος Catacumba προέρχεται από την ελληνική λέξη κατακύμβη και δηλώνει όρυγμα της γης, εδαφική κοιλότητα. Αρχικά η 
λέξη είχε καθαρά τοπογραφικό περιεχόμενο. Αργότερα, ήδη από τον 3ο αιώνα, η λέξη χρησιμοποιείτο πλέον για να δηλώσει 
το χριστιανικό κοιμητήριο. Βλ. Στουφή-Πουλημένου, Ι., Χριστιανική και Βυζαντινή Αρχαιολογία και τέχνη, όπ.π., σσ. 39-41. 
764 Οι τάφοι των μαρτύρων ονομάζονταν μαρτύρια. Βλ. περισσότερα Σωτηρίου, Γ. Ἀ., Χριστιανικὴ καὶ Βυζαντινὴ Ἀρχαιολογία, 
ὅπ.π., σσ. 69-79, Ἀντουράκη, Γ. Β. (1994). Ἀρχαῖα Μαρτύρια καὶ Χριστιανικοὶ Ναοί-Ἡ ἐπίδραση τῆς τιμῆς τῶν Μαρτύρων στὴ 
λατρευτικὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας. Ἀθήνα: Ἀνάτυπο ἀπὸ τὸν Τόμο: "Ὁ Ἅγιος καὶ ὁ Μάρτυρας στὴ ζωὴ τῆς Ἐκκλησίας". Εἰσηγήσεις 
ΙΒ' Συνεδρίου Πατερικῆς Θεολογίας [Ἔκδοση: Ἀποστολικὴ Διακονία τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος], σσ. 241-247 και Στουφή-
Πουλημένου, Ι., Χριστιανική και Βυζαντινή Αρχαιολογία και τέχνη, όπ.π., σ. 53.  
765 Χαρακτηριστικό και άμεσα συνδεόμενο με την αγία Τράπεζα είναι και το κατασάρκιον, ένα λευκό ύφασμα που καλύπτει 
ολόκληρη την αγία Τράπεζα και τίθεται υπό του Επισκόπου κατά την τέλεση της ακολουθίας των εγκαινίων ενός ναού. Το 
ύφασμα αυτό συμβολίζει την καθαρά σινδόνα, με την οποία ετύλιξεν ο Ιωσήφ ο από Αριαμαθείας το σώμα του Κυρίου, πριν 
το αποθέσει στον Τάφον, μετά την αποκαθήλωσιν εκ του Σταυρού. Βλ. Μπόνη, Κ. Γ., Κατήχησις καὶ Λειτουργική, ὅπ.π., σ. 120. 
766 Περί της τάξεως των εγκαινίων. Βλ. Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π., σσ. 132, 140-143. Στην Ανα-
τολή, αντί της κρύπτης (υπόγειου νεκρικού θαλάμου, όπου ετοποθετείτο σαρκοφάγος με σκήνωμα ή άγια λείψανα) που 
εσυνηθίζετο κυρίως στη Δύση, συνηθέστερη ήταν η κατάθεση ή εγκαίνιο, η καθιέρωση δηλαδή του ναού με την τοποθέτηση 
ιερών λειψάνων σε μικρό όρυγμα κάτω ακριβώς από την αγία Τράπεζα ή ενσωματωμένα σε αυτή. Οι μικροί αυτοί λάκκοι 
είχαν σχήμα ορθογώνιο ή σταυρικό. Οι πλευρές τους επενδύονταν συχνά με μαρμάρινες πλάκες. Στο εσωτερικό τους ετίθετο 
κιβωτίδιο σε σχήμα σαρκοφάγου ή μικρό αγγείο με άγια λείψανα μαρτύρων που καθαγίαζαν το ναό την ημέρα των εγκαινίων. 
Βλ. Γκιολέ, Ν., Παλαιοχριστιανική Τέχνη Ναοδομία (π. 200-600), όπ.π., σσ. 73-74. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

244 
 

στεγάζει ἢ προστατεύει τὸ Κιβώριο767, τὸ ὁποῖο καθίσταται ἀπαραίτητο ἀπὸ τὸ τέλος τοῦ 4ου καὶ 

ἑξῆς768. Τὸ κιβώριο ἢ κουβούκλιο769, στηριζόμενο σὲ τέσσερις κίονες, παρουσιάζει μεγάλη ὁμοιό-

τητα μὲ ἀνάλογης μορφῆς τάφους Μαρτύρων, τὰ λεγόμενα teguria. Ἡ συμβολικὴ ταύτιση τῆς Ἁγ. 

Τραπέζης μὲ τὸν Τάφο τοῦ Χριστοῦ συνετέλεσε ἀποφασιστικὰ στὴν ὑπερύψωση τοῦ Κιβωρίου (ἐν 

εἴδει Οὐρανοῦ) πάνω ἀπὸ τὸν Τάφο-Ἁγία Τράπεζα»770. 

Οι τράπεζες διακρίνονταν με βάση τη μορφή τους σε τρείς κατηγορίες, α) τις συμπαγείς, σχή-

ματος κυβικού ή ορθογωνίου, χτιστή ή επενδυόμενη με μαρμάρινες πλάκες, β) τις ελεύθερες τρά-

πεζες, στηριζόμενες σε κιονίσκους και μία πλάκα τοποθετημένη απ’ ευθείας στο δάπεδο του ιε-

ρού, που χρησίμευε ως βάση και γ) τις σαρκοφαγοειδείς τράπεζες που αποτελούνταν από μαρμά-

ρινες πλάκες και περιέκλειαν ορθογώνιο χώρο771.   

Ο άγιος Συμεών Θεσσαλονίκης παραθέτει τον συμβολισμό της τετραμερούς Αγίας τράπεζας. 

Χαρακτηριστικά αναφέρει ότι: «τετραμερὴς εἶναι ἡ Αγία Τράπεζα ἐπειδὴ ἐξ αὐτῆς ἐτράφησαν καὶ 

τρέφονται πάντοτε τὰ τετραπέρατα τῆς οἰκουμένης· ὑψηλὴ δὲ ὡς τράπεζα οὐρανία καὶ διὰ τὸ 

ὑψηλὸν τοῦ μυστηρίου καὶ ἐπουράνιον καὶ παντάπασιν τῆς γῆς ὑπερ-κείμενον...Οι στῦλοι772, οἱ 

 
767 Κατά τον άγιο Συμεών, Αρχιεπίσκοπο Θεσσαλονίκης, «τὸ κιβώριον εἶναι ὑποκάτω τῆς ἁγίας Τραπέζης ἀντὶ τάφου καὶ εἰς 
αὐτὸ βάλλομεν τὰ λείψανα τῶν μαρτύρων, οἱ ὁποῖοι ἐθυσιάσθησαν διὰ τὸν Χριστὸν· διότι εἶναι ἀληθῶς τάφος καὶ μνῆμα 
Χριστοῦ αὐτὸ καὶ οἱ συνθανόντες μὲ αὐτὸν ἐκεῖ συνθάπτονται καὶ τὸν συναπαλομβάνουσιν εἰς τὸν καιρὸ τῆς ἱερουργίας 
καθὼς καὶ θέλουν συνδοξασθὴ εἰς τὴν θείαν ἀνάστασιν…». Βλ. Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π., σ. 
146. 

768 Το Κιβώριο, ο ουρανίσκος ή η θολία συνδεόταν με τη μορφή και το σύμβολο του τρούλλου στην πρωτοχριστιανική και 
χριστιανική περίοδο. Για περισσότερα Βλ. Προκοπίου, Γ. Ἀ., Ὁ κοσμολογικὸς συμβολισμὸς στὴν ἀρχιτεκτονικὴ τοῦ βυζαντινοῦ 
Ναοῦ, ὅπ.π., σσ. 125-128. 
769 Κατ’ άλλους ερμηνευτάς Πατέρας το κιβώριον απαντά και ως «κιβώριος» (ως τύπος της Κιβωτού του Νώε) κατά τον φευδο-
Σωφρόνιον (βλ. PG 89, 3984), ως «ὀρόφιον» κατά τον Γερμανό (PG 98, 421), ενώ ο άγιος Θεόδωρος Στουδίτης το τιτλοφορεί 
ως «συγκαλύπτραν», (PG 99, 1793). Βλ. Προκοπίου, Γ. Ἀ., Ὁ κοσμολογικὸς συμβολισμὸς στὴν ἀρχιτεκτονικὴ τοῦ βυζαντινοῦ 
Ναοῦ, ὅπ.π., σ. 126. 
770 Βλ. Ἀντουράκη, Γ. Β., Ἀρχαῖα Μαρτύρια καὶ Χριστιανικοὶ Ναοί, ὅπ.π., σ. 248. 
771 Βλ. Γκιολέ, Ν., Παλαιοχριστιανική Τέχνη Ναοδομία (π. 200-600), όπ.π., σσ. 72-73 και Στουφή-Πουλημένου, Ι., Χριστιανική 
και Βυζαντινή Αρχαιολογία και τέχνη, όπ.π., σσ. 143-145. 
772 Η αγία Τράπεζα στηρίζεται επί τεσσάρων στύλων, «διότι συνηθροίσθη ἐκ τῶν περάτων τὸ ἄθροισμα ἐκείνων, ὅσοι ζῶσιν 
ἐκ τῆς τραπέζης ἐκείνης καὶ διότι συνεστήθη ἀπὸ τέσσερα Εὐαγγέλια, τὰ ὁποῖα τοὺς προσεκάλεσαν καὶ τοὺς ἐκήρυξαν τῆς 
χάριτος τὰ μυστήρια, διὰ τοῦτο δὲ δέχεται καὶ ἡ τράπεζα γυμνὴ τέσσερα μέρη ὑφασμάτων· ἐπειδὴ ἐκ τῆς γῆς ἦσαν καὶ αὐτοὶ 
οἱ ὁποῖοι συνέγραψαν τὰ Εὐαγγέλια καὶ ὡμίλησαν τὰ οὐράνια καὶ εἶναι τὰ ὀνόματά των εἰς αὐτὰ τὰ ὑφάσματα γεγραμμένα». 
Βλ. Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π., σ. 147). 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

245 
 

ὁποῖοι τὴν στηρίζουν σημαίνουν τοὺς Προφῆτες καὶ ἀποστόλους773, οἱ ὁποῖοι δι’ αὐτὴν ἐθυσιά-

σθησαν καὶ εἶναι στήριγμα ἀσφαλὲς τῆς Ἐκκλησίας774»775. 

 Από τα μέσα του 4ου αιώνος, όπως επισημαίνει η καθηγήτρια Ιωάννα Στουφή, «όταν η τιμή 

των μαρτύρων μεταφέρθηκε και εντός των πόλεων με την ανέγερση μεγάλων ναών αφιερωμένων 

σ’ αυτούς, άρχισε η μετακομιδή και ο τεμαχισμός των ιερών λειψάνων, τα οποία πλέον τοποθε-

τούνταν στο ιερό βήμα και συνήθως κάτω από την Αγία τράπεζα776. Αργότερα, επικράτησε η συ-

νήθεια να καθαγιάζεται777 η Αγία Τράπεζα όλων των χριστιανικών ναών με λείψανα μαρτύρων-

αγίων778»779. Σύμφωνα, εξάλλου και με την Αποκάλυψη του Ιωάννου, ήταν «κάτωθεν τοῦ θυσια-

στηρίου αἱ ψυχαὶ τῶν ἐσφαγμένων διὰ τὸν λὸγον τοῦ Θεοῦ καὶ διἀ τὴν μαρτυρίαν, ἥν εἶχον»780.  

Αξιοσημείωτο είναι και το γεγονός πως «ολόκληρο το οικοδόμημα του ναού εγκεντρίζεται 

γύρω από την Αγία Τράπεζα, η οποία δεν συμβολίζει απλά το τραπέζι του τελευταίου Δείπνου. 

Αποτελεί τη μυστική και συμβολική παρουσία του ουράνιου θρόνου- η τράπεζα του Χριστού και 

Λόγου, του Αρνίου781 και Βασιλέα της αιώνιας ζωής της δεδοξασμένης Βασιλείας του Θεού σε 

 
773 Δι’ όλων αυτών άλλωστε προσφέρεται και η «λογικήν λατρείαν»: «Ἔτι προσφέρομέν σοι τὴν λογικὴν ταύτην λατρείαν ὑπὲρ 
τῶν ἐν πίστει ἀναπαυσαμένων προπατόρων, πατέρων, πατριαρχῶν, ἀποστόλων, κηρύκων, εὐαγγελιστῶν, μαρτύρων, ὁμολο-
γητῶν, ἐγκρατευτῶν, καὶ παντὸς πνεύματος δικαίου ἐν πίστει τετελειωμένου». Βλ. Εὐχή κατὰ τὴν εὐλόγηση τῶν Τιμίων Δώρων 
στη Λειτουργία του Ιερού Χρυσοστόμου και Μπιλάλη-Ἀνατολικιώτη, Δ. (Ἐπιμ.), Αἱ Ἀκολουθίαι τῆς Κυριακῆς, ὅπ.π., σ. 391. 
774 «Τὸ σύστημα τῶν ἀπ’ αἰώνος Πατέρων, πατριαρχῶν, προφητῶν, ἀποστόλων, εὐαγγελιστῶν, μαρτύρων, οἶς προσετέθη 
πιστεύσαντα πάντα τά ἔθνη» για τον άγιο Ιωάννη τον Δαμασκηνό «ἐστίν ἡ ἁγία τοῦ Θεοῦ καθολική Ἐκκλησία». Βλ. Δαμασκη-
νοῦ Ἰωάν., Κατὰ εἰκονοκλαστῶν, διάλογος στηλιτευτικός γενόμενος παρά πιστῶν καὶ ὀρθοδόξων καὶ πόθον καὶ ζῆλον ἐχόντων 
πρὸς ἔλεγχον τῶν ἐναντίων τῆς πίστεως καὶ τῆς διδασκαλίας τῶν ἁγίων καὶ ὀρθοδόξων Πατέρων, PG 96, 1357. 
775 Βλ. Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π., σ. 146. 
776 «Ἐτίθεντο ὑποκάτω τῆς Τραπέζης τὰ ἱερὰ λείψανα, ἐπειδὴ εὑρίσκοντο οἱ ἅγιοι πάντοτε συμπαρόντες μὲ τὰ πνεύματα εἰς 
τὸν Χριστὸν τὸν μέγαν μάρτυρα τοῦ Πατρὸς· ἀλλὰ καὶ ὡς θεμέλια τῆς Ἐκκλησίας ὑπέχει τὸ θυσιαστήριον αὐτὰ τὰ λείψανα, 
διότι μὲ τὸ αἷμα τοῦ Χριστοῦ καὶ δι’ αὐτοῦ τοῦ Σωτῆρος ἡμῶν καὶ μὲ τὸ αἷμα τῶν μαρτύρων ἔλαβεν ἡ Ἐκκλησία τὴν σύστασιν 
αὐτῆς». Βλ. Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π., σ. 318). 
777 Όπως χαρακτηριστικά επισημαίνει ο καθηγητής της Λειτουργικής Γεώργιος Φίλιας: «ἡ λειτουργικὴ πρακτικὴ ἐναποθέσεως 
λειψάνων τῶν Μαρτύρων στὴ βάση τῶν χριστιανικῶν θυσιαστηρίων, οὐδεμία σχέση ἔχει μὲ τὸν ἑβραϊκὸ τρόπο «ἐγκαινι-
σμοῦ» τῶν ἱερῶν τόπων λατρείας». Βλ. Φίλια, Γ. Ν., Λειτουργική, Τόμ. Ι, ὅπ.π., σ. 84. 
778 «Ἀφοῦ ἐτίθεντο τὰ ἱερὰ λείψανα εἰς ἕνα κιβωτίδιον ἀργυροῦν ἢ χαλκοῦν ἢ λίθινον ἐχέετο θεῖο μύρον εἰς αὐτὰ διὰ νὰ 
ἀποδειχθεῖ ὅτι εἶναι ἑνωμένοι οἱ μάρτυρες μὲ τὸν Χριστόν, τὸ ἀληθινὸν μύρον, καὶ πλήρεις τῆς εὐωδίας τῆς χάριτος καὶ διὰ 
νὰ παραστήσει καὶ τὸν ἐνταφιασμὸν τοῦ Χριστοῦ καὶ τὸν ἰδικῶν των, ἐπειδὴ θάπτονται τρόπον τινὰ καὶ αὐτοὶ κατατιθέμενοι 
ὑποκάτω εἰς τὸν τάφον τοῦ Χριστοῦ, ὅπου εἶναι ἡ ἱερὰ Τράπεζα, ἔτι δὲ καὶ ὁ ἴδιος ὁ Σωτὴρ μέλλων νὰ πάθει καὶ νὰ ταφεῖ 
ἠλείφθη παρὰ γυναικὸς μὲ μύρον». Βλ. Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π., σ. 141. 
779 Βλ. Στουφή-Πουλημένου, Ι., Χριστιανική και Βυζαντινή Αρχαιολογία και τέχνη, όπ.π., σ. 53. 
780 Ἀποκ. 6, 9.  
781 Το κατεξοχήν σύμβολο της θείας Ευχαριστίας κατά την παλαιοχριστιανική εποχή ήταν η παράσταση του Αμνού. Βλ. Κων-
σταντινίδη, Χ., Ο Μελισμός, όπ.π., σ. 16. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

246 
 

ολόκληρη την κτίση»782. Εξαίρεται λοιπόν και από τη διαμόρφωση της Αγίας Τραπέζης ο εσχατο-

λογικός χαρακτήρας αυτής και των τελεουμένων εν αυτή. 

 Έτσι, κατά τον άγιο Συμεών και τη διατύπωσή του περί της συμβολικής ερμηνείας του ναού, 

τα τμήματα του ναού παραπέμπουν στους «τόπους τῆς θείας παρουσίας τοῦ Κυρίου», είτε στον 

ουρανό είτε στη γη783. Έτσι το ιερό Βήμα συμβολίζει τα «Άγια των αγίων», δηλαδή το «υπεράνω 

του ουρανού»784· η «ιερά τράπεζα» συμβολίζει το «θρόνο του Θεού», την «ανάσταση του Χρι-

στού»785 και το «σεβάσμιο μνήμα»786· ολόκληρος ο ναός συμβολίζει «τα επουράνια και τον παρά-

δεισο»· τα τμήματα στην είσοδο του ναού, καθώς και ο νάρθηκας787, συμβολίζουν «την κτίση» και 

τα «ευρισκόμενα επί της γής». Επομένως, η συμβολική ερμηνεία του ναού παραπέμπει στο σωτη-

ριώδες έργο του Κυρίου788, είτε το επί της γης, είτε το ουράνιο789, ως ενιαία κατάσταση μετοχής 

και κοινωνίας. 

    

Η αλληλένδετη σχέση του Μυστηρίου της Θείας Ευχαριστίας με την Αγία Τράπεζα 

 
782 Βλ. Χόπκο, Θ. (Ιερ.), Δόγμα και λατρεία, όπ.π., σ. 205. 
783 Μεταξύ τέχνης και θρησκευτικού βιώματος υπήρχε μια άρρηκτη σχέση. Όπως χαρακτηριστικά επισημαίνει ο Π. Μιχελής: 
«Ὁ Ναὸς τῶν Ἑλλήνων ἡ ἁρμονικὴ αὐτὴ κατοικία τοῦ Θεοῦ, ὅπου ἐξευμενιζόταν ἡ θέλησή του, ἔπρεπε νὰ ἀντικατασταθεῖ 
ἀπὸ ἕναν νέο τύπο ναοῦ, τήν ‘’ἐκκλησία’’, ποὺ στὸ χῶρο μέσα της θὰ συγκεντρώνονταν οἱ πιστοὶ κάτω ἀπὸ τὴν σκέπη ἑνὸς 
Θεοῦ, τοῦ πανταχοῦ παρόντος, γιὰ νὰ ὑψωθοῦνε μὲ τὴν προσευχὴ κοντά του. ‘’Ἐκκλησία ἐστὶν ἐπείγιος οὐρανὸς ἐν ᾦ ὁ Θεὸς 
ἐνοικεῖ καὶ ἐμπεριπατεῖ’’ καὶ τοῦ οὐρανοῦ σύμβολο ἔγινε ὁ τροῦλλος’’». Βλ. Μιχελή, Π., Ἡ Αἰσθητικὴ Θεώρηση τῆς Βυζαντινῆς 
τέχνης, Ἀθῆναι 1946, σ. 89.    
784 Στουφή Ι., «Βήμα Άγιο. Λατρεία και Θεολογία», Μεγάλη Ορθόδοξη Χριστιανική Εγκυκλοπαίδεια, τ. 1, Στρατηγικές Εκδόσεις 
Ε.Π.Ε., Αθήνα 2012, σσ. 171-172. 
785 Βλ. Πατρώνου, Γ. Π., Ἡ ἱστορικὴ πορεία τοῦ Ἰησοῦ ἀπὸ τὴ φάτνη ὡς τὸν κενὸ τάφο, ἐκδ. Δόμος, Ἀθήνα 19972, σσ. 512-530. 
786 Η Αγία Τράπεζα επέχει θέση τάφου. Του συγκεκριμένου τάφου που εναπέθεσαν το νεκρό σώμα του Χριστού και που οι 
άγιες Μυροφόρες γυναίκες πρώτες διαπίστωσαν ότι είναι κενός, άδειος, καλώντας τον καθένα μας στην ίδια διαπίστωση. Σ’ 
αυτόν τον κενό τάφο, την αγία Τράπεζα, υπάρχει διαρκής μαρτυρία ενταφιασμού ενός Αγίου. Έτσι, κάθε Αγία Τράπεζα εγκαι-
νιάζεται με λείψανα ενός μάρτυρα της πίστεως, ενός Αγίου που οδεύει προς την κοινή ανάσταση όλων. Βλ. Μαυρόπουλου, 
Δ., Διερχόμενοι διὰ τοῦ ναοῦ, ὅπ.π., σσ. 321-322.  
787 Περί ναρθηκος βλ. επίσης και στο Μαυρόπουλου, Δ., Διερχόμενοι διὰ τοῦ ναοῦ, ὅπ.π., σ. 194. 
788 Όπως χαρακτηριστικά επισημαίνει ο καθηγητής Κωνσταντίνος Σκουτέρης: «Ἡ βασιλεία δὲν εἶναι μιὰ ἄλλη ἀπὸ τὴν Ἐκκλη-
σία πραγματικότητα, εἶναι ἡ συνέχεια, ἡ ἐπέκταση καὶ ἡ ὁλοκληρία της». Βλ. Σκουτέρη, Κ. Β., Ἱστορία Δογμάτων, Ἡ Ὀρθόδοξη 
δογματικὴ παράδοση καὶ οἱ παραχαράξεις της κατὰ τοὺς τρεῖς πρώτους αἰῶνες, Τόμ. Ι, Ἐπιμ. two2+1one, Ἀθήνα 1998, σ. 561. 
Πρβλ. Γιαγκάζογλου, Στ., Μαθήματα Δογματικῆς Θεολογίας, ὅπ.π., σσ. 661-691.  
789 Βλ. Φίλια, Γ. Ν., Λειτουργική-Ἡ Θεία Εὐχαριστία (μέχρι τὸν 15ο αἱ.), ὅπ.π., σσ. 604-605. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

247 
 

Στην «λογικήν καὶ ἀναἰμακτον λατρείαν»790 που προσφέρεται «ὑπέρ τῆς οίκουμένης»791 και 

πραγματοποιείται στην Αγία Τράπεζα του ιερού Βήματος792, οι πιστοί, που αντιπροσωπεύουν την 

όλη Εκκλησία, μετέχουν στην τέλεση του μυστηρίου της Θείας Ευχαριστίας793, όχι απλώς παθη-

τικά, αλλά ενεργά και ουσιαστικά794, όχι απλώς και μόνον δια της προσωπικής παρουσίας, αλλά 

δια της ελευθέρας βουλήσεως, της συνειδητής ενεργούς μετοχής και βιώσεως της αληθείας και 

της «κατ’ ἐπίγνωσιν»795 πίστεως796.   

 
790 Η «ἐν πνεύματι καὶ ἀληθείᾳ λατρεία» είναι αυτή που αρμόζει εις τους «ἀληθινούς προσκυνητάς τοῦ Θεοῦ» ( Ἰωάν. 4, 23-
24). 
791 Εὐχή ἀναφοράς λειτουργίας Ιερού Χρυσοστόμου. 
792 Αξιοσημείωτο είναι ότι πάνω στην Αγία Τράπεζα υπάρχει πάντοτε το αντιμήνσιο (αντί του τραπεζιού, από την πρόθεση 
αντί και την λατινική λέξη mensa που σημαίνει τραπέζι), ένα ύφασμα στο οποίο παριστάνεται ο Επιτάφιος (δηλαδή ο εναπο-
θέσας Χριστός στο επιτάφιο μνήμα Του και στα τέσσερα άκρα του οι τέσσερις Ευαγγελιστές). Όπως επισημαίνει ο άγιος 
Συμεών, «τὰ ἀντιμίνσια ἐξ ὑφάματος εἶναι λιναρίου καὶ ἀντὶ τραπέζης ἱερὰς γίνονται, τὰ ὁποῖα δὲ ραπτόμενα ἑτοιμάζονται 
κατὰ τὸν τρόπον, κατὰ τὸν ὁποῖον ἡ διάταξις γράφει, καὶ ὅλα τελοῦνται δι’ αὐτά, ὅσα καὶ εἰς τὴν ἱερὰν τράπεζα γίνονται». Βλ. 
Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π.,  σ. 134. Το αντιμήνσιο φέρει την υπογραφή του οικείου Επισκόπου 
και αποτελεί την πιστοποίηση της άδειας που έχει δοθεί σε κάθε τοπική κοινότητα να συγκροτείται ως Εκκλησία. Συνήθως 
περιέχει στις άκρες του τεμάχιο ιερού λειψάνου (μικρό τμήμα από τα οστά) κάποιου μάρτυρος αγίου, πράγμα που καταδει-
κνύει πως η Εκκλησία είναι θεμελιωμένη στο αίμα των μαρτύρων που παρέμειναν «στερεοί τῇ πίστει» στον Έναν και Αληθι-
νόν Θεόν, μέχρι το τέλος του επιγείου βίου τους. Βλ. Χόπκο, Θ. (Ιερ.), Δόγμα και λατρεία, όπ.π., σσ. 205, 207. Το τετράγωνο 
αυτό ύφασμα εισήχθη από την εν Τρούλω Σύνοδο του 692 και αντικαθιστούσε την αγία Τράπεζα εκεί που δεν επραγματο-
ποιήθησαν εγκαίνια Ναού, καθώς και σε κάθε χώρο που επρόκειτο να τελεσθεί θεία Ευχαριστία. Βλ. Μπόνη, Κ. Γ., Κατήχησις 
καὶ Λειτουργική, ὅπ.π., σσ. 120-121. 
793 Όπως χαρακτηριστικά επισημαίνει ο καθηγητής της Λειτουργικής Γεώργιος Φίλιας: «Ἡ προσευχὴ τῆς πρώτης χριστιανικῆς 
Ἐκκλησίας ἐπὶ τοῦ ἄρτου καὶ τοῦ οἴνου, κατὰ τὴν τέλεση τῆς Θείας Εὐχαριστίας, ἦτο εὐχαριστήριος καὶ ὄχι καθαγιαστική. Γι’ 
αὐτὸ μοναδικὸ μέλημα τῆς προσευχῆς ἦτο ἡ εὐχαριστία καὶ ἡ δοξολογία τοῦ Θεοῦ γιὰ τὴν ὕλη ποὺ Ἐκεῖνος παρεῖχε». Βλ. 
Φίλια, Γ. Ν., Παράδοση καὶ Ἐξέλιξη στὴ Λατρεία τῆς Ἐκκλησίας, ἐκδ. Γρηγόρη, Ἀθήνα 2014, σ. 133. 
794 Βλ. Φουντούλη, Ἰ. Μ., Τελετουργικὰ θέματα, ἐκδ. Ἀποστολικὴ Διακονία τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος, Ἀθήνα 2002, σ. 270. 
Αποδεκτοί και ευάρεστοι στο Θεό κατά τον Ι. Χρυσόστομο είναι όλοι όσοι προσέρχονται με καθαρή συνείδηση, καθαρή καρ-
διά και με βίο ανεπίληπτο. Βλ. Βενεδίκτου Ἰερ. Ἁγιορείτου, Χρυσοστομικὸς ἄμβων Στ' (Μετάνοια, Ἐξομολόγησις, Νηστεία, 
Θεία Κοινωνία), ἐκδ. Συνοδία Σπυρίδωνος Ἱερομονάχου Νέα Σκήτη Ἁγίου Ὅρους, Νέα Σκήτη Ἁγίου Ὅρους 2008, σσ. 347-348.  
795 Η «κατ’ ἐπίγνωσιν» πίστη όπως χαρακτηριστικά αναφέρει ο άγιος Ιωάννης ο Δαμασκηνός είναι η «ἀπολυπραγμόνητος 
συγκατάθεσις», βλ. Δαμασκηνοῦ Ἰωάννου, Ἔκδοσις ἀκριβής τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, Kotter IΙ, 18719-20 (PG 94, 1128D). 
796 Κατά τον καθηγητή της Δογματικής Νικόλαο Ξιώνη, «ἡ πίστη καὶ τὸ βάπτισμα ἀποτελοῦν τὸ θεμέλιο τῆς ἐν Χριστῷ υἱοθε-
σίας, γι’ αὐτὸ καὶ ἡ ἄρνηση τοῦ Ἁγίου Πνεύματος (βλασφημία) δηλώνει κυρίως τὴν ἀπιστία τοῦ ἀνθρώπου καὶ τὴ διακοπὴ 
τῆς κοινωνίας μὲ τὸ Θεό, τὴν ἀπόρριψη τοῦ βαπτίσματος καὶ τὴν ἐπιστροφὴ τοῦ ἀνθρώπου στὸν ὑλικὸ τρόπο σκέψεως καὶ 
ζωῆς». Βλ. Ξιώνη, Ν. Ρ., Περὶ τοῦ Ἁγὶου Πνεὺματος, ὅπ.π., σ. 332. Και αλλού αναφέρει ότι «ἡ πίστη δὲν εἶναι τίποτα ἄλλο 
παρὰ ἡ χαρισματικὴ γνώση τῆς ἀληθείας, ἡ ὁποία ἀπελευθερώνει τὸν ἄνθρωπο ἀπὸ τὴν κοσμικὴ ἀντίληψη τῶν πραγμάτων 
καὶ ὁδηγεῖ στὴ βεβεαιότητα τῶν ἐλπιζομένων ἀγαθῶν». Βλ.  Ξιώνη, Ν. Ρ., «Ἡ νόσος τῆς ἁμαρτίας καὶ ἡ ἐν Χριστῷ θεραπεία 
της-Τὸ μυστήριο τοῦ Ἱεροῦ Εὐχελαίου» στὸ Οἰακοστρόφιον, Τιμητικός τόμος Σεβασμιωτάτου Μητροπολίτου Σύρου-Τήνου κ. 
Δωροθέου Β' ἐπὶ τῇ δεκαετηρίδῃ τῆς ἀρχιερατείας αὐτοῦ (2001-2011) (σ. 641), Ἐπιμ. Ἐ. Καρακουλάκη (Ἀρχιμ.), ἐκδ. 
Ἑπτάλοφος Α.Β.Ε.Ε., Ἱερά Νῆσος Τῆνος 2013, σ. 560. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

248 
 

Ο αίνος και η δοξολογία του Θεού και η προσφορά της θυσίας αινέσεως σ’ Αυτόν, που την 

αποδέχεται στο υπερουράνιο θυσιαστήριό Του, αντικαταπέμπει τη χάρη Του και τη δωρεά του 

Αγίου Πνεύματος στον λαό Του. Διά της επικλήσεως797 του Αγίου Πνεύματος798 και τη μεταβολή799 

του άρτου και του οίνου σε τίμιο σώμα και αίμα του Χριστού800 προσφέρεται ο αγιασμός από τον 

«προσφέροντα και προσφερόμενο και διαδιδόμενο»801 «εἰς νῆψιν ψυχῆς, εἰς κοινωνίαν τοῦ Ἁγίου 

Πνεῦματος, εἰς βασιλείας οὐρανῶν πλήρωμα, εἰς ἄφεσιν ἁμαρτιῶν καὶ ζωήν αἰώνιον»802.  

 
797 Περισσότερα από την «Ευχαριστία» στην Επίκληση, Βλ. Φίλια, Γ. Ν., Λειτουργική-Ἡ Θεία Εὐχαριστία (μέχρι τὸν 15ο αἱ.), 
ὅπ.π., σσ. 324-343). Όπως επισημαίνει ο καθηγητής της Λειτουργικής Ιωάννης Φουντούλης: «σύνολος ἡ λειτουργικὴ παρά-
δοσις, τοὐλάχιστον τῆς Ἀνατολῆς, ὅπως μαρτυρεῖται ἀπὸ τὰ σχετικὰ παράλληλα τῆς εὐχῆς τῆς ἀναφορᾶς τῶν διαφόρων λει-
τουργιῶν, βλέπει τήν ‘’εὐχαριστία’’ ἤ ‘’εὐλογία’’ τοῦ Κυρίου σαφῆ καθαγιαστικὴ πράξη μεταβολῆς τοῦ ἄρτου ὡς σῶμα καὶ 
τοῦ ποτηρίου εἰς αἷμα Χριστοῦ πρὸ τῶν κυριακῶν λόγων ‘’Λάβετε, φάγετε...’’ καί ‘’Πίετε ἐξ αὐτοῦ...’’». Βλ. Φουντούλη, Ἰ. Μ., 
Ἀπαντήσεις εἰς λειτουργικὰς ἀπορίας, Τόμ. Β'(151-300), ἐκδ. Ἀποστολικὴ Διακονία τῆς Ἐκκλησίας τῆς Ἑλλάδος, Ἀθήνα 20065, 
σσ. 362-363. 
798 Ο άγιος Ιωάννης ο Δαμασκηνός μαζί με τον «δημιουργικό λόγο» του Θεού προβάλλει και τη «δημιουργική δύναμη του 
Αγίου Πνεύματος», τονίζοντας ότι η δύναμη αυτή ενήργησε κατά τη δημιουργία του κόσμου και του ανθρώπου, κατά το 
γεγονός της Σαρκώσεως του Κυρίου και, τέλος, ενεργεί κατά τη Θ. Ευχαριστία. Βλ. Φίλια, Γ. Ν., Λειτουργική-Ἡ Θεία Εὐχαριστία 
(μέχρι τὸν 15ο αἱ.), ὅπ.π., σ. 378 και Καρμίρη, Ἰ. Ν., Τὸ Ὀρθόδοξο δόγμα τῆς ἐν Χριστῷ Σωτηρίας, Ἀνάτυπον ἐκ τοῦ "Ὀρθοδόξου 
Τύπου", Ἀθῆναι 1983, σσ. 16-23. 
799 Όπως επισημαίνει ο επίσκοπος Εφέσου, άγιος Μάρκος ο Ευγενικός, «ὄχι μόνον ἡ μεταβολὴ καὶ ὁ καθαγιασμός, ἀλλὰ καὶ 
αὐτὴ ἡ μετάληψις τῶν ἤδη ἁγιασθέντων Τιμίων Δώρων, δηλαδὴ ἡ ὑπὸ τοῦ ἀνθρώπου εἰσδοχὴ αὐτῶν, τελεσιουργεῖται διὰ 
τῆς χάριτος καὶ καθι-στάμεθα κοινωνοὶ τῆς θεοποιοῦ θείας χάριτος, καὶ οὐδόλως τῆς ὑποστάσεως ἢ τῆς οὐσίας τοῦ Χριστοῦ. 
Τὸ Σῶμα τοῦ Χριστοῦ, «τὸ καθ’ ὑπόστασιν ἑνωθὲν» Αὐτῶ, ὑπάρχει ἀδιαίρετον καὶ ἀδιαχώριστον τῆς Αὐτοῦ Ὑποστάσεως καὶ 
Θεότητος, πλὴν ὅμως ἐμεῖς κοινωνοῦμεν τοῦ «πρωτοτύπου» τούτου Σώματος καὶ Αἵματος καὶ γινόμεθα ἔτσι ὄχι μία ὑπόστα-
σις ἢ μία οὐσία μετὰ τοῦ Κυρίου, ἀλλ’ «ἕν σῶμα καὶ ἕν πνεῦμα» μετ’ Αὐτοῦ, γενόμενοι «σύσσωμοι» καὶ «ὀμαίμονες» πρὸς 
Αὐτόν, ἐπ’ οὐδενὶ λόγῳ συναποβαίνομεν ὁμοούσιοι ἢ «ὁμοιοϋπόστατοι» πρὸς Αὐτόν, ἀλλὰ γινόμεθα «ναὸς τοῦ ἁγίου 
Πνεῦματος» τοὐτέστιν κατοικητήριον τῆς χάριτος». Βλ. Μπούλοβιτς, Εἰρην. (ἐπισκ. Μπάτσκας), Τὸ μυστήριον τῆς ἐν τῇ Ἁγίᾳ 
Τριάδι διακρίσεως τῆς θείας οὐσίας καὶ ἐνεργείας κατὰ τὸν ἅγιον Μάρκον Ἐφέσου τὸν Εὐγενικόν, ἐκδ. Πατριαρχικόν Ἵδρυμα 
Πατερικῶν Μελετῶν, Θεσσαλονίκη 1983, σ. 321. 
800 Βλ. Χόπκο, Θ. (Ιερ.), Δόγμα και λατρεία, όπ.π., σσ. 236-240. 
801 Είναι «ὁ μελιζόμενος καὶ μὴ διαιρούμενος, ὁ πάντοτε ἐσθιόμενος καὶ μηδέποτε δαπανώμενος, ἀλλὰ τοὺς μετέχοντας ἁγιά-
ζων». Βλ. Μπιλάλη-Ἀνατολικιώτη, Δ. (Ἐπιμ.), Αἱ Ἀκολουθίαι τῆς Κυριακῆς, ὅπ.π., σσ. 401-402. Ο Χριστός μερίζεται σε πολλά 
μέρη, όμως είναι ένας και ο αυτός και παραμένει αμέριστος. Όταν ο πιστός κοινωνεί, ακόμη και μια ελάχιστη μερίδα, ένα 
μαργαρίτη του αγίου άρτου, έχει τη βέβαιη και σταθερή πίστη ότι λαμβάνει εντός του όλον τον Χριστόν και ενώνεται μαζί 
Του. Βλ. Τσίγκου, Β. Α., Δογματική της Ορθοδόξου Εκκλησίας, εκδ. Ostracon Publishing, Θεσσαλονίκη 2017, σ. 408. 
802 Βλ. Μπιλάλη-Ἀνατολικιώτη, Δ. (Ἐπιμ.), Αἱ Ἀκολουθίαι τῆς Κυριακῆς, ὅπ.π., σσ. 402-403. «Ὥστε γενέσθαι τοῖς μεταλαμβά-
νουσιν εἰς νῆψιν ψυχῆς, εἰς ἄφεσιν ἁμαρτιῶν, εἰς κοινωνίαν τοῦ Ἁγίου σου Πνεύματος, εἰς βασιλείας οὐρανῶν πλήρωμα, εἰς 
παρρησίαν τὴν πρὸς σέ, μὴ εἰς κρῖμα ἢ εἰς κατάκριμα…Σοὶ παρακατατιθέμεθα τὴν ζωὴν ἡμῶν ἅπασαν καὶ τὴν ἐλπίδα, Δέσποτα 
φιλάνθρωπε, καὶ παρακαλοῦμέν σε καὶ δεόμεθα καὶ ἱκετεύομεν· Καταξίωσον ἡμᾶς μεταλαβεῖν τῶν ἐπουρανίων σου καὶ φρι-
κτῶν Μυστηρίων ταύτης τῆς ἱερᾶς καὶ πνευματικῆς Τραπέζης μετὰ καθαροῦ συνειδότος, εἰς ἄφεσιν ἁμαρτιῶν, εἰς συγχώρη-
σιν πλημμελημάτων, εἰς Πνεύματος Ἁγίου κοινωνίαν, εἰς βασιλείας οὐρανῶν κληρονομίαν, εἰς παρρησίαν τὴν πρὸς σέ, μὴ εἰς 
κρῖμα ἢ εἰς κατάκριμα». 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

249 
 

Κατά τον άγιο Συμεών, Αρχιεπίσκοπο Θεσσαλονίκης, «ἡ Κοινωνία εἶναι ἡ ἕνωσις Θεοῦ μὲ ἡμᾶς, 

θέωσις ἰδική μας, ἁγιασμός, χάριτος πλήρωσις, ἔλλαμψις, ἐμπόδιον παντὸς ἐναντίου, χορηγία πα-

ντὸς καλοῦ· καὶ τί ἄλλο; Παρὰ Θεοῦ σύγκρισις, ἤγουν ἕνωσις καὶ κοινωνία. Αὐτὴ εἶναι τὸ μυστήριον 

μυστηρίων803, ἁγίων ἁγιασμός, καὶ οὕτως ἅγιον ἁγίων καὶ τῶν τελετῶν ὅλων τελετὴ καὶ ἐξουσια-

στὴς τῶν τελετῶν καὶ τελεστικὴ· ἐπειδὴ καὶ ὁ μόνος τελετάρχης τοῦ Θεοῦ λόγος τὴν ἔκαμεν αὐτὴν 

καὶ τὴν παρέδωκε καὶ αὐτὸς εἶναι αὐτὴ ἡ τελετὴ καὶ μᾶς τὴν παρέδωσεν αὐτὴν διὰ νὰ μένη μὲ 

ἡμᾶς…»804.  

Αυτός είναι και βασικός λόγος που ο άγ. Ιγνάτιος Αντιοχείας προτρέπει τα μέλη του εκκλησια-

στικού σώματος να συνάζονται «πυκνότερον ἐπί τό αὐτό»805 για την Ευχαριστία και τη δοξολογία, 

καθώς και για την προστασία από τις δαιμονικές δυνάμεις. Αξιοσημείωτο είναι πως στη ζωή της 

Εκκλησίας η ενέργεια των μυστηρίων είναι πρωτίστως θεραπευτική, ιαματική806. Εξαιρέτως η Θεία 

Ευχαριστία θεραπεύει αληθινά τον άνθρωπο, μιας και είναι «φάρμακον σωτήριον τῶν ἡμετέρων 

τραυμάτων»807. Η δε κοινωνία808 του σώματος και του αίματος του Χριστού809 αποβλέπει στην 

«ἴασιν καὶ ὑγείαν ψυχῆς τε καὶ σώματος», όπως ενδεικτικά αναφέρεται στην ακολουθία της θείας 

μεταλήψεως810. 

 
803 Βλ. Ἀλφέγιεφ, Ἱ. Μ. (Μητρ.), Τὸ μυστήριο τῆς πίστης, ὅπ.π., σσ. 240-255. 
804 Βλ. Συμεὼν Ἀρχιεπισκόπου Θεσσαλονίκης τὰ ἅπαντα, ὅπ.π., σσ. 105-106. 
805 Ἰγνατίου, Πρὸς Ἐφεσίους 13,1 PG 5, 656Α. 
806 Βλ. Τσίγκου, Β. Α., Δογματική της Ορθοδόξου Εκκλησίας, όπ.π., σ. 370. 
807 Χρυσοστόμου Ἰ., Εἱς τὸ γενέθλιον τοῦ Σωτήρος ἡμῶν Ἰησού Χριστοῦ λόγος, (Ὁμιλίαι ἀμφιαβαλλόμεναι), PG 56, 385-394. 
Όπως χαρακτηριστικά τονίζει ο όσιος Πορφύριος ο Καυσοκαλυβίτης: «Μέσα στὴν Ἐκκλησία βρίσκεται ἡ σωτηρία. Ἡ Ἐκκλησία 
μας συνεχῶς μᾶς ὑπενθυμίζει τὴν αἰωνιότητα μὲ τὰ μυστήρια, μὲ τὶς ἀκολουθίες, μὲ τὰ τροπάρια, μὲ τοὺς ὕμνους, κυρίως μὲ 
τὸ μυστήριο τῆς θείας Εὐχαριστίας...Για ὅποιον εἶναι μέλος τῆς Ἐκκλησίας τοῦ Χριστοῦ δὲν ὑπάρχει θάνατος, οὔτε κόλασις, 
οὔτε διάβολος...παρά μόνον ζωή...». Βλ. Πορφυρίου Καυσοκαλυβίτου, Βίος καὶ Λόγοι, ἐκδ. Ἱερὰ Πατριαρχικὴ καὶ Σταυροπη-
γιακὴ Μονὴ Χρυσοπηγῆς, Χανιά 201714, σσ. 631-633. 
808 Βλ. Καλλινίκου, Κ. (πρωτοπρ.), Ὁ χριστιανικὸς Ναὸς καὶ τὰ τελούμενα ἐν αὐτῷ, ὅπ.π., σσ. 361-367 και Σμέμαν, Α., 
Ευχαριστία-Το Μυστήριο της Βασιλείας, Επιμ. Α. Δικαιάκου (Αρχιμ.), Μτφρ. Ι. Ροηλίδη, εκδ. Ακρίτας, Αθήνα 20002, σσ. 309-
328. 
809Χαρακτηριστικό στοιχείο της οικουμενικότητος της Εκκλησίας, κατά τον Ξ. Παπαχαραλάμπους είναι: «ἡ χορήγηση τῆς θ. 
Εὐχαριστίας μόνον στοὺς βεβαπτισμένους, πιστοὺς χριστιανούς, ἀνεξαρτήτως φυλετικῆς, ἐθνικῆς, κοινωνικῆς ἢ ἄλλου εἴδους 
διακρίσεως, γιατί μόνο τὸ Βάπτισμα (προϋπόθεση τοῦ ὁποίου εἶναι καὶ ἡ πίστη στὸν Τριαδικὸ Θεὸ καὶ στὸ σωτηριῶδες ἔργο 
τοῦ Ι. Χριστοῦ) ἀποτελεῖ τὸν ἀπόλυτο ὅρο συμμετοχῆς στὴ θ. Εὐχαριστία». Βλ. Παπαχαραλάμπους, Ξ., Ὅροι καὶ προϋποθέσεις 
διὰ τὴν συμμετοχὴν εἰς τὴν θείαν εὐχαριστίαν ἐξ ἀπόψεως ὀρθοδόξου, Ἀθῆναι 1997, σσ. 29 κ.ε. και 37. 
810 Εὐχή Ἰωάννου τοῦ Χρυσοστόμου. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

250 
 

Κατά τη σημαντική διαπίστωση του αγίου Ιωάννου του Δαμασκηνού: «ἄνθρωποι δὲ μετέχουσι 

καί κοινωνοί τῆς θείας φύσεως γίνονται811, ὅσοι μεταλαμβάνουσι τό σώμα τοῦ Χριστοῦ τό ἅγιον, 

καί πίνουσι τό αἷμα. Θεότητι γάρ καθ’ ὑπόστασιν ἥνωται, καί δύο φύσεις ἐν τῷ μεταλαμβανομένῳ 

ὑφ’ ἡμῶν σώματι τοῦ Χριστοῦ, ἡνωμέναι καθ’ ὑπόστασιν εἰσίν ἀδιασπάστως. Καί τῶν δύο φύσεων 

μετέχομεν, τοῦ σώματος σωματικῶς, τῆς θεότητος πνευματικῶς. Μᾶλλον δέ ἄμφοιν κατ’ ἄμφω, 

οὐ καθ’ ὑπόστασιν ταυτιζόμενοι, ὑφιστάμεθα γάρ πρῶτον, καί τότε ἑνούμεθα, ἀλλά κατά συνανά-

κρασιν τοῦ σώματος καί τοῦ αἵματος»812. Και καταλήγει ο άγιος Ιωάννης: «Οὐκ ἔστι τύπος ὁ ἄρτος 

καὶ ὁ οἶνος τοῦ σώματος καὶ τοῦ αἷματος τοῦ Χριστοῦ (μή γένοιτο), ἀλλ’ αὐτό τοῦ σῶμα τοῦ Κυρίου 

τεθεωμένον»813. 

Όπως χαρακτηριστικά επισημαίνεται από τον αείμνηστο καθηγητή της Λειτουργικής Ιωάννη 

Φουντούλη: «στὴ θεία Λειτουργία 814 παρατηρεῖται μιά, ἰδιαίτερα μελετημένη καὶ θαυμαστὴ στὴν 

ἀρχικὴ σύλληψή της καὶ στὴν περαιτέρω διὰ τῶν αἰώνων πορεία της, διαδοχὴ ρόλων 815. 

 
811 Και ο άγιος Συμεών ο Νέος Θεολόγος, που προηγείται χρονικά, αναφέρει το ίδιο στην συντασσόμενη ευχή που συμπερι-
λήφθη στην Ακολουθία της Θείας Μεταλήψεως: «…καὶ καθαίρεις καὶ λαμπρύνεις/ καὶ φωτὸς ποιεῖς μετόχους,/ κοινωνοὺς 
Θεότητός σου/ ἐργαζόμενος ἀφθόνως·…».Συμεών του Νέου Θεολόγου, Εὐχή Ζ’ , Ἀπὸ τὴν Ἀκολουθία τῆς Θείας Μεταλήψεως. 
812 Βλ. Δαμασκηνοῦ Ι., Περί εικόνων, Λόγος ΙΙΙ, PG 94, 1348 ABC. Πρβλ. τοῦ ἰδίου, Περὶ τοῦ ἀχράντου σώματος, οὖ μεταλαμ-
βάνομεν, PG 95, 408 AB εξ.  
813 Βλ. Δαμασκηνοῦ Ἰωάννου, Ἔκδοσις ἀκριβὴς τῆς ὀρθοδόξου πίστεως, 86, Kotter IΙ, σ. 196 (PG 94, 1148-1149AB): «…οὕτω 
καὶ ὁ ἄρτος τῆς κοινωνίας, οὔκ ἄρτος λιτὸς ἐστίν, ἀλλ' ἡνωμένος θεότητι…». Περισσότερα για τη Θ. Ευχαριστία στο έργο του 
Ι. Δαμασκηνού (†749) Βλ. Φίλια, Γ. Ν., Λειτουργική-Ἡ Θεία Εὐχαριστία (μέχρι τὸν 15ο αἱ.), ὅπ.π., σσ. 378-381. 
814 Όπως αναφέρει χαρακτηριστικά ο αείμνηστος καθηγητής Ιωάννης Καρμίρης, η Ορθόδοξος Λειτουργία δεν είναι τίποτα 
άλλα παρά η του συνόλου εκφραζόμενη απόδοση των δημοσίων προσευχών, δεήσεων, αναγνωσμάτων, λόγων, ύμνων και 
πράξεων, δια των οποίων αναπαρίσταται η θεία επί της γης επιφάνεια και απολυτρωτική ενέργεια, «ἡ ἐπὶ τοῦ Γολγοθᾶ θυσία 
τοῦ Σωτῆρος, παρισταμένου ἰδίως ὑπὸ τὰ εἴδη τοῦ προσκομιζομένου διὰ τὴν θυσίαν ἄρτου καὶ οἴνου καὶ διὰ τῆς ἐπικλήσεως 
τοῦ Ἁγίου Πνεύματος μεταβαλλομένου εἰς αὐτὸ τὸ σῶμα καὶ τὸ αἷμα αὐτοῦ». Βλ. Καρμίρη, Ἰ. Ν., Τὰ δογματικὰ καὶ συμβολικὰ 
μνημεῖα τῆς Ὀρθοδόξου Καθολικῆς Ἐκκλησίας, ὅπ.π., σσ. 285-288). 
815 Η Λειτουργία σημαίνει έργο του «λείτους» (λαϊκός, δημόσιος), δηλαδή κοινό έργο. Βλ. Καρμίρη, Ἰ. Ν., Τὰ δογματικὰ καὶ 
συμβολικὰ μνημεῖα τῆς Ὀρθοδόξου Καθολικῆς Ἐκκλησίας, ὅπ.π., σ. 285, Χόπκο, Θ. (Ιερ.), Δόγμα και λατρεία, όπ.π., σσ. 364-
368, Βλ. Ἐπιφανίου (Μητρ. Θήρας), «Περὶ τῆς Θείας Εὐχαριστίας», στὸ Οἰακοστρόφιον, Τιμητικός τόμος Σεβασμιωτάτου 
Μητροπολίτου Σύρου-Τήνου κ. Δωροθέου Β' ἐπὶ τῇ δεκαετηρίδῃ τῆς ἀρχιερατείας αὐτοῦ (2001-2011) (σ. 641), Ἐπιμ. Ἐ. 
Καρακουλάκη (Ἀρχιμ.), ἐκδ. Ἑπτάλοφος Α.Β.Ε.Ε., Ἱερά Νῆσος Τῆνος 2013, σ. 182. Είναι το επίσημο έργο της Εκκλησίας, των 
μελών της, που έχουν συναχθεί «επί το αυτό» για να δοξολογήσουν, ευχαριστήσουν και κοινωνήσουν τον Χριστό, να λάβουν 
«Πνεῦμα ἐπουράνιον», να βρουν «πίστην ἀληθῆ» και να προσκυνήσουν την «ἀδιαίρετον Τριάδα». Βλ. Μπιλάλη-
Ἀνατολικιώτη, Δ. (Ἐπιμ.), Αἱ Ἀκολουθίαι τῆς Κυριακῆς, ὅπ.π., σ. 405. Η θεία Λειτουργία στην κοινή πράξη των πιστών έχει ως 
κέντρο της τη θεία Ευχαριστία και καρπό της την θεία Κοινωνία. Βλ. Ἐπιφανίου (Μητρ. Θήρας), «Περὶ τῆς Θείας Εὐχαριστίας», 
στὸ Οἰακοστρόφιον, ὅπ.π., σ. 183. Πρότυπο κάθε θείας Λειτουργίας θεωρείται η αναστάσιμη Λειτουργία, ο συσχετισμός της 
οποίας προέρχεται από το γεγονός της Αναστάσεως, γι’ αυτό και η αγία Τράπεζα επέχει θέση τάφου. Του συγκεκριμένου 
τάφου που εναπέθεσαν το νεκρό σώμα του Χριστού. Έτσι, η ευχαριστιακή  πράξη στη θεία Λειτουργία αποτελεί ένα διαρκές 
παρόν της Βασιλείας του Θεού, πράγμα που καταδεικνύει τον εσχατολογικό χαρακτήρα της θείας Ευχαριστίας. Βλ. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

251 
 

Παράγοντες εἶναι κυρίως τρείς: ὁ ἱερεύς, ὁ διάκονος, ὁ λαός 816»817. Κατά τον άγιο Συμεών ενισχύ-

εται η συμβολική θεώρηση του Αρχιερέα ως του Κυρίου και των παρισταμένων «ἱερατικών τά-

ξεων» ως των Αγγέλων και των Αποστόλων818.  

Διά της ευχαριστιακής συνάξεως καταδεικνύεται η ενότητα819 των μελών της Εκκλησίας820. Οι 

οικείοι και «στερεοί τῇ πίστει»821 μετέχοντας «στὸν ἕνα ἄρτο»822 γίνονται «ἕνα σῶμα»823, επιβε-

βαιώνοντας έτσι και την χριστιανική ιδιότητά τους, που την αποκτά κανείς διά της κοινής και στα-

θερής αναφοράς824 προς τον Χριστό825. Έτσι, ο καινός εν Ιησού Χριστώ άνθρωπος, η επαναγωγή 

του στο αρχαίο κάλλος του κατ’ εικόνα και η επίτευξη του καθ’ ομοίωσιν πραγματώνονται μόνον 

στην Εκκλησία με τη συνειδητή μετοχή στη ζωή και τα μυστήριά της και κατεξοχήν με τα μυστήρια 

του Βαπτίσματος και της Θ. Ευχαριστίας826. 

 
Μαυρόπουλου, Δ., Διερχόμενοι διὰ τοῦ ναοῦ, ὅπ.π., σσ. 321-322. Πρβλ. Καβάσιλα Νικολάου, Εἱς τὴν θείαν λειτουργίαν, S. 
Salaville. SC 4bis, 56-306 (PG 150, 368-492) και Συμεών Αρχιεπ. Θεσσαλονίκης, Περὶ τῆς Θ. Λειτουργίας, PG 155, 79-100. 
816 Η ενότητα του εκκλησιαστικού σώματος φανερώνεται στην πράξη με την ενότητα επισκόπου, πρεσβυτερίου και πιστών 
Βλ. Σκουτέρη, Κ. Β., Ἱστορία Δογμάτων, ὅπ.π., σσ. 191-194 και †Ζηζιούλα, Ἰωάν. (Μητρ. Περγάμου), Ἡ ἑνότης τῆς Ἐκκλησίας 
ἐν τῇ Θεία Εὐχαριστία καί τῷ ἐπισκόπῳ κατά τούς τρεῖς πρώτους αἰῶνας, ἐκδ. Γρηγόρη, Ἐν Ἀθήναις 19902. 
817 Βλ. Φουντούλη, Ἰ. Μ., Τελετουργικὰ θέματα, ὅπ.π., σ. 279. 
818 Βλ. Φίλια, Γ. Ν., Λειτουργική-Ἡ Θεία Εὐχαριστία (μέχρι τὸν 15ο αἱ.), ὅπ.π., σσ. 604-605. 
819 Όπως χαρακτηριστικά επισημαίνει ο αείμνηστος καθηγητής της Δογματικής Νικόλαος Ματσούκας: «Τὸ μυστήριο τῆς Θείας 
Εὐχαριστίας διενεργεῖ τὴν ἑνότητα ὅλου τοῦ ἐκκλησιαστικοῦ σώματος, καὶ συγχρόνως τρέφει διαρκῶς τὰ μέλη ὡς τὴν ἀνά-
σταση...». Ματσούκα, Ν. Ἀθ.,  Δογματικὴ καὶ Συμβολικὴ Θεολογία Β', Ἔκθεση τῆς ὀρθόδοξης πίστης σέ ἀντιπαράθεση μέ τή 
δυτική χριστιανοσύνη, Τόμ. ΙΙ, Ἐπιμ. Δ. Ἀ. Λιάλιου, ἐκδ. Κυριακίδη, Θεσσαλονίκη 2016, σ. 484.  
820 Στη θεία Λειτουργία προτρέπονται οι πιστοί με τούς λόγους: «Τήν ἑνότητα τῆς πίστεως καί τήν κοινωνίαν τοῦ Ἁγίου Πνεύ-
ματος αἰτησάμενοι, ἑαυτούς καί ἀλλήλους καί πᾶσαν τήν ζωήν ἡμῶν, Χριστῷ τῷ Θεῷ παραθώμεθα». Βλ. Μπιλάλη-
Ἀνατολικιώτη, Δ. (Ἐπιμ.), Αἱ Ἀκολουθίαι τῆς Κυριακῆς, ὅπ.π., σ. 396. 
821 Α’ Πέτρου 5, 9. Πρβλ. Α’ Ἰωάνν. 5, 4. 
822 Ιωάν. 6, 51: «ἐγώ εἰμι ὁ ἄρτος ὁ ζῶν ὁ ἐκ τοῦ οὐρανοῦ καταβάς· ἐάν τις φάγῃ ἐκ τούτου τοῦ ἄρτου, ζήσεται εἰς τὸν αἰῶνα. 
καὶ ὁ ἄρτος δὲ ὃν ἐγὼ δώσω, ἡ σάρξ μού ἐστιν, ἣν ἐγὼ δώσω ὑπὲρ τῆς τοῦ κόσμου ζωῆς». 
823 Α’ Κοριν. 10, 17. Την ενότητα αυτή διά του κοινού Ποτηρίου επισημαίνει και ο άγιος Κύριλλος Αλεξανδρείας, ο οποίος 
αναφέρει χαρακτηριστικά, ότι εάν όλοι μεταλαμβάνουμε από τον έναν Άρτο, όλοι είμαστε ένα σώμα. Διότι δεν είναι δυνατόν 
να μεριστεί ο Χριστός…Σε καθέναν ξεχωριστά ενοικεί ο Χριστός το Πνεύμα το δικό Του και του Πατρός, αλλά Αυτό είναι ένα 
και αμέριστο…και κάνει τους πάντες ένα με τον Εαυτό Του (ελεύθερη απόδοση στα νέα ελληνικά). Βλ. Κυρίλλου Ἀλεξαν-
δρείας, Ἑρμηνεία ἤ ὑπόμνημα εἱς τὸ κατὰ Ἰωάννην Εὐαγγέλιον εἱς λόγους ΙΒ’, PG 74, 560a-561b.   
824 Διά της αγίας Αναφοράς στο μυστήριο της Θείας Ευχαριστίας στεκόμεθα «καλῶς και μετὰ φόβου» δια να προσέξουμε την 
αγίαν αυτήν αναφορά «ἐν εἰρήνῃ προσφέρειν». Βλ. Μπιλάλη-Ἀνατολικιώτη, Δ. (Ἐπιμ.), Αἱ Ἀκολουθίαι τῆς Κυριακῆς, ὅπ.π., σ. 
385. 
825 Βλ. Ξεξάκη, Ν. Γ., Ὀρθόδοξος Δογματικὴ Προλεγόμενα εἰς τὴν Ὀρθόδοξον Δογματικήν, Τόμ. Ι, ἐκδ. Ἔννοια, Ἀθήνα 2009, σσ. 
192-202. 
826 Βλ. Ξεξάκη, Ν. Γ., Ὀρθόδοξος Δογματικὴ Θεολογία, Ι, ἐκδ. Ἔννοια, Ἀθήνα 2012, σσ. 535-538. Γι’ αυτό και στη θεία Λειτουρ-
γία του Ιερού Χρυσοστόμου, απευθυνόμενοι στον Θεό-Πατέρα, πρό της Κυριακής Προσευχής λέγουμε: «Καὶ καταξίωσον 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

252 
 

Η αλληλένδετη σχέση του Μυστηρίου της Θείας Ευχαριστίας με την Αγία Τράπεζα καταδεικνύ-

εται κι από την εικονογραφική παράσταση827 του μελισμού828, η οποία αποτελείται από δύο ανα-

πόσπαστους άξονες κι αναπαριστάνεται στην χαμηλή βαθμίδα της κόγχης του ιερού829. Ο κεντρι-

κός άξονας είναι η απεικόνιση της αγίας τραπέζης πάνω στην οποία βρίσκονται τα Τίμια Δώρα ή ο 

ευχαριστιακός Χριστός830 και ο δευτερεύων άξονας είναι όπου παρίστανται οι συλλειτουργούντες 

Ιεράρχες831 και οι Άγγελοι-διάκονοι που πλαισιώνουν την Αγία Τράπεζα832.  

Την ίδια εποχή (κατά τον 11ο αιώνα περίπου) στους πλαϊνούς τοίχους του ιερού ή στην ανώ-

τερη ζώνη του ημικυλίνδρου της αψίδος833, τοποθετήθηκε η παράσταση της Κοινωνίας των 

 
ἡμᾶς, Δέσποτα, μετὰ παρρησίας, ἀκατακρίτως, τολμᾶν ἐπικαλεῖσθαί σε τὸν ἐπουράνιον Θεὸν Πατέρα…», Βλ. Μπιλάλη-
Ἀνατολικιώτη, Δ. (Ἐπιμ.), Αἱ Ἀκολουθίαι τῆς Κυριακῆς, ὅπ.π., σ. 396. 
827 Όπως χαρακτηριστικά επισημαίνει ο Χ. Κωνσταντινίδης: «Οι απεικονίσεις της ευχαριστιακής παρουσίας κατά την τέλεση 
της θείας λειτουργίας εμφανίστηκαν στις τοιχογραφίες των ναών κατά την μεσοβυζαντινή εποχή, εντούτοις οι ρίζες της σχε-
τικής θεματολογίας εντοπίζονται ήδη στους τοίχους των κατακομβών, με παραστάσεις όπως αυτές του Ιχθύος, του Καλού 
Ποιμένος, του Αλιέως, του Πολλαπλασιασμού των Άρτων, των Ουράνιων Αγαπών και άλλων…». Βλ. Κωνσταντινίδη, Χ., Ο 
Μελισμός, όπ.π., σ. 15. 
828 Η παράσταση του Μελισμού εμφανίστηκε στη βυζαντινή εικονογραφία προς το τέλος του 12ου αιώνος και εξαπλώθηκε 
ραγδαία, παίρνοντας σταθερή θέση στην αψίδα του Ιερού Βήματος. Εντάσσεται στα εικονογραφικά θέματα με ευχαριστιακό 
και λειτουργικό περιεχόμενο και υπερίσχυσε κατά τον Χ. Κωνσταντινίδη, έναντι άλλων εικονογραφικών προτάσεων, διότι 
προσέφερε την ευκρινέστερη απάντηση στα ερωτήματα της σοβαρότερης έριδος του τέλους του 12ου αιώνος, της έριδος 
περί του φθαρτού ή αφθάρτου του σώματος του Χριστού. Λεπτομέρειες για την εικονογραφική παράσταση του Μελισμού. 
Βλ. Κωνσταντινίδη, Χ., Ο Μελισμός, όπ.π., σσ. 23, 49 κ.εξ.. 
829 Το κεντρικό θέμα στην εικονογραφία της αψίδος κατά την παλαιοχριστιανική περίοδο, πριν την καθιέρωση της πλατυτέ-
ρας, ήταν καθαρά χριστολογικό. Βλ. Κωνσταντινίδη, Χ., Ο Μελισμός, όπ.π., σ. 17. 
830 Χαρακτηριστική είναι η ποικιλία των προσώπων με τα οποία παρίσταται η μορφή του ευχαριστιακού Χριστού, όπως τα 
έχει καταγράψει και επισημάνει ο Χ. Κωνσταντινίδης σε διάφορους βυζαντινού τύπου ναούς. Έτσι παρίσταται «ζωντανός, 
νεκρός, θυόμενος ή μελισμένος, άλλοτε ώριμος ή ως παιδί και πότε τοποθετείται εις την εικονογραφημένη Αγία Τράπεζα και 
άλλοτε μέσα στα ιερά σκεύη ή στα χέρια του ιεράρχη. Το χαρακτηριστικό ένδυμα της μορφής του ευχαριστιακού Χριστού 
είναι ο λειτουργικός αήρ που καλύπτει το μεσαίο τμήμα του γυμνού σώματός Του». Βλ. Κωνσταντινίδη, Χ., Ο Μελισμός, όπ.π., 
σσ. 75-124. 
831 Οι Ιεράρχες, προς τιμή και στη μνήμη των οποίων αφιερώνεται μερίδα από τον προσφερόμενο άρτο, προβάλλονται ως 
διάδοχοι των Αποστόλων και μεσολαβητές στη θέαση του θείου κατά την τέλεση του μυστηρίου της Θείας Ευχαριστίας. Οι 
συλλειτουργούντες ιεράρχες παρίστανται στην πομπή του Μελισμού στραμμένοι κατά τα τρία τέταρτα προς την Αγία Τρά-
πεζα και κατά κανόνα ξετυλίγουν με τα δυο χέρια τους ανοιχτό ενεπίγραφο ειλητό. Δίπλα στην Αγία Τράπεζα και στην αρχή 
της πομπής συλλειτουργούν κατά κανόνα ο Μ. Βασίλειος και ο ιερός Χρυσόστομος. Η τοποθέτηση των δύο Ιεραρχών στην 
πρωτεύουσα αυτή θέση απορρέει κυρίως από την ιδιότητά τους ως συγγραφέων της Θείας Λειτουργίας. Περισσότερα για 
τους συλλειτουργούντες Ιεράρχες. Βλ. Κωνσταντινίδη, Χ., Ο Μελισμός, όπ.π., σσ. 125-158. 
832  Η απεικόνιση της Αγίας Τραπέζης θα καθιερωθεί από τα τέλη του 10ου αιώνος, ως το νέο εικονογραφικό στοιχείο, το 
οποίο καθορίζει τις ευχαριστιακές και λειτουργικές συνθέσεις. Βλ. Κωνσταντινίδη, Χ., Ο Μελισμός, όπ.π., σ. 19. 

833 Καθίσταται έκδηλο το γεγονός ότι η αψίδα, που είναι η σημαντικότερη θέση μετά τον τρούλλο στην προβολή εικονογρα-
φικών θεμάτων δογματικού περιεχομένου, διακοσμείται με παραστάσεις σχετικές με τη λύτρωση και τη σωτηρία. Βλ. Κων-
σταντινίδη, Χ., Ο Μελισμός, όπ.π., σ. 23. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

253 
 

Αποστόλων, μια σύνθεση που παριστάνει τον ίδιο τον Χριστό ως ιερέα και τους Αποστόλους να 

κοινωνούν από το ποτήριο που τους προσφέρει, εκφράζοντας τη συγκεκριμένη στιγμή της θείας 

κοινωνίας και συνδέοντας το ιστορικό γεγονός του Μυστικού Δείπνου834 με την τέλεση του μυστη-

ρίου της Θείας Ευχαριστίας835.    

Καθίσταται λοιπόν εμφανές ότι τόσο στην λειτουργική, όσο και στην εικονογραφική παράδοση 

της Ορθοδόξου Εκκλησίας, αποτυπώνεται πάντοτε με τον πιο εύληπτο και λαγαρό τρόπο η απο-

κρυστάλλωση της δογματικής διδασκαλίας836 που θεσπίστηκε υπό των Αγίων Πατέρων και Διδα-

σκάλων837. Ιδιαίτατα δε, στο μυστήριο της Θείας Ευχαριστίας φανερώνεται τόσο ο χριστολογικός, 

όσο και τριαδολογικός χαρακτήρας838 της μετά του Θεού κοινωνίας, συναφώς και ο εσχατολογικός 

χαρακτήρας αυτής839, καθ’ όσον το πλήρωμα της Εκκλησίας εναπόκειται στον μέλλοντα αιώνα840.  

 

Επίλογος   

Στη μακρόχρονη  και δυναμική πορεία υπάρξεως και εξελίξεως της κτιστής πραγματικότητος 

παρατηρεί κανείς πως κάθε τι στον χώρο της Εκκλησίας δεν αποτελεί μια τυχαία διάταξη ή δια-

μόρφωση του χώρου και των παραστάσεων, αλλά οι καθορισμένοι και καθιερωμένοι λειτουργικοί 

χώροι του ναού, το εικονογραφικό πρόγραμμα, η υμνολογία και η τελετουργία αποτελούν διαφο-

ρετικούς τρόπους έκφρασης μιας κοινής και διαρκούς ομολογίας ότι «τὰ πάντα καὶ ἔν πᾶσι Χρι-

στός»841. 

 
834 Μάρκ. 14, 22-24, Ματθ. 26, 26-28, Λουκ. 22, 17-21, Α’ Προς Κορινθ. 11, 24-29. 
835 Βλ. Κωνσταντινίδη, Χ., Ο Μελισμός, όπ.π., σ. 20. 
836 Όπως χαρακτηριστικά επισημαίνει ο π. Αυγουστίνος Μπαϊρακτάρης: «Τόσο ἡ γλῶσσα τῆς δογματικῆς θεολογίας, ὅσο καὶ 
ἡ λατρευτικὴ γλῶσσα τῆς ὑμνογραφίας ἀποτελοῦν δύο μορφὲς ἔκφρασης τῆς μίας πραγματικότητας τῆς ἐκκλησιαστικῆς 
ἐμπειρίας καὶ μαρτυρίας». Βλ. Μπαϊραχτάρη, Αὐγ. (ἱερέως), λόγος περὶ Χριστοῦ, ὅπ.π., σ. 46. 
837 Βλ. Χρήστου, Π. Κ., Ἐκκλησιαστικὴ γραμματολογία-Πατέρες καὶ θεολόγοι τοῦ Χριστιανισμοῦ, Τόμ. Ι, ἐκδ. Ἐκδοτικὸς Οἶκος 
Κυρομάνος, Θεσσαλονίκη 20052, σσ. 158-208. 
838 Όπως χαρακτηριστικά τονίζει ο καθηγητής της Δογματικής Νικόλαος Ξιώνης: «Ἡ παρουσίαση τοῦ τρόπου προσεγγίσεως 
τοῦ μυστηρίου τῆς ἀϊδίου τριαδικὴς ὑπάρξεως διὰ τοῦ Ἁγίου Πνεύματος καθίσταται δυνατὴ στὴν Οἰκονομία, μέσα στὴν ὁποία 
ἀποκαλύπτεται ὁ Θεὸς ἀσάρκως καὶ ἐνσάρκως στὶς διάφορες φάσεις τῆς Ἱστορίας καὶ κυρίως πνευματικῶς μὲ βάση τὸ μυ-
στήριο τῆς θ. Εὐχαριστίας». Βλ. Ξιώνη, Ν. Ρ., Περὶ τοῦ Ἁγὶου Πνεὺματος, ὅπ.π., σ. 349. 
839 Γιαγκάζογλου, Στ., Κοινωνία ἐσχάτων, Δοκίμια ἐσχατολογικῆς ὀντολογίας, Σειρά: Ἰδιόμελα -8-, Διεύθ. Σειρᾶς: Στ. Γιαγκάζο-
γλου και Παντ. Καλαϊτζίδης, ἐκδ. Ἴνδικτος, Ἀθῆναι 2014, σσ. 29-47.   
840 Μπούλοβιτς, Εἰρην. (ἐπισκ. Μπάτσκας), Τὸ μυστήριον τῆς ἐν τῇ Ἁγίᾳ Τριάδι διακρίσεως τῆς θείας οὐσίας καὶ ἐνεργείας, 
ὅπ.π., σ. 475.  
841 Κολ. 3, 11. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

254 
 

Η προσπάθεια του ανθρώπου να οριοθετήσει έναν χώρο αποκλειστικής θυσίας και προσφοράς 

στον Δημιουργό Του παρατηρείται ήδη από τους πατριαρχικούς χρόνους, όπου διά της παρουσίας 

και δράσεως του ασάρκου Θεού Λόγου επιδιώκεται να καταστεί η ύπαρξη ενός ιερού χώρου που 

να αποβλέπει στη διαρκή υπόμνηση των θεοφανειών, της μίας δηλαδή δημιουργικής ενεργείας 

του εν Τριάδι Θεού, που στο ιστορικό γίγνεσθαι έλαβε διάφορες μορφές είτε με την οικοδόμηση 

ενός λίθινου θυσιαστηρίου, μετέπειτα με τη Σκηνή του Μαρτυρίου και αργότερα με τον επιβλητικό 

Ναό του Σολομώντος που γνώρισε διάφορες οικοδομικές φάσεις και επεκτάσεις, για να συνεχιστεί 

εν τέλει μια πιο οργανωμένη και διαμορφωμένη κατασκευή ναών από τον 4ο αιώνα μ. Χ. και εξής 

με την παύση των διωγμών. 

Στη δυναμική αυτή πορεία υπάρξεως και εξελίξεως του ναού, ως οικοδόμημα γνώρισε διαφό-

ρους αρχιτεκτονικούς τύπους μέχρι να καθοριστεί και να παγιωθεί εν τέλει η αρχιτεκτονική του 

μορφή, αποτελούμενη σχεδόν πάντοτε από τον πρόναο-νάρθηκα, το κεντρικό κλίτος (κυρίως ναό) 

και το Ιερό Βήμα (με την κόγχη του και το τεταρτοσφαίριο της αψίδος). Οι χώροι αυτοί αποτέλεσαν 

άλλον έναν ακόμη τρόπο έκφρασης και ομολογίας της διατυπωμένης εν Συνόδω αλήθειας, από 

τους αγίους Πατέρες που την ανέδειξαν σε όλες τις συμβολικές πτυχές που αυτή μπορεί να έχει 

στην λειτουργική παράδοση.  

Έτσι παρατηρεί κανείς τον έκδηλο εσχατολογικό και σωτηριολογικό χαρακτήρα των μνημείων, 

των ακολουθιών και των παραστάσεων που αποβλέπουν ακριβώς στην υπόμνηση αυτής της πραγ-

ματικότητος. Η συμβολική ερμηνεία του ναού παραπέμπει στο σωτηριώδες έργο του Κυρίου, είτε 

το επί της γης, είτε το ουράνιο. Στο Ιερό Βήμα και την Αγία Τράπεζα παρίσταται ο Χριστός, τόσο 

ενθρονισμένος ως ο Λόγος του Θεού στα Ευαγγέλια, όσο και ως ο Αμνός του Θεού στην ευχαρι-

στιακή θυσία, γι’ αυτό και στην ορθόδοξη παράδοση αφετηρία, κέντρο και ασφαλής οδός της εν 

Χριστώ ζωής είναι η κοινωνία του τιμίου Σώματος και του τιμίου Αίματος του Σωτήρος Χριστού.  

Διά της θείας κοινωνίας ο πιστός έχει μπροστά του και ‘’θεωρεί’’ την εμπειρία της αναστάσεως 

του Χριστού.  

Η Εκκλησία σηματοδοτείται και περιγράφεται ως ευχαριστιακή κοινότητα. Η Θεία Ευχαριστία, 

που τελείται εν τω ιερώ ναώ και εν τη Αγία Τραπέζη αποτελεί το κέντρο και το σημείο αναφοράς 

όλων των ιερών μυστηρίων, μιας και συγκεφαλαιώνει ολόκληρη τη σωτηριώδη θεία Οικονομία. 

Από την αρχή της συστάσεώς του το μυστήριο αυτό είχε κατανοηθεί ως πρόγευση, εικόνα και κοι-

νωνία των εσχάτων, ως επερχόμενη πραγμάτωση και θέαση της ερχομένης Βασιλείας. Καταδει-

κνύεται λοιπόν, εντόνως, ο εσχατολογικός και σωτηριολογικός χαρακτήρας και της Θ. Ευχαριστίας, 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

255 
 

όπου πορευόμενοι «ἐν ἐκκλησίαις» και ευλογούμενοι τον Θεόν, προσδοκάται η «…ἐνότητα τῆς 

πίστεως καὶ τῆς ἐπιγνώσεως τοῦ υἱοῦ τοῦ Θεοῦ εἰς ἄνδρα τέλειον, εἰς μέτρον ἡλικίας τοῦ 

πληρώματος τοῦ Χριστοῦ…»842. 

 

Summary  

The liturgical character of the mystery of the Church 

By Argyrios Oikonomou,  

Ph.D. Candidate in Dogmatic Theology,  

National and Kapodistrian University of Athens 

In the long and dynamic journey of existence and development of the Church, one notices that 

everything within its space is not merely a random arrangement or configuration of space and rep-

resentations. Rather, the designated and established functional spaces of the church, its icono-

graphic program, hymnology, and liturgy, constitute different modes of expression of a common 

and enduring confession that "Christ is all and in all."  

From patriarchal times, there has been an effort by humans to delineate a space of exclusive 

sacrifice and offering to their Creator. This effort began with the presence and action of the incar-

nate Word of God, seeking to establish the existence of a sacred space aimed at the continuous 

remembrance of theophanies. This creative energy of the Triune God took various forms through-

out history, starting with the construction of a stone altar, later with the Tabernacle of Witness, and 

eventually with the majestic Temple of Solomon, which underwent various architectural phases 

and expansions, culminating in a more organized and structured construction of churches from the 

4th century AD onwards, following the cessation of persecutions. 

In this dynamic process of the existence and evolution of the temple, as a building, it underwent 

various architectural types until its architectural form was finally determined and established, con-

sisting mostly of the porch-narthex, the central nave (main church), and the Holy Bema (with its 

conch and the tetraphonic apse). These spaces served as another mode of expression and 

 
842 Ἐφεσ. 4, 13.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

256 
 

confession of the truth articulated in Synod by the Holy Fathers, who elevated it to all symbolic 

aspects that it can have in the liturgical tradition.  

Thus, one can observe the evident eschatological and soteriological character of the monu-

ments, the sequences, and the representations that precisely aim at the remembrance of this real-

ity. The symbolic interpretation of the temple refers to the salvific work of the Lord, both on earth 

and in heaven. In the Holy Bema and the Holy Table, Christ is present, both enthroned as the Word 

of God in the Gospels and as the Lamb of God in the Eucharistic sacrifice. Therefore, in Orthodox 

tradition, the starting point, center, and safe path of life in Christ are the communion of the precious 

Body and Blood of our Savior Jesus Christ. Through divine communion, the believer anticipates and 

'sees' the experience of Christ's resurrection. 

The Church is marked and described as a eucharistic community. The Divine Liturgy, which is 

celebrated in the sacred temple and at the holy altar, constitutes the center and point of reference 

for all sacred mysteries, as it encapsulates the entire salvific divine Economy. Since its inception, 

this mystery has been understood as a foreshadowing, an image, and a communion of the last 

things, as the impending realization and vision of the coming Kingdom. Therefore, participating "in 

churches" and blessing God, one anticipates the "...unity of faith and the knowledge of the Son of 

God, to a perfect man, to the measure of the stature of the fullness of Christ..." (Ephes. 4, 13). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

257 
 

Περιβαλλοντική Ψυχολογία της Θρησκείας και τα σύγχρονα περιβαλλοντικά προβλήματα 

Φουντουλάκης Γεώργιος 843 

 

Πρόλογος 

          Είναι γεγονός αδιαμφισβήτητο ότι τις τελευταίες δεκαετίες ο πλανήτης έχει εισέλθει σε 

μία σταθερή και αυξανόμενη κατάσταση περιβαλλοντικής υποβάθμισης που αλλάζει άρδην τους 

όρους και τις συνθήκες της καθημερινής επιβίωσης, ενώ υπονομεύει σε μεγάλο βαθμό και τη βιω-

σιμότητα των επόμενων γενεών. Αυτό έρχεται ως αποτέλεσμα της συνέχισης ενός τρόπου ζωής 

που βασίζεται στη συνεχή και σε βάρος της φυσικής και οικολογικής ισορροπίας ανάπτυξη. Είναι 

μία ανάπτυξη που δημιουργεί υλικές προϋποθέσεις ευζωίας, όμως αφαιρεί απ’ αυτές κάθε ουσια-

στικό νόημα ζωής. Δημιουργείται, λοιπόν, ένας συνδυασμός, που από τη μία πλευρά έχει τη συ-

νεχή αύξηση του βιοτικού επιπέδου και τη συνεπαγόμενη ευζωία και από την άλλη πλευρά έχει 

μία αγωνία και ανησυχία για το μέλλον της ανθρωπότητας αλλά και για το νόημα και τις αξίες της 

ζωής μέσα σε μία τέτοια ανθρώπινη συνθήκη. 

     Ενόψει των κλιμακούμενων περιβαλλοντικών προκλήσεων, η τομή μεταξύ της περιβαλλο-

ντικής ψυχολογίας, της θρησκείας και της παγκόσμιας περιβαλλοντικής  κρίσης έχει αναδειχθεί ως 

κρίσιμος τομέας μελέτης. Η Περιβαλλοντική Ψυχολογία της Θρησκείας εμβαθύνει στις περίπλοκες 

συνδέσεις μεταξύ των ανθρώπινων πεποιθήσεων, της πνευματικότητας και του φυσικού κόσμου, 

διερευνώντας πώς αυτά τα στοιχεία διαμορφώνουν αντιλήψεις, συμπεριφορές και απαντήσεις σε 

περιβαλλοντικά ζητήματα.  

 

1.  Τα περιβαλλοντικά προβλήματα και η διαβίωση των τοπικών κοινοτήτων 

            Η υπερθέρμανση του πλανήτη έχει ήδη οδηγήσει σε σημαντικά προβλήματα για τις το-

πικές κοινότητες που ζουν κοντά σε περιοχές που κατ’ εξοχήν πλήττονται από τα καιρικά φαινό-

μενα. Για παράδειγμα, σε παραθαλάσσιες περιοχές ή κοντά σε βάλτους και σε λίμνες που γειτνιά-

ζουν με την θάλασσα, η αύξηση της στάθμης της τελευταίας έχει οδηγήσει στην ολοένα και μεγα-

λύτερη είσοδο αλμυρού νερού στα υδάτινα φρεάτια των χωρικών που ζούσαν από καλλιέργειες 

(όπως είναι αυτή του ρυζιού), κάτι που έχει ως συνέπεια είτε την μαζική τους έξοδο και την 

 
843 PhD, PostDoc, ΕΔΙΠ Θεολογική Σχολή ΕΚΠΑ 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

258 
 

εγκατάστασή τους στα αστικά κέντρα είτε την τροποποίηση της επαγγελματικής τους διαβίωσης 

(για παράδειγμα, μέσω της καλλιέργειας θαλασσίων ειδών) που μπορεί να δημιουργεί πλούτο, 

αλλά συχνά επεκτείνει το εύρος των τοπικών προβλημάτων . Στην περιοχή της Νέας Ορλεάνης, οι 

κάτοικοι προστατεύονταν από τα καιρικά φαινόμενα- που σε αυτούς παίρνουν την μορφή των 

τροπικών καταιγίδων και των κυκλώνων- μέσω των φραγμάτων και των «θαλάσσιων λιμνών», δη-

λαδή υδροτόπων που απορροφούν τα πλεονάζοντα ύδατα. Η έντονη αστικοποίηση και η ανάγκη 

για περισσότερη γη οδήγησε στη μείωση αυτών των φυσικών προστατευτικών τόπων, κάτι που 

είχε ανυπολόγιστες συνέπειες και προκάλεσε πολλές καταστροφές όταν το 2005 ο τυφώνας 

Katrina πλημμύρισε το 80% της πόλης. Η καταστροφή οδήγησε γρήγορα σε μια έξαρση των συντη-

ρητικών θρησκευτικών συμπεριφορών, και όχι αποκλειστικά μέσα στις χριστιανικές κοινότητες. 

Ορισμένες μουσουλμανικές ομάδες στις ΗΠΑ ερμήνευσαν την καταστροφή μέσα από ένα θρη-

σκευτικό αφήγημα. 

                Ο 20ος αιώνας ήταν ο αιώνας της αλματώδους οικονομικής ανάπτυξης που έβγαλε 

μάζες ανθρώπων από την κατάσταση της απόλυτης φτώχειας. Από την άλλη, η αύξηση του βιοτι-

κού επιπέδου, η αστικοποίηση, η εντεινόμενη βιομηχανοποίηση επιβάρυναν σε πολύ μεγάλο 

βαθμό το οικοσύστημα. Η έκθεση GEO3 του Προγράμματος των Ηνωμένων Εθνών για το Περιβάλ-

λον (United Nations Environment Programme) αποδεικνύει την χειροτέρευση της περιβαλλοντικής 

ποιότητας σε όλο τον πλανήτη. Το 1/5 του ανθρώπινου πληθυσμού απολαμβάνει υψηλά επίπεδα 

πλούτου και άνεσης, αλλά εάν συνεχίσουμε στους ίδιους ρυθμούς ανάπτυξης, καταδικάζουμε τον 

πλανήτη σε ασφυξία. Η συνεργασία μεταξύ του World Resources Institute, της Παγκόσμιας Τράπε-

ζας και των Ηνωμένων Εθνών, με το όνομα People and Ecosystems, εξηγεί γιατί η κατάσταση των 

οικοσυστημάτων θα πρέπει να μας απασχολεί και να συγκεντρώνει την προσοχή μας: το μισό των 

εργασιών σε παγκόσμιο επίπεδο έχουν να κάνουν με τη γεωργία, τις δασικές εργασίες και την 

αλιεία, δραστηριότητες που αναπόφευκτα συνδέονται με την οικολογική ισορροπία και ανάπτυξη. 

Το φαινόμενο του θερμοκηπίου είναι παρών και δεν μπορούμε να το αγνοούμε. Η αύξηση της 

θερμοκρασίας της γης δεν είναι πλέον ένα φαινόμενο επιστημονικής φαντασίας ούτε και εξαντλεί-

ται σε τεχνικές συμφωνίες μεταξύ ειδικών για τη μείωση ή την σταθεροποίηση της αύξησης της 

θερμοκρασίας στους 2-3 βαθμούς ή στον 1,5ο C. Είναι ένα κοινωνικό φαινόμενο, αφού στον μεν 

αναπτυγμένο και πλούσιο κόσμο μπορεί να προκαλεί ακραία καιρικά φαινόμενα και την ανάλογη 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

259 
 

δαπάνη του κρατικού προϋπολογισμού για την αντιμετώπισή τους, όμως στον αναπτυσσόμενο 

κόσμο μεγαλώνει το ρίσκο της επιβίωσης για ούτως ή άλλως ευάλωτους πληθυσμούς844. 

            Η απασχόληση της διεθνούς κοινότητας με τα θέματα της κλιματικής αλλαγής μπορεί 

να έχει παρουσιάσει κάποια σημαντικά αποτελέσματα, όμως εστιάζεται σε μία ως επί το πλείστον 

τεχνοκρατική και οικονομιστική αντίληψη για την περιβαλλοντική κρίση, που δεν μπορεί να αντι-

μετωπίσει πραγματικό το πρόβλημα της «ανάπτυξης». Η εμφάνιση της «έκτακτης κλιματικής ανά-

γκης» στην ατζέντα των διεθνών συναντήσεων και συζητήσεων συνδυάστηκε στο πέρασμα του 

χρόνου από μία «από-πολιτικοποίηση» του προβλήματος. Η μιντιακή κάλυψη τείνει να ευνοεί πε-

ρισσότερο μία ηθικιστική προσέγγιση, η οποία μεταμορφώνει ένα θέμα διεθνούς μοντέλου ανά-

πτυξης σε ένα πρόβλημα ατομικών λύσεων και επιλογών. Ο λόγος για μία «οικολογία των πλου-

σίων», η οποία αναλώνεται στην ανακύκλωση, στη διαχείριση των σκουπιδιών και στην αποζημί-

ωση των εταιρειών όταν αυτές αποφασίζουν ν’ αντικαταστήσουν τη βιομηχανική τους υποδομή 

(μάλιστα έχει δημιουργηθεί και ένα sui generis χρηματιστήριο αδειών εκπομπών αερίων του θερ-

μοκηπίου)845. Αυτά τα μέτρα μετά βίας υποκρύπτουν την υποκρισία των ανεπτυγμένων κρατών 

που έχουν εφαρμόσει όλες τις σχετικές λύσεις, αλλά δεν δέχονται τη μεταφορά των «καθαρών» 

τεχνολογιών τους στον αναπτυσσόμενο κόσμο846.  

            Ολοένα και περισσότερο είμαστε μάρτυρες μίας απομάκρυνσης από το θέμα της περι-

βαλλοντικής κρίσης ως ένα θέμα επιλογής μοντέλου ανάπτυξης, και εν τέλει μοντέλου ζωής, προς 

την κατεύθυνση μίας τεχνοκρατικής προσέγγισης, η οποία δεν αποδίδει τα αναμενόμενα και δεν 

καλύπτει πλήρως τον ψυχικό κόσμο του ανθρώπου.  

 
844 Σε ένα ενδιαφέρον αφιέρωμα του περιοδικού The Economist δίνεται μία σύντομη περιγραφή όλων αυτών των φαινομέ-
νων και προτείνεται οι κυβερνήσεις να λάβουν μέτρα για την ενδυνάμωση των τοπικών πληθυσμών για την αντιμετώπιση 
των κινδύνων και για την προσαρμογή τους στην περιβαλλοντική αλλαγή. Θεωρείται επίσης σημαντική η ενθάρρυνση και η 
επένδυση στην επιστήμη και την τεχνολογία για τη δημιουργία καινοτομιών που θα μειώσουν το οικολογικό αποτύπωμα 
στην κατανάλωση, The Economist, How many planets? A survey of the global environment, 6.7.2002.  
845 Β. Bréville, P. Rimbert, Les Écologistes à l’ épreuve du Pouvoir. Tiédir quand ça chauffe, Le Monde Diplomatique, Décembre 
2021, σ. 13. Είναι χαρακτηριστικό ότι το 2018 περίπου 900.000 τόνοι πλαστικών απορριμμάτων έγιναν εισαγωγή στη Μαλαι-
σία και περισσότεροι από 400.000 στην Ταϊλάνδη και στο Βιετνάμ. Στην πραγματικότητα, η κάποτε εξωτική Νοτιο- ανατολική 
Ασία κατακλύζεται από πλαστικά σκουπίδια, όταν η Κίνα σταμάτησε αυτή τη ρυπογόνο δραστηριότητα, το ίδιο έτος, A. Vidal, 
Déferlement de déchets plastiques en Asie du Sud-Est, Le Monde Diplomatique, Mai 2021, σ. 6. H Σύνοδος της Γλασκώβης 
απασχολήθηκε με το πώς θα μπορεί να χρηματοδοτηθεί αποτελεσματικά η μείωση των εκπομπών αερίων. Τα πιστοποιητικά 
CO2 εντάσσονται σε μία ολόκληρη αγορά, όπου μία επιβάρυνση του κλίματος από μία εταιρεία οδηγεί στην χρέωση της που 
αυτή με την σειρά της θα χρηματοδοτήσει περιβαλλοντικά έργα σε κάποια αναπτυσσόμενη χώρα, βλ. P. Pizler, A. Prager, 
Stellen Sie sich vor: Wir gleichen unsere Klimasünden gerecht aus, Die Zeit, No 45, 4 November 2021, σ. 39.  
846 L. Caramel, Réchauffement climatique. La négociation mondiale s’est amorcée. Bilan du Monde 2008, Le Monde, σ. 31.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

260 
 

           Μπορεί κάποιος να συνειδητοποιήσει τις επιπτώσεις της περιβαλλοντικής υποβάθμισης 

εάν λάβει υπόψη του ότι σύμφωνα με τις προβλέψεις των ίδιων των Ηνωμένων Εθνών ο αστικός 

πληθυσμός από το 2007 μέχρι το 2030 θα φθάσει σε 5 δισεκατομμύρια, δηλαδή τρείς στους πέντε 

θα ζουν σε μεγάλες πόλεις. Ήδη η εικόνα είναι ενδεικτική σε περιοχές όπως η Ουγκάντα και η 

Αιθιοπία, όπου πάνω από το 90% του αστικού πληθυσμού ζει και διαβιώνει σε συνθήκες παρα-

γκουπόλεων με άθλιες συνθήκες υγιεινής και διατροφής, αφού έχουν εγκαταλείψει τις γεωργικές 

τους εκτάσεις. Η ενασχόληση με την ανακύκλωση, τη διαχείριση των απορριμμάτων, η ευάλωτη 

θέση της κατοικίας και η έλλειψη ακόμη και των πιο στοιχειωδών προφυλάξεων και κανόνων υ-

γιεινής, δημιουργεί ένα εκρηκτικό μίγμα ανισομερούς ανάπτυξης, της οποία θύματα θα είναι και 

πάλι οι πιο φτωχές ομάδες του πληθυσμού. Σε μία τέτοια συνθήκη η όποια περιβαλλοντική επι-

δείνωση θα έχει πολλαπλασιαστικά αρνητικά αποτελέσματα για τις κοινωνίες αυτές847.  

       Αυτή η ανησυχία προκαλεί υγειονομικά άγχη που είναι ταυτόχρονα και κοινωνικά άγχη. Οι 

σύγχρονες επιδημίες (ή η συζήτηση για την εμφάνιση και τη διάδοση τους) βάζει στο επίκεντρο 

ζώνες αστικών περιοχών που συνδυάζουν ανθρώπινο συνωστισμό, συμβίωση με είδη της ζού-

γκλας και των δασών που έχουν πλέον γίνει περιοχές κατοίκησης και μία αυξημένη ευαλωτότητα 

λόγω του υπερπληθυσμού σε αυτές τις περιοχές- οπότε και οι ιοί είναι πιο εύκολο να μεταδο-

θούν848. H ψυχολογία του ανθρώπινου πληθυσμού είναι μία ψυχολογία που διαπιστώνει και αντι-

δρά στο γεγονός ότι το 25% του πληθυσμού της γης καταναλώνει το 75% της ενέργειας. Το υπάρ-

χον οικονομικό σύστημα ή το μοντέλο ανάπτυξης είναι σε φανερή αδυναμία να συλλάβει και να 

αξιολογήσει με μη οικονομικούς όρους τις σχέσεις της οικονομίας με τον περιβάλλοντα κόσμο. Η 

«οικονομικοποίηση» όλων των φαινομένων και η απαξίωση του οποιοδήποτε δεν είναι ποσοτικά 

μετρήσιμο, οδηγούν στην ενίσχυση αυτού του τρόπου σκέψης και σε ακόμη βαθύτερη περιβαλ-

λοντική υποβάθμιση849. 

          Τα κύρια ερωτήματα που απασχολούν και καλείται να δώσει απαντήσεις το νέο ερευνη-

τικό πεδίο της Ψυχολογία της Θρησκείας, η Περιβαλλοντική Ψυχολογία της Θρησκείας στη μελέτη 

της απέναντι στο σύγχρονο ζήτημα του Περιβάλλοντος και του θρησκευτικού στοιχείου είναι : 1) 

σε ποιο βαθμό η Περιβαλλοντική Ψυχολογία της Θρησκείας και η κοινωνική ευθύνη συνδυάζονται 

με το Περιβάλλον και πως αυτό αντανακλάται στις τοπικές κοινωνίες, 2) η Οικολογία (και σε ποια 

 
847 Βλ. και το αφιέρωμα του περιοδικού The Economist, The world goes to town. A special report on cities, 5.5.2007.  
848 S. Shah, Contre les pandémies, l’ écologie, Le Monde Diplomatique, Mars 2020, σ. 21.  
849 Α. Μακρυδημήτρη, Το περιβάλλον και η βιώσιμη ανάπτυξη, Το Βήμα, Φάκελος/ 20ος αιώνας, 24.12.2000, σ. Β13.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

261 
 

εκδοχή της) μπορεί να επηρεάσει την θρησκευτική πίστη ή ακόμα και να υποκαταστήσει τα ίδια 

τα μεταφυσικά μας συστήματα, 3) τα περιβαλλοντικά προβλήματα δικαίως θεωρούνται εσχατο-

λογικά σημεία μίας εξάντλησης της κοσμικής ιστορίας, και σε ποιο βαθμό όλα αυτά παράγουν 

άγχη και ψυχολογικές διαταραχές που ερμηνεύουν το Όλον μέσω του προσωπικού στοιχείου, 4) 

παρά ταύτα, είναι δυνατή και άξια αναφοράς μία Νέα Πνευματικότητα, η οποία θα μιλά για την 

παρουσία του Αγίου Πνεύματος στο Περιβάλλον. Μπορούμε να κάνουμε λόγο για μία αγιοπνευ-

ματική θεώρηση της Οικολογίας;  

         Όλες αυτές οι θεματικές δεν είναι αποσπασματικές, αλλά συνδέονται μέσω της βασικής 

υπόθεσης εργασίας ότι πραγματικά και ρεαλιστικά μπορούμε να κάνουμε λόγο για μία νέα Πνευ-

ματικότητα του σύγχρονου ανθρώπου (και της μοντέρνας κοινωνίας) που, εν τη απουσία των με-

γάλων ιδεολογιών, πίστεων και αφηγήσεων, θα μπορεί να δώσει μία πιο γενική και βαθιά διά-

σταση στα οικολογικά επιχειρήματα. Η μεθοδολογία που θα ακολουθήσουμε στη μελέτη θα είναι 

η  μελέτη της Περιβαλλοντικής Ψυχολογίας της Θρησκείας, της κοινωνιολογικής και ιδεολογικής 

ανάλυσης της ανάδειξης της Οικολογίας σε μία νέα μεταφυσική θεωρία. Δεν θα εισέλθουμε σε 

μία πιο τεχνική συζήτηση για τα οικολογικά μοντέλα, αλλά θα προσπαθήσουμε να συλλάβουμε 

την κοινωνική και ιδεολογική ή πνευματική δυναμική της Περιβαλλοντικής Συνείδησης. Η πρωτο-

τυπία αυτής της μελέτης βρίσκεται στην προσπάθεια εξαγωγής ενός συμπεράσματος που θα α-

παντά τελικά στο τι προσφέρει η σύζευξη της Οικολογίας με την θρησκευτικό στοιχείο, ποιο είναι 

το αποτέλεσμα αυτής της «συνεργασίας» και εάν αυτό μεταφέρεται στην ψυχολογία και στην α-

τομική αίσθηση πλήρωσης του σύγχρονου ανθρώπου.  

 

2. Ψυχολογία της Θρησκείας και Περιβάλλον 

        H Ψυχολογία της Θρησκείας (Psychology of Religion) είναι η ψυχολογική διερεύνηση του 

φαινομένου της θρησκείας και σκοπός της είναι η διαφώτιση του θρησκευτικού βιώματος. Ο σκο-

πός αυτός έχει να κάνει με την πρόληψη νευρώσεων που προέρχονται από εσφαλμένη βίωση της 

θρησκευτικότητας και με την συνεισφορά στην ίαση των διαφόρων ψυχικών παθήσεων, μέσω της 

αναστήλωσης του θρησκευτικού βιώματος. Ο δεύτερος σκοπός της είναι η κάθαρση της θρησκευ-

τικότητας από τα επιβλαβή στοιχεία που την καθιστούν εκκεντρική, μονιστική, απόκοσμη, εμπαθή 

και κατά συνέπεια επιζήμια για την ψυχική υγεία του υποκειμένου και για το κοινωνικό σύνολο850. 

 
850 Ν. Νησιώτη, Παραδόσεις Ψυχολογίας της Θρησκείας, Αθήνα, 1991, σ. 14.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

262 
 

Το αντικείμενο της Ψυχολογίας της Θρησκείας ως επιστημονικού κλάδου είναι η υποκειμενική 

θρησκευτικότητα των ατόμων, όπως αυτή εκφράζεται γνωστικά και συναισθηματικά. Υπό μία πιο 

στενή έννοια, αντικείμενο της είναι η θρησκευτική εμπειρία και οι διάφορες μορφές έκφρασής 

της, η θρησκευτική συμπεριφορά και η στάση των ατόμων και των ομάδων και μπορεί να περι-

λαμβάνει τις ψυχικές πράξεις ενίσχυσης του εαυτού απέναντι στην ενδεχομενικότητα ή εκείνα τα 

ψυχικά φαινόμενα, τα οποία περιγράφονται ως ψυχικές αντιδράσεις των ατόμων στα θεσμικά 

θρησκευτικά συστήματα υπό τη μορφή πολιτισμικών πράξεων851.  

        H Ψυχολογία της Θρησκείας, όπως αναφέραμε μέσα από την Περιβαλλοντική Ψυχολογία 

της Θρησκείας852 καλείται σήμερα να διερευνήσει ένα πεδίο που μέχρι τώρα ήταν εκτός της επι-

στημονικής ανάλυσης. Μία βασική μέριμνα είναι η σχέση μεταξύ των χριστιανικών πεποιθήσεων 

και των περιβαλλοντικών στάσεων. Αρκετοί μελετητές έχουν υποστηρίξει ότι μια σωστή ερμηνεία 

του βιβλίου της Γένεσης αφήνει περιθώρια για μία σχέση επιτροπείας του ανθρώπου προς την 

φύση (stewardship). Περαιτέρω αναζητήθηκε από τους ερευνητές η συσχέτιση μεταξύ της ατομι-

κής πίστης στη Βίβλο, της συμμετοχής σε μία εκκλησία ή πίστη ή της σχέσης με προφανή στοιχεία 

της θεολογίας και των περιβαλλοντικών συμπεριφορών ή των περιβαλλοντικών ενεργών πράξεων. 

Συμπεράσματα κάποιων ερευνών έδειξαν ότι οι χριστιανοί ανησυχούν λιγότερο για τα περιβαλλο-

ντικά ζητήματα από ό, τι άλλοι, και σύμφωνα με κάποιες θρησκευτικές ομάδες είναι πιο πιθανό 

να πιστεύουν ότι οι άνθρωποι πρέπει να κυριαρχούν στη φύση (dominion thesis). Μεταξύ εκείνων 

που ανήκουν σε συντηρητικές προτεσταντικές και σεχταριστικές ομάδες, η «κυριαρχία στη φύση» 

είναι μία κυρίαρχη θέση, και αυτό ήταν ανεξάρτητο από την κοινωνική προέλευση των ερωτωμέ-

νων. Στο ίδιο πλαίσιο βρέθηκε ότι εκείνοι που εργάζονται ενεργά για την προστασία της φύσης ή 

ζουν σε αρμονία με αυτήν, τείνουν να είναι μεν θρησκευτικά ενεργοί, αλλά να μην ανήκουν σε 

κάποια εκκλησιαστική οργάνωση853.  

          Από τη δημοσίευση του κλασικού πλέον άρθρου του Lynn White για τις ιστορικές ρίζες 

των οικολογικών κρίσεων, υπήρξε μεγάλη θεωρητική συζήτηση μεταξύ ιστορικών, φιλοσόφων και 

θρησκευτικών μελετητών σχετικά με τον πιθανό ρόλο των ιουδαιο-χριστιανικών αρχών στη διαιώ-

νιση της περιβαλλοντικής υποβάθμισης στη Δύση. Αυτή η συζήτηση ξεκίνησε το 1967 όταν ένας 

διάσημος ιστορικός, ο Lynn White, έγραψε ένα άρθρο στο περιοδικό Nature υποστηρίζοντας ότι η 

 
851 Σ. Τσιτσίγκου, Ψυχολογία της Θρησκείας, Tremendum, Αθήνα 2017,  
852 Γ.Φουντουλάκη , Οικοψυχολογία και Οικολογία των ανθρωπίνων επιδόσεων , Ηρόδοτος , Αθήνα 2023. 
853 D. L. Eckberg, T. J. Blocker, Christianity, Environmentalism, and the Theoretical Problem of Fundamentalism, Journal for the 
Scientific Study of Religion, 35/4 (1996), σσ. 343-355.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

263 
 

αρχή της αντίληψης της «φύσης» ως εκμεταλλεύσιμης πηγής πόρων βρίσκεται στο βιβλίο της Γέ-

νεσης. Αυτή η προσπάθεια αναγωγής της αρχής της περιβαλλοντικής απαξίωσης στην αφετηρία 

της χριστιανικής πίστης, εν τούτοις, δεν επιβεβαιώνεται πλήρως. Ως ομάδα, οι χριστιανοί και οι 

μη χριστιανοί δεν διαφέρουν ως προς τη στάση τους απέναντι στη φύση. Με άλλα λόγια, σε αντί-

θεση με τους ισχυρισμούς του White, δεν υπάρχει άμεση σχέση μεταξύ της προσκόλλησης σε μια 

χριστιανική πίστη και μιας κυριαρχικής στάσης απέναντι στη φύση. Αυτή η διαπίστωση, ωστόσο, 

δεν πρέπει να ερμηνευθεί ως πλήρης διάψευση άποψης του White. Για παράδειγμα, εμφανίζονται 

ορισμένα εμπειρικά στοιχεία που υποδηλώνουν ότι ο Δυτικός Χριστιανισμός μπορεί να έχει σημα-

ντική, αν και έμμεση, επίδραση στη στάση απέναντι στο περιβάλλον. Όπως αποδεικνύει με συνέ-

πεια σχετική ανάλυση, είναι άτομα με επιστημονικές γνώσεις ή οι σύγχρονοι μεταφορείς της πα-

ράδοσης του Διαφωτισμού, που έχουν τις πιο χρηστικές ή υπέρ-κυριαρχικές απόψεις της φύσης854 

(σε αντίθεση με τους παραδοσιακούς χριστιανούς).  

           Στη βάση των πεποιθήσεων για την αλλαγή του κλίματος έχει δειχθεί ότι η  υποστήριξη 

υπέρ της περιβαλλοντικής πολιτικής είναι λιγότερο ισχυρή σε άτομα υψηλότερης θρησκευτικότη-

τας. Διαπιστώθηκε ότι η θρησκευτικότητα μετριάζει τη συσχέτιση μεταξύ των περιβαλλοντικών 

πεποιθήσεων και της φιλο-περιβαλλοντικής υποστήριξης. Σύμφωνα με μελέτες ένας ψυχολογικός 

λόγος για την μετριαστική επίδραση της θρησκευτικότητας στην υποστήριξη των περιβαλλοντικών 

πολιτικών είναι η συγκεκριμένη πίστη σε έναν Θεό που ελέγχει και ρυθμίζει τα πάντα- οπότε σε 

μία τέτοια περίπτωση, απουσιάζει η απόδοση ευθύνης στην κυβέρνηση855. Θα πρέπει, πάντως, να 

διακρίνουμε το ψυχολογικό υπόβαθρο τέτοιων διαπιστώσεων από τις πολιτικές ή τις κοινωνικές 

τους συμπαραδηλώσεις (που αφορούν άλλη μελέτη). Το ότι στις ΗΠΑ μία πολιτική παράταξη είναι 

πιο πιθανό να δείξει πίστη στην κλιματική αλλαγή όταν αυτή διατυπώνεται ως «κλιματική αλλαγή» 

και όχι ως «υπερθέρμανση του πλανήτη», είναι τελικά πολιτικό γεγονός και πολιτική προσέγγιση, 

αφού ο όρος «υπερθέρμανση του πλανήτη» έχει μια ισχυρότερη γνωστική συσχέτιση με συγκε-

κριμένες πολιτικές λύσεις και επεμβάσεις απ’ ό,τι έχει ο όρος «κλιματική αλλαγή». Είναι επίσης 

πιθανό ότι τόσο ο φόβος του προβλήματος όσο και η αποστροφή προς τις κυβερνητικές λύσεις 

είναι κάτι που παρακινεί προς τον σκεπτικισμό. Είναι επίσης δυνατό ότι τα επιχειρήματα που 

 
854 Βλ. και B. C. Hayes, M. Marangudakis, Religion and attitudes towards nature in Britain, British Journal of Sociology, 52/1 
(2001), σσ. 139-155.  
855 Κ. Εom, C.S Saad, H.S. Kim, Religiosity moderates the link between environmental beliefs and pro- environmental support: 
the role of belief in a controlling God, Personality and Social Psychology Bulletin, 47/6 (2021), σ. 897.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

264 
 

υποβαθμίζουν την αντιληπτή επιστημονική συναίνεση επιτρέπουν την εκδήλωση φαινομένων α-

ποστροφής προς την όποια λύση για την κλιματική αλλαγή856.  

               Ψυχολογικό υπόβαθρο, όμως, έχει η διατάραξη της αντίληψης για έναν δίκαιο κόσμο. 

Πολλά άτομα έχουν έντονη την ανάγκη να αντιληφθούν τον κόσμο ως δίκαιο – πιστεύοντας ότι 

μελλοντικές ανταμοιβές περιμένουν όσους αγωνίζονται με σύνεση γι' αυτές και οι τιμωρίες επι-

βάλλονται σε αυτούς που τις αξίζουν. Η θεωρία των σύγχρονων ανθρώπων για έναν «δίκαιο Θεό» 

έχει αποδείξει ότι όταν η ανάγκη των ατόμων να πιστεύουν σε έναν δίκαιο κόσμο γενικά απειλεί-

ται, τότε επιστρατεύονται αμυντικές αντιδράσεις, όπως η απομάκρυνση ή ο εξορθολογισμός των 

πληροφοριών που απειλούν τις δίκαιες παγκόσμιες πεποιθήσεις τους. Πληροφορίες σχετικά με τις 

δυνητικά σοβαρές και αυθαίρετες επιπτώσεις της παγκόσμιας υπερθέρμανσης του πλανήτη θα 

αποτελούσαν σημαντική απειλή για την πίστη σε έναν δίκαιο κόσμο και η απαξίωση ή η άρνηση 

της θα μπορούσε να χρησιμεύσει ως μέσο επίλυσης της προκύπτουσας απειλής. Πολλά τρομα-

κτικά μηνύματα που στοχεύουν στην αναχαίτιση της υπερθέρμανσης του πλανήτη καθιστούν εμ-

φανές το επικείμενο χάος και την απρόβλεπτη καταστροφή που θα φέρει μαζί της η κλιματική 

αλλαγή. Επιπλέον, αυτά τα μηνύματα συχνά τονίζουν το κακό που θα προκληθεί στα παιδιά και 

στις μελλοντικές γενιές που δεν έχουν κάνει τίποτα οι ίδιες για να προκαλέσουν αυτή την εξέλιξη. 

Τέτοιες ιδέες έρχονται σε αντίθεση με την πεποίθηση ότι ο κόσμος είναι προβλέψιμος και δίκαιος 

υποδηλώνοντας ότι οι καλοί άνθρωποι θα τιμωρηθούν και ότι οι αθώοι θα είναι τα μεγαλύτερα 

θύματα. Επειδή τέτοια μηνύματα έρχονται σε αντίθεση με τις πεποιθήσεις εκείνων που υποστη-

ρίζουν πιο έντονα τέτοιες πεποιθήσεις, αυτοί είναι που αισθάνονται και περισσότερο απειλούμε-

νοι. Όταν αυτοί οι άνθρωποι εκτίθενται σε τέτοιες πληροφορίες, το πιο πιθανό είναι ότι γνωστικά 

και ψυχικά θα απορρίψουν τα στοιχεία για την υπερθέρμανση του πλανήτη. Με την αύξηση του 

σκεπτικισμού για τέτοια θέματα μειώνεται η προθυμία των ανθρώπων να συμμετέχουν σε συμπε-

ριφορές που θα στοχεύουν στην καταπολέμηση της υπερθέρμανσης του πλανήτη857.  

          Σύμφωνα με τη θεωρία της συστημικής αιτιολόγησης (system justification theory), οι α-

ξιολογήσεις μας για τα κοινωνικά συστήματα και τους θεσμούς επηρεάζονται από την ανάγκη του 

ατόμου να διατηρεί την αίσθηση της βεβαιότητας και της σταθερότητας, τις υπαρξιακές ανάγκες 

να αισθάνεται ασφάλεια και σιγουριά και τις σχεσιακές ανάγκες να συνδέεται με άλλους 

 
856 Τ. Η. Campbell, A. C. Kay, Solution Aversion: On the relation between ideology and motivated disbelief, Journal of Personality 
and Social Psychology, 107/5 (2014), σ. 821.  
857 M. Feinberg, R. Willer, Apocalypse soon? Dire messages reduce belief in global warming by contradicting just-world beliefs, 
Psychological Science, 22 (2011), σσ. 34 –38.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

265 
 

ανθρώπους που αποτελούν μέρος των ίδιων κοινωνικών συστημάτων. Είναι η θεωρία για έναν 

δίκαιο κόσμο με άλλη διατύπωση, που βρίσκεται πιο κοντά στην κοινωνιολογική ανάλυση. Αυτή η 

ανθρώπινη ανάγκη δημιουργεί τα κίνητρα για την αντίληψη του συστήματος ως δίκαιου, νόμιμου, 

ωφέλιμου και σταθερού, καθώς και την επιθυμία διατήρησης και προστασίας του status quo. Η 

αιτιολόγηση του συστήματος μπορεί να έχει θετικά αποτελέσματα βραχυπρόθεσμα, όπως η ανα-

κούφιση του άγχους, της αβεβαιότητας, και φόβος που προκαλείται από απειλές για το κοινωνικό 

status quo. Παρά ταύτα, οι τάσεις αιτιολόγησης του συστήματος μπορεί να έχουν αρνητικές συνέ-

πειες για στάσεις και συμπεριφορές που ωφελούν το περιβάλλον. Η τάση να δικαιολογείται το 

σύστημα μπορεί να παρεμποδίζει μια σαφή αξιολόγηση των περιβαλλοντικά επιζήμιων πτυχών 

του κοινωνικοοικονομικού status quo και να αποτρέπει το άτομο στο να αισθανθεί δυσαρεστη-

μένο και να αναλάβει δράση για τη διόρθωση των περιβαλλοντικών προβλημάτων. Για πολλούς 

ανθρώπους η αναγνώριση και η αντιμετώπιση των περιβαλλοντικών προβλημάτων σημαίνει α-

πειλή για τα ίδια τα θεμέλια της κοινωνικής, οικονομικής και πολιτικής κατάστασης. Όταν το κοι-

νωνικό σύστημα απειλείται από μία εξωτερική πηγή αστάθειας, όπως είναι μία ξένη στρατιωτική 

ή τρομοκρατική επίθεση, η ανάγκη να δικαιολογηθεί το σύστημα γενικά εκδηλώνεται μέσω της 

αυξημένης προσοχής και της επικέντρωσης στην καταπολέμηση της αιτίας της απειλής, όταν όμως 

η απειλή προέρχεται μέσα από την ίδια τη λειτουργία του συστήματος, τότε τα πράγματα περι-

πλέκονται. Οι ίδιες οι πρακτικές του κοινωνικοοικονομικού μας συστήματος έχουν προκαλέσει την 

περιβαλλοντική κρίση και κατά συνέπεια συνιστούν μία εσωτερική ή ενδογενή απειλή για την ι-

σορροπία του συστήματος. Τότε, η αντιμετώπιση αυτής της απειλής μπορεί να περιλαμβάνει (α) 

την αναγνώριση των αδυναμιών του τρέχοντος συστήματος και των καθιερωμένων πρακτικών, (β) 

την αποδοχή τόσο της συστημικής όσο και της ατομικής ευθύνης για την τρέχουσα κατάσταση του 

περιβάλλοντος, και (γ) την παραδοχή ότι το σύστημα πρέπει να αλλάξει εάν θέλουμε να αποτρέ-

ψουμε την οικολογική καταστροφή. Αυτές οι παραδοχές δεν είναι καθόλου εύκολο να προκαλέ-

σουν την απαιτούμενη ψυχική αφύπνιση και επικέντρωση που απαιτείται858.  

               Οι ερευνητές της ηθικής θεμελίωσης των ανθρώπινων πράξεων και συμπεριφορών έ-

χουν διαπιστώσει και ταξινομήσει βασικούς τύπους που είναι θεμελιώδεις για την ανθρώπινη η-

θική: «βλάβη/ φροντίδα» (ανησυχίες για τη φροντίδα και την προστασία άλλων ανθρώπων), «δι-

καιοσύνη/ αμοιβαιότητα» (ανησυχίες σχετικά με τη δίκαιη μεταχείριση των άλλων ανθρώπων και 

την τήρηση της δικαιοσύνης), «εντός ομάδας/ πιστότητα» (ανησυχίες σχετικά με τη συμμετοχή 

 
858 Ι. Feygina, J. T. Jost, R. E. Goldsmith, System Justification, the Denial of Global Warming, and the Possibility of “System 
Sanctioned Change”, Personality and Social Psychology Bulletin, 36/3 (2010), σ. 328.  



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

266 
 

στην ομάδα και την πίστη σε αυτήν), «αυθεντία/ σεβασμός» (ανησυχίες για την ιεραρχία, την υ-

πακοή, και το καθήκον), και «αγνότητα/ αγιότητα» (ανησυχίες για τη διατήρηση της αγνότητας και 

της ιερότητας που συχνά χαρακτηρίζονται από μια αποστροφή). Η διαφορετική τοποθέτηση και 

ιεράρχηση των ατόμων σε αυτούς τους τύπους είναι και ο παράγοντας που καθορίζει την στάση 

τους απέναντι και στα περιβαλλοντικά ζητήματα. Αυτό μπορεί και να ερμηνεύσει για ποιο λόγο 

γιατί πολλές χριστιανικές ομάδες, αν και παραδοσιακά συντηρητικές, έχουν στραφεί σε υπέρμα-

χους του Περιβάλλοντος τα τελευταία χρόνια. Αυτές οι ομάδες αντιλαμβάνονται την περιβαλλο-

ντική υποβάθμιση ως βεβήλωση του κόσμου που δημιούργησε ο Θεός και μια αντίφαση μεταξύ 

των ηθικών αρχών της αγνότητας και της ιερότητας. Η αντίληψη της θρησκείας για την ανθρωπό-

τητα ως «διαχειριστή» της γης και της ισορροπίας σε αυτήν, η ηθική υποχρέωση της διατήρησης 

της αγνής και ιερής δημιουργίας του Θεού, είναι στοιχεία που διαμορφώνουν το ψυχολογικό υ-

πόβαθρο όλων αυτών των κοινωνικών ομάδων859.  

        H ψυχολογική στάση απέναντι στα περιβαλλοντικά προβλήματα φαίνεται ότι ξεπερνά τα 

χρησιμοθηρικά ή τα μοντέλα της περιορισμένης ορθολογικότητας (rational-weigher, irrational-

weigher). Σύμφωνα με το πρώτο μοντέλο ανάλυσης της ανθρώπινης συμπεριφοράς (rational-

weigher), τα άτομα συνολικά και με το πέρασμα του χρόνου αναμένεται να επεξεργάζονται πλη-

ροφορίες σχετικά με τον κίνδυνο με τρόπο που να προάγει την αναμενόμενη τους ωφέλεια. Σύμ-

φωνα με το δεύτερο μοντέλο (irrational-weigher), τα άτομα δεν έχουν την ικανότητα να προωθούν 

αξιόπιστα την ωφελιμότητά τους, επειδή η αξιολόγηση των πληροφοριών κινδύνου περιορίζεται 

από γνωστικές προκαταλήψεις και άλλες εκδηλώσεις περιορισμένης ορθολογικότητας. Κανένα 

από αυτά τα μοντέλα δεν εξηγεί πειστικά τη δημόσια σύγκρουση για την κλιματική αλλαγή. Μια 

εξήγηση για μια τέτοια σύγκρουση είναι η το μοντέλο της «πολιτισμικής γνώσης» (cultural cogni-

tion), σύμφωνα με το οποίο οι αξίες των ανθρώπων είναι γνωστικά πρωθύστερες από τα γεγονότα 

όταν πρόκειται για συγκρούσεις που έχουν να κάνουν με δημόσιους κινδύνους. Ως αποτέλεσμα 

ενός συνόλου αλληλένδετων ψυχολογικών μηχανισμών, ομάδες ατόμων θα πιστώσουν και θα α-

πορρίψουν στοιχεία κινδύνου στη βάση που ευθυγραμμίζονται ή ενισχύουν τις ιδιαίτερες αντιλή-

ψεις τους για το πώς πρέπει να οργανωθεί η κοινωνία860.  

 
859 M. Feinberg, R. Willer, The moral roots of environmental attitudes, Psychological Science, 24 (2013), σ. 62.  
860 D. Braman, D.M. Kahan, H. C. Jenkins-Smith, T. Tarantola, C. L. Silva, Geoengineering and the Science Communication Envi-
ronment: A Cross-Cultural Experiment, (2012) GW Law Faculty Publications & Other Works. 199. 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

267 
 

          H Ψυχολογία της Θρησκείας είναι η επιστήμη που αναζητεί με κάθε αξιόπιστο και ερευ-

νητικό τρόπο το ψυχολογικό (και όχι αποκλειστικά το συναισθηματικό) υπόβαθρο των συμπερι-

φορών και των στάσεων των ανθρώπων απέναντι σε πολιτικά, κοινωνικά, ιδεολογικά ζητήματα. Η 

θρησκεία υπεισέρχεται σε αυτή την έρευνα ως βασικό κριτήριο- είτε με την έννοια της θρησκευ-

τικής ή εκκλησιαστικής ένταξης είτε με τη μορφή της πνευματικής στάσης- για την αξιολόγηση της 

επιλογής της μίας ή της άλλης συμπεριφοράς. Η επιλογή της στάσης απέναντι στην περιβαλλο-

ντική κρίση είναι κάτι που ξεπερνά τις γνωστικές ή τις ωφελιμιστικές σταθμίσεις και πλησιάζει 

ζητήματα αξιολογικής συγκρότησης των ίδιων των ατόμων.  

 

Επίλογος - Συμπεράσματα 

Η Ορθόδοξη Θεολογία συναντά την οικοθεολογία στην θεώρηση της φύσης. Για τον χριστιανό 

η φύση δεν είναι ένα απρόσωπο και ουδέτερο αντικείμενο, ακόμα και εάν γίνεται αποδεκτό ότι 

δημιουργήθηκε από κάποιο ανώτατο Όν. Δεν πρέπει βέβαια να παραβλέπουμε το γεγονός ότι η 

οικοθεολογία (αλλά και η βαθιά οικολογία) ως ριζοσπαστικά κινήματα ευνοούν περισσότερο κά-

ποιες θρησκευτικές παραδόσεις σε σχέση με άλλες. Για παράδειγμα, σε ένα ινδοϊστικό πλαίσιο, η 

βαθιά οικολογία μπορεί να επιβεβαιωθεί μέσω του στοχασμού σε παραδοσιακά κείμενα που δια-

κηρύσσουν μια συνέχεια μεταξύ της ανθρώπινης τάξης και της φύσης, μέσω τελετουργικών δρα-

στηριοτήτων και μέσω της εφαρμογής των τεχνικών του διαλογισμού που καλλιεργούν μια αι-

σθητή εμπειρία της σχέσης του ανθρώπου με τα στοιχεία. Διαβλέπει κανείς το γεγονός ότι σε όλες 

τις μεγάλες θρησκευτικές παραδόσεις, όσο θεοκεντρικές και συστηματικές κι αν είναι αυτές, πα-

ρέχονται βασικά στοιχεία που μεταγενέστερα τυγχάνουν αξιοποίησης από το κίνημα της βαθιάς 

οικολογίας. Η διασύνδεση των μερών του κόσμου μεταξύ τους, η ολιστική κοσμική αντίληψη, η 

πρόνοια και η φροντίδα που θα πρέπει να δείχνει ο άνθρωπος στη θεϊκή δημιουργία, η οποία εκ 

των πραγμάτων τον υπερβαίνει, ένα στοιχεία μίας οικολογικής κριτικής στον ανθρωποκεντρισμό 

και τον ρασιοναλισμό.  

Ένα άλλο ερώτημα που απασχολεί την Περιβαλλοντική Ψυχολογία της Θρησκείας είναι εάν τα 

περιβαλλοντικά προβλήματα δικαίως θεωρούνται εσχατολογικά σημεία μίας εξάντλησης της κο-

σμικής ιστορίας, και σε ποιο βαθμό όλα αυτά παράγουν άγχη και ψυχολογικές διαταραχές που 

ερμηνεύουν το Όλον μέσω του προσωπικού. Η κοσμική αποκαλυπτική αντίληψη θέλει να επικε-

ντρώνεται σε ένα γεγονός (το τέλος μίας εποχής), που από μόνο του προαναγγέλλει ένα επικεί-

μενο, καταστροφικό τέλος, ενάντια στο οποίο πρέπει τώρα να στραφούν όλες οι προσπάθειές μας 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

268 
 

(διανοητικές, οικονομικές, πολιτικές, οικολογικές), προσπάθειες στη βάση των οποίων θα εξαρ-

τάται η ανθρώπινη επιβίωση στη γη. Το τέλος αυτής της εποχής είναι το τέλος της περιόδου της 

ανεξέλεγκτης τεχνολογικής ανάπτυξης (Ανθρωπόκαινος περίοδος). Η έννοια και η επιταγή της α-

νεξέλεγκτης ανθρώπινης προόδου, που δεν έχει καμία σχέση με την χριστιανική εκδοχή εξέλιξης 

της ιστορίας και η οποία έχει οδηγήσει στην περιβαλλοντική κρίση, είναι μία παρενέργεια του 

κακού μέσα στον κόσμο, διότι προέρχεται από μία φυσιοκρατική νεωτερική αντίληψη, η οποία 

αποδείχθηκε ότι είναι ανθρωποκεντρική και όχι κοσμοκεντρική. Είναι σε αυτό το σημείο που ήδη 

είδαμε πως συνταίριαξε με την Ορθόδοξη Θεολογία η ριζική κριτική του κινήματος της βαθιάς 

οικολογίας.  

  Η εσχατολογική- αποκαλυπτική θεώρηση ενισχύεται επίσης από την αμφισβήτηση της ορθο-

λογικής ή τεχνοκρατικής επιστημονικής αλήθειας, ως αποτέλεσμα της απουσίας ελέγχου απέναντι 

στο πλήθος των δεδομένων και των ροών που αντιμετωπίζει καθημερινά ο άνθρωπος. Η επιστη-

μονική γνώση σχετικοποιείται και η παραδοχή των θεωριών της συνωμοσίας επιτρέπει στους 

δρώντες να εκλογικεύσουν τον κόσμο και μέσω αυτής της εκλογίκευσης θα μπορέσουν να αισθαν-

θούν καλύτερα. Τα περιβαλλοντικά προβλήματα προσφέρονται για τη δημιουργία ενός κοσμικού 

«αποκαλυπτισμού», που δεν συνεπάγεται την παραδοχή ή την ένταξη σε μία θρησκευτική θεώ-

ρηση.  

Eίναι σαφές ότι μπορούμε να κάνουμε λόγο για μία αγιοπνευματική θεώρηση της οικολογικής 

προσέγγισης. Αντί για την υποκατάσταση της θρησκευτικής πίστης από κοσμικά συστήματα ανα-

γωγής του περιβαλλοντισμού σε μεταφυσικό σύστημα και λειτουργία, μπορεί ο καθημερινός άν-

θρωπος να επιμείνει στις προοπτικές της Εκκλησίας. H ίδια η Εκκλησία είναι το «εργαστήριο» της 

οικολογικής αναμόρφωσης του κόσμου. Ο άνθρωπος χωρίστηκε από τον Δημιουργό μέσω της 

προπατορικής αμαρτίας και επέλεξε ν’ απομακρυνθεί από τους σκοπούς και το περιεχόμενο του 

θείου σχεδίου της Δημιουργίας. Η Εκκλησία ως ένας θείος οργανισμός που ενσαρκώνεται στα αν-

θρώπινα σώματα έχει ως σκοπό της την σωτηρία του ανθρώπου Με την εκ νέου καθαγίαση της 

φύσης και της δημιουργίας με την Θεία Ευχαριστία, ο άνθρωπος βρίσκει τον πραγματικό του ρόλο 

στη Δημιουργία, γίνεται ο ίδιος φως και ενώνεται μυστικά με τον Θεό, ακτινοβολώντας φως πίσω 

στη δημιουργία. H συνεισφορά της πολιτιστικής και της πνευματικής οικολογίας είναι πολύ ση-

μαντική. Από την άλλη, δεν θα πρέπει μία ορθόδοξη χριστιανική προσέγγιση να απορροφάται 

ιδεολογικά και σε επίπεδο επιχειρημάτων από αυτά τα οικολογικά ρεύματα, τα οποία έχουν 



SYNOCHI - ΤΕΥΧΟΣ 3 ▪ VOLUME 3 ▪ ΔΕΚΕΜΒΡΙΟΣ 2024 ▪ DECEMBER 2024 
 
 
 

269 
 

έντονο συγκρητιστικό περιεχόμενο και αντλούν ιδέες και πηγές από διαφορετικές, πολλές φορές 

ετερόκλητες, πνευματικές παραδόσεις.  

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ISSN 2945-0683 


	εξωφ3.pdf
	teyxos 3.pdf
	οπισθόφυλλο 3.pdf



